# البرهندو



تأليف: سيبلشاتوك



ترجمه: محمد بدیعی



# آيين هندو

تألیف س**یبل نساتوک** 

ترجمهٔ **محمدرضا بدیعی** 



مؤسسهٔ انتشارات امیر کبیر تهران، ۱۳۸۸ Shattuck, Cybelle.

شاتک، سیبل.

آیین هندو/ تألیف سیبل شاتوک؛ ترجمهٔ محمدرضا بدیعی. \_ تهران: امیرکبیر، ۱۳۸۰.

۲۱۲ ص.

ISBN 978-964-00-0775-4

فهرستنويسي براساس اطلاعات فيها.

Hinduism.

عنوان اصلى:

جاب چهارم: ۱۳۸۸.

۱. هندوئیسم. ۲. هندوئیسم \_ فرقهها. ۳. هندوئیسم \_ کتابهای مقدس. الف. بـدیعی، محمدرضا،

مترجم. ب. عنوان.

294/0

۹ أ ۲ ش/ML ۱۲۰۲

A.\_Y0550

كتابخانة ملى ايران

#### شابک: ۲۵۷۸-۰۰-۹۷۸ ما



#### مؤسسة انتشارات اميركبير

تهران: خیابان جمهوری اسلامی، میدان استقلال، صندوق پستی: ۴۹۹۱ـ۴۹۹۵ آیین هندو

© حق چاپ: ۱۳۸۰، ۱۳۸۸، مؤسسهٔ انتشارات امیر کبیر ۱۳۸۸، ۱۳۸۸، مؤسسهٔ

**نوبت چاپ**: چهارم

تأليف: سيبل شاتوك

ترجمة: محمدرضا بديعي

**چاپ و صحافی و لیتوگرافی**: جاپخانه سپهر، تهران، خیابان ابنسینا (بهارستان)، شمارهٔ ۱۰۰

شمارگان: ۲۰۰۰

بها: ۲۵۰۰۰ ریال

همهٔ حقوق محفوظ است. هرگونه نسخهبرداری، اعم از زیراکس و بازنویسی، ذخیرهٔ کـامپیوتری، اقتباس کلی و جزئی (بهجز اقتباس جزئی در نقد و بررسی، و اقتباس در کیومه در مستندنویسی، و مانند آنها) بدون مجوز کتبی از ناشر ممنوع و از طریق مراجع قانونی قابل پیگیری است.

# **فهرست مطالب**

| عنوان                       |             |             |           |         |             | صا    | نحه |
|-----------------------------|-------------|-------------|-----------|---------|-------------|-------|-----|
| پیشگفتار                    |             | . <b></b> . |           | • • • • |             |       | ٩.  |
| مقدمه                       |             |             |           |         | <b></b> .   |       | ۱۱  |
| دینهای جهاندینهای جهان      |             |             |           |         | - <b></b> - |       | ۱۱  |
| آشنایی با هندوئیسم و هندوها | . <b></b> . | <b></b> .   |           | · · · · |             |       | 19  |
| هندوئیسم و هندوها           | . <b></b>   |             |           |         |             |       | 24  |
| دهرمه                       | . <b></b>   |             |           |         |             |       | 20  |
| وحدت و تنوع                 | · • • •     |             | · • • • • |         | - • • •     | •••   | 28  |
| بنیادهای فلسفی              |             | • • • • •   | · • • • • | ••••    |             |       | ٣١  |
| تمدن درهٔ سند               | · • • •     |             |           | • • • • |             |       | 41  |
| عصر ودایی اولیه             |             |             |           |         |             |       | 44  |
| وداها                       | . <b></b> . |             | ••••      |         | ••••        | • • • | ٣۵  |
| يرستشگاه                    |             |             |           |         |             |       | ٣٧  |

| ٣٩          | آتش افروختن در مراسم قرباتي            |
|-------------|----------------------------------------|
| *1          |                                        |
| ۴۵          | نگرش فلسفی در اوپانیشادها              |
| 49          | برهمن و آتمن                           |
| ۴۸          | <br>سمَساره و کارمنسمَساره             |
| ۵۲          | ورناشرمهدارما                          |
| ۵۹ ه۵       | هندونیسم کلاسیک و قرونوشطایی           |
| <i>۶</i> •  | حماسهها                                |
|             | مهابهاراتا و رامایانا                  |
| ۶۵          | بوگەودگىتا                             |
| ۶۹          | یکتاپرست <i>ی کلاسیک و قرونوسط</i> ایی |
| ٧٠          | یکتاپرستی در پورانهها                  |
| <b>V</b> \$ | ويشنو                                  |
|             | شيوا                                   |
| ۸٠          | دی وی                                  |
| ۸۴          | ايزدان فرعي                            |
| ۸۶          | یکتاپرستی و تنتره                      |
|             | 🗸 فلسفه و ايمان تركيب شده              |
| 97          | اَدوایْته ویدانته                      |
| 97          | قدرت صوت                               |
| ۹۵۵         | ويشيشتا ـاَدوايْته ويدانته             |
| ٩٧          | جنبش بهکتی                             |
| ٩٧          | جنبش بهكتي اوليه                       |
| ٩٨          | بهکتی قرونوسطایی جدید                  |
| 1.0         | عصر جدید. هندهنسم در عما               |

| 1.5   | معبد                       |
|-------|----------------------------|
| 1.8   |                            |
| 1 • 9 | تندیسهای معبد              |
| 117   | هنر تمرکز                  |
| 114   | مناسک معبد                 |
| \\\\  | پرستش خانوادگی             |
| 1 1V  | زيارتگاهها                 |
| 175   | خبرگان دینی                |
| 1 Y v | دارمهٔ خانوادگی            |
| ندگی  | سَمسَكارهها مناسك چرخهٔ زن |
| 147   | تولد                       |
| 177   | اوپانیانه                  |
| 177   | مراسم بهحد بلوغ رسيدن زنان |
| 174   | ازدواج                     |
| 188   | مرگ و میر                  |
| 14v   | جشنها                      |
| 144   | چهارم گِنْی شه             |
| 147   | ناواراترى، ئەشب            |
| 140   | عصر جدید _نیروهای تغییر    |
| 149   | بیداری دینی و اصلاح طلبی   |
| 147   | برامو ساماج                |
| 149   | آریا ساماج                 |
| ١۵١   | هیئت تبلیغی راماکریشنا     |
| ۱۵۵   | هندوئیسم و ملیگرایی        |
| ١۵۵   | نهضت استقلال               |

| هيندوتِوا                                                            |  |
|----------------------------------------------------------------------|--|
| هندوئيسم جهاني۱۶۸                                                    |  |
| بهسوی آینده                                                          |  |
| شهرگرایی                                                             |  |
| زنان و هندوئیسم                                                      |  |
| فناوری مدرن ۱۸۷                                                      |  |
| قدرت منطقه گرایی ۱۸۹                                                 |  |
| نهضت چيپكو: قدرت مردم عادي                                           |  |
| 13 3 41.                                                             |  |
| سوامي نارايان: يك سنت منطقهاي جنبه بينالمللي                         |  |
| سوامي نارايان: يک سنت منطقهاي جنبهٔ بينالمللي                        |  |
| سوامي نارايان: يک سنت منطقهاي جنبهٔ بينالمللي                        |  |
| سوامی نارایان: یک سنت منطقهای جنبهٔ بینالمللی<br>پیدا میکنددین جهانی |  |
| سوامی نارایان: یک سنت منطقهای جنبهٔ بینالمللی<br>پیدا میکند          |  |
| سوامی نارایان: یک سنت منطقهای جنبهٔ بینالمللی<br>پیدا میکند          |  |
| سوامی نارایان: یک سنت منطقهای جنبهٔ بینالمللی پیدا میکند             |  |

# ييشكفتار

من در کالیفرنیای شمالی، در زمانی که اندیشه های دینی مربوط به جنوب آسیا به صورت بخشی از فرهنگ همگانی درمی آمد، بزرگ شدم. بسیاری از دوستانم والدینی داشتند که به مراقبه می پرداختند و کودکانشان را برای شرکت در کلاسهایی که در وای ام سی ای ا برای آموزش دادن یوگا دایر شده بود، ثبت نام می کردند. این علاقه مندی به دینهای آسیایی تداوم پیدا کرد و اکنون اصطلاحات آیین هندو، بخشی از واژگان روزمره شده است. بیشتر امریکاییان، با واژه هایی مانند تجسد، گورو، و مانتره آشنایی دارند. در واقع، کاربرد این گونه واژه ها، چنان رایج شده است که یکی از آگهی های سازمان جدید مدنی واه متحد در کالیفرنیای جنوبی نوید می داد که «کارمهٔ نیک» از کمکهای اهدایی به امور خیریه نشئت می گیرد.

و هنوز، بهرغم اقتباس این اصطلاحات و درک کلی معانی شان، شمار اندکی از غربیان از چگونگی به وام گرفتن این اندیشهها، که در چارچوب

<sup>1.</sup> YMCA.

بزرگتر آیین هندو می گنجد، واقعاً آگاهی دارند. ما، با توجه دقیق به متنها و فلسفهها، اندیشهها را از فحوای کلام آنها استخراج میکنیم. این کتاب سعی دارد کم و کسر مطلب را با عرضه کردن تکامل تاریخی اندیشههای فلسفى، فقط به عنوان نقطهٔ شروعي براي بررسي طرز مدارا كردن هندوها با سنتهایشان جبران کند. متن کتاب بر عادات دنیای معاصر و عواملی که در حال حاضر به زندگی مذهبی و سلوک دینی تشکل می بخشند تأكيدهاي ويژه دارد. اكنون كه به تحقيق خودم راجع به آيين هندو توجه می کنم، در خاطرم مرحلهای تداعی می شود که از آنجا شناخت من دربارهٔ سنت آغاز شد. در طی سی سال گذشته، شمار مهاجران جنوب آسیا در امریکای شمالی و اروپا، بهنحوی چشمگیر افزایش یافته است، بهطوری که اکنون معبدهای هندو در کالیفرنیا زمینهٔ مناسبی را برای برگزاری طیف کامل اعمال عبادی و مناسک مذهبی هندو فراهم ساخته است. بنابراین، از آنجا که این سنت، که زمانی عجیب و نامتعارف تلقی می شد، فعلاً به صورت جزئی از محدودهٔ دینی امریکایی درآمده است، لازمتر از هر چیز آن است که دربارهاش بیشتر بدانیم و بیاموزیم.

در اینجا میخواهم از «ملین وایت» و «دمیان تمپسن» از اعضای شرکت «کالمن اندگینک لمیتد» بهخاطر بردباری شان در مورد یک دست کردن این متن، و نینین اسمارت به خاطر حمایتشان تشکر نمایم. من خود را مدیون نمونه خوانهایی که دست نویس اصلی ام را خواندند و اشارات ارزشمندشان برای بهتر شدن متن نهایی بسیار مغتنم بود می دانم. در پایان از «بایرن ارهارت» به خاطر توصیه شان در مورد طرز نوشتن متنهای مقدماتی و «براین ویلسن» برای مساعدت کاملشان در سراسر این طرح پژوهشی سپاسگزارم.

سيبل شاتوك

#### مقدمه

#### دينهاي جهان

شهروند و دانشجوی آگاه، به یک شناخت کلی و معتبر دربارهٔ جهان کوچک و در عین حال بغرنجمان نیازمند است. پنجاه سال پیش، شما می توانستید نسبت به دینهای جهان بی توجه باشید. اما اکنون ما آگاه تر شده ایم و می توانیم دریابیم که دینها و ایدئولوژیها، نه تنها به تمدنها شکل می دهند، بلکه مستقیماً بر رویدادهای بین المللی تأثیر می گذارند. این کتابهای کوچک، رهنمودهای موجز، جامع الاطراف، و آموزنده را دربارهٔ دینهای عمده در دسترس می گذارند، و درحالی که داریم به هزارهٔ نو قدم می گذاریم، با خواندن یک جلد از آنها با چشم انداز مذهبی در حال تغییر، آشنا می شویم.

در حال حاضر، ما فقط نمیخواهیم [دربارهٔ واقعیتها] آگاهی پیداکنیم، بلکه میخواهیم توسط زندگی و اعتقادهای گوناگون و دینهای غالباً غامض جهان معاصر، برانگیخته شویم و به هیجان آییم. این آشناسازیهای

خردمندانه و قابل دسترس، به شما برای کشف غنای هر سنت ـ اطلاع یافتن از تاریخچهاش، درک اعتقادها و اعمال عبادیاش، و همچنین اگاهی از تأثیرش بر جهان معاصر ـ امکان می دهد. این کتابها را گروهی از افراد ممتاز و پژوهندگان جوان که نمایندهٔ نسل جدیدی از نویسندگان در زمینهٔ تحقیقات مذهبی اند، به رشتهٔ تحریر درآوردهاند. هدف مؤلفان کتابهای مزبور، باتوجه به تأثیرهای سیاسی و تاریخی دین، عرضه کردن جنبهٔ معنوی دین بهصورتی نغز و جذاب بوده است. بنابراین، خواه شما صرفاً علاقهمند به شناخت توصیفی یک دین باشید، خواه علاقهمند به تحقیق دربارهٔ پیام معنوی آن، مطالعهٔ این کتابهای موجز را ارزشمند خواهید یافت.

تأکید این کتابها بر عصر جدید است، زیراکه هر سنت دینی، خود را با توجه به تجربه های تلخ و تکاندهندهٔ دو سه قرن اخیر، تغییر داده است. استعمار، صنعتی شدن، ملیتگرایی، احیای دین، دینهای نو، جنگهای جهانی، انقلابها، و دگرگونیهای اجتماعی بر دین بی تأثیر نبودهاند و باعث شدهاند تا نیروهای دینی یا ضددینی، جهان ما را تغییر شکل دهند. فناوری مدرن، در بیست و پنج سال گذشته ـ از بویینگ ۷۴۷ تا شبکهٔ رسانههای بین المللی ـ جهان ما را بسیار کوچک نموده است.

ما در این کتابها با انسان عصر جدید آشنا می شویم که به مثابهٔ نمونهای از بسیاری از تحولات به وقوع پیوسته در خلال چند قرن گذشته است. درعین حال، هرکدام از این کتابها ارائه دهندهٔ شناختی است ارزشمند، دربارهٔ جنبههایی مختلف از دین \_آموزهها، روایتها، سازمانها، مناسک، و تجربهها. در ارتباط با این ججنبهها، هرکتاب، دیدگاهی شفاف دربارهٔ سنت عرضه می کند و شما را قادر می سازد تا از آنچه به یک مذهب مشخص اختصاص دارد، آگاهی پیدا کند. به مصداق یکی از ضرب المثلهای

سرخپوستان امریکا: «هرگز دربارهٔ یک نفر بی آنکه کفشهایش را پوشیده و فرسنگی را پیموده باشی، داوری مکن.»

برای کمک بیشتر به شما در کار تحقیقی تان، نام شمار سودمندی از کتابهای مرجع، در پایان کتاب قید شده است. هر کتاب در بر دارندهٔ یک نمودار ترتیب رویدادهای تاریخی از لحاظ زمانی، نقشه، واژه نامه، راهنمای تلفظ، فهرست جشنواره ها، شرح هامشها، و نمایه است. برگزیده ای از تصویرها، نمونه هایی از هنر مذهبی، نمادها، و اعمال و عادات مرتبط با زمان معاصر را نشان می دهند. در میان فصلهای هر کتاب، عادات مرتبط با تفصیل بیشتر به بررسی ارتباط میان دین و برخی از جنبه های هنر ـ خواه نقاشی، تندیس سازی، معماری، ادبیات، رقص یا موسیقی ـ می پردازد.

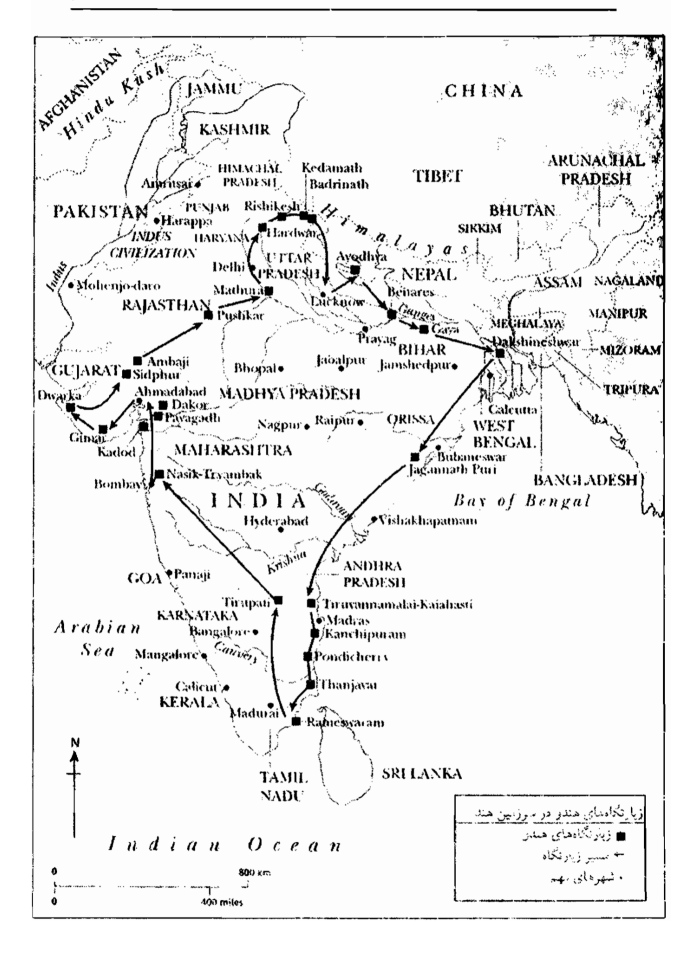
امیدوارم، شما این کتابهای موجز مقدماتی را خوشایند و روشنگر تشخیص دهید. میگویند ایجاز عصارهٔ خرد است؛ این امر در ضمن ممکن است به آنچه ما در وهلهٔ نخست برای آشنایی با موضوعهای فرهنگی و معنوی به آن نیازمندیم، منتج شود.

نینین اسمارت سنته باربره، ۱۹۹۸

| sult the same                                               |                      |  |  |  |  |
|-------------------------------------------------------------|----------------------|--|--|--|--|
| هندوئیسم برحسب ترتیب تاریخی<br>پیش از تاریخ و تمدن درهٔ سند |                      |  |  |  |  |
| کشاورزی اولیه در عصر درهٔ سند                               | <del></del>          |  |  |  |  |
| پدید آمدن تمدن شهر در سراسر درهٔ سند                        |                      |  |  |  |  |
|                                                             | ۲۳۰۰ ق.م.            |  |  |  |  |
| مهاجرت هندو ـ اروپاییها به اروپا، ایران، و هند              |                      |  |  |  |  |
| افول تمدن درهٔ سند                                          |                      |  |  |  |  |
|                                                             | عصر ودایی            |  |  |  |  |
| تألیف ریگودا، یاجور ودا، ساماودا و آثروهودا                 | ۱۲۰۰ ـ ۹۰۰ ق.م.      |  |  |  |  |
| تأليف برهمنها                                               | ۱۰۰۰ ـ ۸۰۰ ق.م.      |  |  |  |  |
| تأليف اَرنياكاها                                            | ۹۰۰ _ ۹۰۰ ق.م.       |  |  |  |  |
| تأليف ارپانيشادها                                           | ۶۰۰ ق.م.             |  |  |  |  |
| گوتامابودا، بنیانگذار آیین بودا                             | ۵۶۳ - ۴۸۳ ق م.       |  |  |  |  |
| مرگ ورد هامانا ماهاویرا، آخرین حکیم آیین جین                | ۵۲۷ ق.م.             |  |  |  |  |
| ,                                                           | اعصار حماسي و كلاسيك |  |  |  |  |
| تدوین مهابهاراتا                                            | ۴۰۰ ق م ۳۰۰ م.       |  |  |  |  |
| امپراتوری موران                                             |                      |  |  |  |  |
|                                                             | ۲۰۰ ق تا ۲۰۰ م.      |  |  |  |  |
| تدوین مانو سمریتی                                           | ۲۰۰ ق.م. ۲۰۰۰ م.     |  |  |  |  |
| سلسلهٔ گوپتا، عصر كلاسيك هند                                | ٠٢٠ ـ ٥٠٠ م.         |  |  |  |  |
| سامك هایا كاریكای ایشوارا كریشنا، شرح كلاسیك                | ۰۵۰ - ۲۵۰ م.         |  |  |  |  |
| فلسفة ساماكهايا                                             |                      |  |  |  |  |
| یوگاسوترهٔ پاتانجالی، شرح کلاسیک یوگا                       | ۰۰۰ ـ ۵۰۰ م.         |  |  |  |  |
| تألیف ۱۸ پورانهٔ بزرگ                                       | ۴۰۰ م.               |  |  |  |  |
| آلوارها، شاعران ویشنویی تامیل جنوب هند                      | ۹۰۰ ـ ۹۰۰ م.         |  |  |  |  |
| نایانارها. شاعران شیوای تامیل جنوب هند                      | ۰۵۰۰ م.              |  |  |  |  |

|                                                   | دوران قرونوسطا |
|---------------------------------------------------|----------------|
| تنترههای اولیه                                    | ۷۰۰ م.         |
| شونگکرا، بنیانگذارِ ادویته ویدانته                | ۸۸۷ ـ ۲۰۸ م.   |
| رامانوجا، بنيانگذارِ ويشيشتا ـ ادويته ويدانته     | ۱۰۲۵ - ۱۱۳۷ م. |
| ايراماواتارام، روايتِ تاميلِ رامايانا توسط كامپان | ۱۱۵۰ م.        |
| فرمانروايي مسلمانانِ شمال هند                     | ١٢١١ - ١٥٤٢ م. |
| جنانشواری، ترجمهٔ ماراتهی بوگهودگیتا با تفسیری    | ۱۲۹۰ م.        |
| از جنانشوار ماهاراجه                              |                |
| كبير، شاعر _ قديس                                 | ۱۴۴۰ _ ۱۵۱۸ م. |
| میرابایی، شاهزاده خانم راجستانی و شاعر ـ قدیس     | 1048 - 1491    |
| چايتتايا: شاعر ـ قديس بنگالي                      | ۱۴۸۵ - ۱۵۳۳ م. |
| امپراتوری مغول، فرمانروایی مسلمانان بر اکثر هند   | ۱۷۵۷ م.        |
| تولسی داس، مؤلف رامچاریتماناها، یک روایت          | ١٥٣٢ _ ١٩٢٣ م. |
| به زبان هندی رامایانا                             |                |
|                                                   | دوران جدید     |
| رام موهان روی، برامو ساماج را در ۱۸۲۸ بنیاد       | ۲۷۷۲ - ۱۸۳۳ م. |
| مىنهد                                             |                |
| ساهاجاناد سوامی، بنیانگذار سوامی نارایان          | ۱۸۳۱ ـ ۱۸۳۰ م. |
| دایاناندا سرسواتی، آریا ساماج را در ۱۸۷۵ بنیاد    | 1444 - 1444    |
| مىنهد                                             |                |
| دوران زندگي راماكريشنا                            | ۱۸۳۶ ـ ۱۸۸۶ م. |
| بی. جی. تیلک                                      | ۱۸۵۶ ـ ۱۹۲۰م.  |
| سوامی ویوه کانادا، هیئت تبلیغی راماکریشنا         | 19.7_188       |
| را در ۱۸۹۷ بنیاد مینهد                            |                |
| موهنداس کی. گاندی                                 | ۱۸۶۹ ـ ۱۹۴۸ م. |
| پارلمان جهانی ادیان، شیکاگو                       | ۱۸۹۳ م.        |
| اخذ استقلال از بریتانیای کبیر                     | ۱۹۴۷ م.        |

| جدایی پاکستان و هند                       |                |
|-------------------------------------------|----------------|
| ویشوا هندر پاریشاد بهوجود میآید.          | - 1784         |
| نهضت چیپکو                                | ۱۹۷۳ م.        |
| نامگذاریِ معبد شری ونکاته شاوارا، پی اِیْ | ۱۹۷۶ م.        |
| نامگذاري معبدگني شه، فلاشينگ، إن واي      | ۱۹۷۷ م.        |
| ازخودگذشتگی بهخاطر راهپیمایی اتحاد        | ۱۹۸۳ م.        |
| سریالهای تلویزیوسی رامایانا و مهابهاراتا  | ۱۹۸۷ - ۱۹۸۸ م. |
| مسجد بابری تخریب شد                       | ۱۹۹۲ م.        |



١

# آشنایی با هندوئیسم و هندوها

<sup>1.</sup> Ramayana.

<sup>2.</sup> Mahabharata.

<sup>3.</sup> Darshan.

Dur - darshan.

«منظرهٔ دور»، یعنی تلویزیون، تلقی می کردند. در بسیاری از مکانها، پیش از پخش هر سریال، تماشاگران به برگزاری آداب و مناسکی که بهطور سنتی برای بزرگداشت تصاویر و تندیسهای خدایان معمول است، می برداختند. به دستگاههای تلویزیون حلقههای گل نصب شده و ييشكشهايي نثارشان گشته بود. طبق گزارش روزنامهها، بهمحض اينكه پخش این سریالهای دینی در تلویزیون شروع می شد، به علت هجوم مردم برای تماشای آنها، جریان امور در سراسر هند به حالت توقف درمی آمد. این داستانهای حماسی، روایتهایی مرکبند که بر نبرد برای نظم جهان تأکید دارند. در مهابهاراتا، دو تیره از یک خانوادهٔ سلطنتی برای فرمانروایی بر هند (بهارات) المجام رقابت می کنند. دامایانا، داستانِ راما کی نجیبزاده است، که باید بر روح شیطانی راوانا" به خاطر برقرار ساختن دوبارهٔ صلح در جهان پیروز شود. در هر دو حماسه، حفظ نظم به خدایانی که به هیئت جسمانی درآمده و به جهان فانی وارد شدهاند وابسته است؛ در این داستانها اعمال خدا در طی تاریخ بشر تشریح شدهاند. همچنین در آنها راجع به تعالیم الهی به مردم، برای گزینش راه صحیح امرار معاش، توضیحاتی درج گردیده است. مطالبی از این حماسه ها در بحثهای جدید مرتبط با هویت هندو، اصلاح دینی، اصلاح اجتماعی، و ملیتگرایی مطرح می گردند. ازاین رو، با آنکه این داستانها تقریباً برخوردار از قدمتی دوهزار سالهاند، هنوز هم در دلبستگیهای امروزی مردم، انعکاس دارند. متن فیلمنامه ای که به منظور سریال تلویزیونی دامایانا فراهم شد، بر تنوع غنی سنتهای هندو، برای خلق روایتی جدید از این حماسه که در بر گیرندهٔ سراسر سرزمین هند باشد، مبتنی بود. کهنترین ترجمهٔ این داستان

<sup>1.</sup> Bharat.

<sup>2.</sup> Rama.

Rayana.

منظومه ای است به زبان سنسکریت قدیم، که حدوداً بین ۲۰۰ قبل از میلاد تا ۲۰۰ پس از میلاد تدوین شده است. [۱] بعداً، ترجمه هایی به زبانهای محلی از جمله ترجمه ای به زبان «تامیل» به قلم «کامپان» (احتمالاً قرن نهم تا دوازدهم) و ترجمه ای به زبان هندی به نام رمچریتاماناها آ، به قلم «تولسی داس» در قرن شانزدهم انجام گرفتند. نسخه های جیبی این متن قرون و سطایی در اکثر سالهای قرن بیستم در شمار پرفروش ترین کتابها در هند بوده اند. ترجمهٔ «تولسی داس» که به صورت متنی برای رمنه گار رام لیلا آه، یک لیلای کبیر، یا نمایش، در آمد، هر سال در شهر بنارس اجرا می شد. در سراسر هند، تئاترهای خیابانی و نقالی به وسیلهٔ هنرپیشگان و نقالان حرفه ای برگزار می شوند که در آنها این حماسه، بدون توجه به اندازهٔ سواد تماشاگران، به عموم مردم معرفی می گردند.

این جشنواره های نمایشی که بر مبنای دامایانا یا مهابهاداتا مدون شده اند، جزو رویدادهای دینی به شمار می آیند؛ در آیین هندو کارهای نمایشی و تئاتری بخشی از حقیقت متعالی خدایان است. موقعی که رام لیلا به نمایش درمی آید، خدا در جهان حضور می یابد، عیناً همانگونه که او، در خود متنِ داستان است. کسانی که در نمایشنامه نقشی ایفا می کنند، به عنوان بازیگران و بینندگان، نوعی عکس العمل آنی در قبال ادراک حالت معنوی از خود نشان می دهند. در عین حال، بازیگرانی که در سریالهای تلویزیونیِ مزبور نقشی به عهده گرفته بودند، آنها را به عنوان نمادهای خدایان تقدیس کردند و کارگردان این عمل را برای ایجاد شدن رفتار پاک

<sup>1.</sup> Tamil.

<sup>2.</sup> Kampan.

<sup>3.</sup> Ramcharitmanas.

<sup>4.</sup> Tulsi Das.

<sup>5.</sup> Ramnagar Ram Lila.

و صمیمانه در گروه بازیگران لازم میشمرد. خود او در حین کارگردانی سیگار کشیدن و نوشیدن الکل را ترک کرد، و تمام بازیگران را به گرفتن رژیم گیاهخواری وادار ساخت. یکبار، بانویی بازیگر، که نقش سیتا ۱، همسر راما۲، را در نمایشنامهٔ دامایانا بازی میکرد، در یکی از مکانهای عمومی سیگار میکشید، چند نفری که بازیاش را در تلویزیون دیده بودند، به ملامتش برخاستند، و به او گفتند که سیتا، نماد زن شایسته،



در این صحنه از یک نسخهٔ خطی رامایانا، مربوط به قرن نوزدهم، راما و لاکشامانا با کمانهای خود به سینه های شیطان، راوانا، پادشاه لانکا، تیر پرتاب میکنند.

1. Sita.

نباید سیگار دود کند. در نظر بینندگان، ایفاگران نقشها مانندِ کاراکترهایشان، از هویتی یکسان برخوردار بودند و خدایان حماسهها یکبار دیگر در دنیا برای بازی کردن نقششان بهخاطر عموم مردم ظاهر شده بودند.

محبوبیت استثنایی سریالهای حماسی تلویزیونی، نشانگر شور و سرزندگی آیین هندو بود. هیچ رمان یا فیلم مدرنی چنین واکنشی را ایجاد نكرده بود. اما رسانهٔ الكترونيكي جديد با توجه به اسطورهشناسي، دربارهٔ مقام و منزلت آیین هندو در دنیای مدرن، مطالب بسیار گفت. سنتهای کهن با زمانهای جدید و رسانه های جدید وفق داده شدند. مردم با خاستگاههای فرهنگی متفاوت، توانستند در تماشای یک اجرای نمایشی با همدیگر سهیم شوند، و آن اجرا، فراتر از تکیه بر یک روایت واحد از داستان، توانست بر مبنای تنوع فراوان سنتهای قابل دسترس، در مورد آفرینش یک دامایانا بـرای سـراسـر هـند تـلاش ورزد. فـناوری جـدید و موضوعهای وحدت و کثرتگرایی از جملهٔ نیروهای پویا در هندوئیسم مدرن به شمار می آیند. این نیروها زمانی نمودِ بیشتری پیدا می کنند که درمی یابیم که سریالهای تلویزیونی دامایانا و مهابهاداتا نه تنها در جنوب آسیا، که خاستگاه هندوئیسم است و در آنجا دین اصلی مردم است، به معرض نمایش درآمدند، بلکه در دیگر بخشهای قارهٔ آسیا، افریقا، کشورهای دریای کارائیب، کل قارهٔ امریکا، و اروپا نیز نمایش داده شدند. هندوها اکنون در سراسر جهان زندگی میکنند، و سنت مدرن هندوئیسم، همراه با تجربههای کسانی که در خارج از جنوب آسیا به سر می برند، به انضمام تجربههای کسانی که همچنان در سرزمینی زندگی می کنند که خدایان بزرگ هندو در آنجا در هیئتی دنیوی به اعمال حماسی خود ادامه مى دهند، در حال شكل گرفتن است.

### هندوئيسم وهندوها

اصطلاح هندوئيسم داراي خاستگاهي جديد است، غربي ها غالباً اين اصطلاح را در مورد دینی که در هند از اکثریت برخوردار است، به کار بردهاند. فقط گروههایی که هویت غیرهندوی مشخصی داشتند، مانند جائینها'، بوداییها، پارسیها، مسلمانها، پهودیها، و مسیحیها، جزو مقولهٔ عام هندو به شمار نمی آمدند. به کار بردن یک عنوان ابداع شده از سوی بیگانگان، به این دلیل است که واژهای بومی که معادلی برای این مفهوم باشد، در جنوب آسيا وجود ندارد. در اين سرزمين، مردم معمولاً خود را برحسب «كاست» و جامعهٔ محلى تعريف مىكنند و در ميان آنها، کتاب مقدس واحد، هویت، یا راهنمای دینی مشترکی که بتوان جملگی را به عنوان اصول هندوئیسم در نظر گرفت، وجود ندارد. علت این امر آن است که واژهٔ هندوئیسم، از هندو مشتق شده است، نامی که توسط مسلمانان قرون وسطا به مردمی که در کرانه های رود سند (هند) زندگی مي كردند اطلاق مي شد. بعداً اين نام به صورت يك اصطلاح تعميم پذير برای تمام ساکنان شبه قارهٔ هند درآمد. ازاینرو، هندوئیسم، با در نظر گرفتن بیشتر سنتهای محلی که در هند نضج گرفته بود، برای هندیها حالت یک اعتقاد دینی بومی را پیدا کرد. دینهای هندی که خودشان را به عنوان غیرهندو مشخص می کردند، مانند آیین بودا و آیین جین ۲، برای متمایز شدن از هندوئیسم حد و مرزهای مشخص ویژهٔ خود را پیدا کرده بودند. اما خودِ هندوئيسم، هيچگاه در سراسر شبه قارهِ چنين حد و مرزها و اعمالی دینی را که در بر گیرندهٔ تنوع منطقهای گستردهای باشد، ابداع نکرد. ویژگی بی نظمی اصطلاح هندوئیسم، آن را به صورت عنوانی

<sup>1.</sup> Jains.

مناسب برای تمام سنتهای متنوعی که تقریباً هشتاد درصد مردم هند و جوامع همسنخشان را در سراسر دنیا در بر میگیرد، درآورد. به هر حال، لازم به یادآوری است که این اصطلاح یک ابداع جدید است و دیگر اینکه برای معرفی کردن دین «هندو» با توجه به خط سیر زمان گذشته، به کار بردن یک مقولهٔ ابداعی، به خاطر متمایز ساختن ریشههای هندوئیسم مدرن از سایر دینهای هندی ضروری است.

# دهرمه۱

مطلقاً یک اصطلاح بومی برای نامگذاری دین هندو وجود ندارد، همچنین واژه ای که برابر با مفهوم غربی "religion" باشد در دست نیست. شاید نزدیکترین واژه برای این مفهوم، دهرمه باشد. دهرمه بهمعنی قانون، وظیفه، عدالت، و پرهیزگاری است. این واژه مانند "morlity" غربی، هم به دین و هم به وظایف رفتار اجتماعی اشاره دارد. بدین لحاظ، این اصطلاح مبین تأکید بر روش معمول ۱، یا رفتار صحیح است، که در جهان بینی هندو رکن اساسی است. هندوئیسم دینی است که بر رفتار بیش از اعتقاد تأکید می ورزد. تنوع فراوان در اعتقادات موجود است، خدایان، فلسفه ها، راه و روشهای گوناگونی وجود دارند، اما تمام اینها مستلزم تبعیت از قوانین ویژهٔ رفتارند.

برای درک آنچه رفتار دهرمهای را تشکیل می دهد، شخص باید از جهانبینی هندو آگاهی یابد. نکتهٔ اساسی این جهانبینی، بر این اعتقاد

<sup>1.</sup> Dharma.

<sup>2.</sup> Praxis.

<sup>3.</sup> Dharmic behavior.

متکی است که تقدس در جهان امری است ماندگار. جهان طبیعی، نظم اجتماعی، و زندگیِ خانوادگی، همگی با نظم الهی ارتباطهایِ دو جانبه دارند. این بهمعنای آن است که جایگاه شخص در گسترهٔ نظم جهانی بر دهرمهٔ شخص تأثیر میگذارد. این ماندگاریِ تقدس در عین حال به اشیا و اموری داز قبیل مکانها، پدیدهها، آدمها، و لحظههایی از زمان که ممکن است در سنتهای غربی صبغهٔ دینی نداشته باشند صبغهای دینی ببخشد.

## وحدت و تنوع

هندوئیسم به صورت یک سنت جهانی در آمده است. در جنوب آسیا، دینِ اصلیِ کشورهای هند و نیال است، اقلیتی از پیروان این آیین در سری لانکا، و چند گروهی نیز در پاکستان و بنگلادش زندگی می کنند. در جنوب شرقی آسیا، چند جزیرهٔ هندونشین، عمدتاً در جزیرهٔ بالی الندونزی، از بقایای جمعیتهایی انبوه که در قرونوسطا در این مناطق رحل اقامت افکنده بودند، وجود دارند. همچنین جمعیتهایی در مراکز شهری سنگاپور و کوالالامپور سکنی دارند. در خارج از آسیا، جوامع پرقدرت قدیم التأسیس هندو در افریقای شرقی و جنوبی، در کشورهای ساحلی خلیج فارس، در جزیرهٔ فیجی ۲، در کرانهٔ شمال شرقی جنوب امریکا، در کشورهای حوزهٔ کارائیب، در شمال امریکا، و در اروپا وجود دارند. به خمخین جهانی شدنی، هندوئیسم همچنان به نحوی تغییرناپذیر به فرهنگ جنوب آسیا وابسته است و هرگونه پژوهش و تحقیقی برای درک چگونگی سنت هندو باید از سرزمین هند شروع شود.

1. Bali.

<sup>2.</sup> Fiji.

مجموعهای از اعتقادات و اعمال دینی که با اصطلاح کلی هندوئیسم پوشش داده شده است، یکی از متنوعترین دینها در تاریخ به شمار می آیله راین یک حالت طبیعی برای سنتی است که به طور اندام وار، بیش از هزاران سال است، صرف نظر از واكنشهاي متقابل مردمان مختلف كه در جنوب آسيا رحل اقامت افكندهاند، گسترش يافته است. گنجينهٔ تنوع در زبانهای شبه قارهٔ هند آشکار است. چهار خانوادهٔ متمایز زبانی، هندو ـ ارویایی ۱، دراویدی۲، تیبتو ـ بورمن۳، و آسترو ـ آسیایی، وجود دارند. از میان اینها هفده زبان رسمی معروف در هند نشئت گرفتهاند، که هرکدام گویشهای بی شمار خاص خود را دارد، و زبانهای کوچکتر، بهعنوان زبانهای غیررسمی نیز در جنوب آسیای مدرن متداولند. زبانهای هندو ـ ارویایی که از زبان سنسکریت مشتق شدهاند، به انضمام زبانهایی مانند هندی، مراتی ۴، بنگالی و نپالی، در شمال هند و نپال رایجند. چهار زبان دراویدی، تامیل، تله گو<sup>۵</sup>، مالایالام<sup>ع</sup>، و کَنادا<sup>۷</sup>، در چهار ایالت جنوبی هند معمولند. شمار سخنگویان دو خانوادهٔ زبانی دیگر بسیار اندک است. به زبانهای تیبوبورمن، در نواحی هیمالیا و سرزمینهای شمالی از قبیل درهٔ كاتماندو صحبت مي شود. زبانهاي آسترو ـ آسيايي، همچنان زبان قبيلهها و طایفه هایی است که در بخشهای مرکزی، شمالی، و جنوبی زندگی مىكنند.

اکثر این زبانها مختص به منطقه های خاصی است. این منطقه ای بودن، که یکی از نشانه های رسمی هندوئیسم است، از پیامدهای جانبی

<sup>1.</sup> Indo - European.

<sup>2.</sup> Dravidian.

<sup>3.</sup> Tibeto - Burman.

<sup>4.</sup> Marathi.

<sup>5.</sup> Televu.

<sup>6.</sup> Malayalam.

<sup>7.</sup> Kannada.

وضعیت جغرافیایی جنوب آسیاست. این شیه قاره از الحاظ جغرافیایی دارای مناطقی مشخص است که فرهنگهای ویژهٔ خود را دارند مرز شمالی را رشته کوههای هیمالیا تشکیل داده است. این کوهها، بویژه از جانب شمال غربی، مانع از مهاجرت نشدهاند. مهاجراتی که از این سمت می آمدند در کتار رودخانهٔ درههای شمال سکونت اختیار می کردند، و در منطقهٔ مزبور با ساکنان قبلی متفقاً به کار و کوشش می پرداختند. همچنان که این مهاجران بتدریج به شیوهٔ خاص خود در سراسرِ مناطق شرقی سرگرم کار و فعالیت می شدند، فرهنگهایشان نیز، پیوسته تغییر و تحول پیدا می کرد. مثلاً موقعی که اخلاف یک قبیلهٔ هندو ـ اروپایی از سمت شمال غربی به هند وارد می شدند، هنگام رسیدن به کرانهٔ شرقی، فرهنگشان به نحوی چشمگیر تغییر می یافت. بدین ترتیب، در شمال غربی و شمال شرقی فرهنگهایی متمایز پدید می آوردند؛ حتی وقتی که عوامل و شمال شرقی فرهنگهایی متمایز پدید می آوردند؛ حتی وقتی که عوامل مؤثر که در هر منطقه خاستگاههای یکسان داشتند، در کنار هم قرار

داخل شبه قاره، فرهنگهای جغرافیایی متمایز، براساس لزوم سازگار شدن با شرایط اقلیمی خود شکل گرفته بودند. در جلگههای شمالی، جمعیتها، در کرانههای رودهایی که برای امور کشاورزی جزو منابع ضروریاند، گرد آمدهاند. یکی از این گونه منطقهها در کرانههای رودخانههای پنجاب، در شمال فربی، واقع شده است، و یکی دیگر هم در کرانههای گنگ و یامونا در جلگههای شمالی قرار گرفته است. بیشتر مراکز شهری بزرگ هندِ مدرن در این مناطق، از مراکز مقدس تاریخ هندو نیز به شمار می آیند. فرهنگهای منطقهای مستقل در کوههای هیمالیا، جاهایی که جریان زندگی باید خود را با محیطهای صعب و ناهموار

<sup>1.</sup> Ganges. 2. Yamuna.

هماهنگ سازد، در کرانههای رودخانهها، جاهایی که ماهیگیری یک مادهٔ دیگر به مواد خوراکی غذای روزمره اضافه می کند، به حیات خود ادامه می دهند. شمال و جنوب شبه قارهٔ هند را کوههای ویندهیا از هم متمایز ساخته اند. در جنوب، جایی که خانوادهٔ زبان دراویدی متداول است، فرهنگهای منطقه ای خاصی در جلگهٔ دکن و در میان رشته کوههایی که در کرانه های دریا امتداد یافته اند، وجود دارند. آب و هوای بخش جنوبی برای تولید فرآورده های کشاورزی گوناگون و دامداری، در مقایسه با جلگههای شمالی مناسبترند. بالاخره، گونه ای تنوع فرهنگی دیگر در میان گروههای «قبیله ای» کوچک معمول است، قبیله هایی که بیشتر در نواحی فرعی، بویژه در کوهستانها، به سر می برند.

محدودهٔ هر منطقهٔ فرهنگی، به سبب شرایط اجتماعی، گروههای شغلی متعدد وجود دارند. سه چهارم مردم هند هنوز هم روستاییاند، و بیشتر به کشاورزی اشتغال دارند. اما نواحی شهری در حال رشد هستند و تأثیر فوقالعاده ای بر سنتها گذاشته اند. طبقهٔ متوسط جدیدی در کشور به به وجود آمده است که از لحاظ تعداد، تقریباً با جمعیت کل ایالات متحده امریکا برابر است. این طبقهٔ جدید متمدن و دانش آموخته، در حال تغییر دادن ویژگی هندوئیسم است. افزون بر این، چون اکثر مهاجرانی که در دیگر نقاط دنیا زندگی میکنند از میان طبقهٔ شهری برخاسته اند، تأثیری بسیار فراوان بر هندوئیسم جهانی گذاشته اند.

هـركدام از فـرهنگهای منطقهایِ جنوب آسیا، زبان، غذا، هنر، موسیقی، معماری، خدایان، و مناسک عبادی خاص خود را دارند. سلسله مراتب اجتماعی و شیوههای زناشویی از منطقهای به منطقهٔ دیگر متفاوت است. در هر منطقهای، جوامع محلی، خدایان، اسطورهها، و

<sup>1.</sup> Vindhya.

سنتهای خاص خود را دارند. خدایان و جشنهای یک روستا ممکن است برای روستایی دیگر ناشناس باشند. به این علت است که تعریف هندوئیسم بسیار دشوار است، مگر اینکه دربارهٔ آن گفته شود، همان طور که از خود این عنوان به طور ضمنی استنباط می گردد هندوئیسم دینی است که در هند پدید آمد و بیشتر هندی ها و نپالی ها به دستورهای آن عمل می کنند.

با اینهمه، به رغم تنوع، یک جهان بینیِ کلی هندو وجود دارد؛ نام خدایان و تعبیرهای مرتبط با آداب و مناسک ممکن است متفاوت باشند ولی یک نفر از ساکنان پنجاب (در شمال غربی) می تواند فردی از اهالی تامیل نادو (در جنوب شرقی) را که در حال برگزاری مراسم جشنی ناآشنا برای یک خدای ناشناس است، ببیند و نسبت به اعمال و رفتار او در خود مفهومی از قرابت و تشابه احساس کند. در صفحههای بعدی همین کتاب، برخی از اعتقادات و اعمال مشترک با سنتهای متنوع را که در محدودهٔ سایهٔ «چتر» هندو قرار می گیرند بررسی خواهیم کرد.

<sup>1.</sup> Tamil Nadu.

<sup>2.</sup> The shade of the Hindu umbrella.

1

# بنيادهاي فلسفي

ریشههای سنت هندو را می توان در کهنترینِ تمدنهای سرزمین هند ردیابی نمود. با گذشت زمان، اعتقادات و اعمال گروههای مختلفی که به شبه قارهٔ هند مهاجرت کردند و در این سرزمین رحل اقامت افکندند برهم تأثیر متقابل گذاشت، به طوری که سنت مدرن تلفیقی است از تأثیراتی که در طی هزاران سال باهم تلاقی کرده و پیوستگی یافتهاند. دو تأثیر بنیادی قابل ملاحظه که ما از آن آگاهی داریم، عبارتند از فرهنگهای تمدن درهٔ سند و هندو ـاروپایی. هرکدام از اینها به گسترش سنتهای دینی که باعث پیدایش هندوئیسم شدند، کمک کردند.

#### تمدن درهٔ سند

کهتترین تـمدنِ هـند، بـه تـمدن درهٔ سـند معروف است، زیرا که باستان شناسان با عملیات خاکبرداری، شهرهای بزرگی را در درهٔ رود سند در زیر خاک کشف کرده اند. دو شهر بسیار مهم که بـا انجام دادن عملیات خاکبرداری کشف شدند، به موهنجو دارو و هاراپا معروفند. فرهنگ درهٔ سند از ۲۵۰۰ پیش از میلاد (اگرچه خاستگاه هایش به دوران نوسنگی، ۷۰۰۰ ـ ۲۰۰۰ پیش از میلاد، می رسد) توسعه یافت و دوران شکوه و رونقش در حدود ۲۳۰۰ ـ ۲۰۰۰ پیش از میلاد بود. در طی این دوران با مسوپوتامیا روابط بازرگانی برقرار کرد. فرهنگ درهٔ سند، در اوج خود، فرهنگی کاملاً جامع بود. آثار باستانی مربوط به دوران شکوفایی تمدن درهٔ سند که در بیش از ۱۵۰۰ نقطه کشف شده است، در شرق منطقه ای از درهٔ رود گنگا ـیامونا آی علیا، و در غرب تا مرز ایران را شرق منطقه ای از درهٔ رود گنگا ـیامونا آی علیا، و در غرب تا مرز ایران را در بر می گیرد و در جنوب تا مرز گجرات ادامه می یابد. افول این فرهنگ در حدود ۱۹۰۰ پیش از میلاد آغاز شد و در حدود ۱۹۰۰ پیش از میلاد آغاز شد و در حدود ۱۹۰۰ پیش از میلاد آغاز شد و در حدود ۱۹۰۰ پیش از میلاد آغاز شد و در حدود ۱۹۰۰ پیش از میلاد آغاز شد و در حدود ۱۹۰۰ پیش از میلاد آغاز شد و در حدود ۱۹۰۰ پیش از میلاد آغاز شد و در حدود ۱۹۰۰ پیش از میلاد آغاز شد و در حدود ۱۹۰۰ پیش از میلاد آغاز شد و در حدود ۱۹۰۰ پیش از میلاد آغاز شد و در حدود ۱۹۰۰ پیش از میلاد آغاز شد و در حدود ۱۹۰۰ پیش از مین رفت.

شهرهای درهٔ سند به طرز چشمگیری خوب سازماندهی شده بودند. موهنجو دارو و هاراپا هرکدام در حدود ۴۰۰۰۰ نفر جمعیت داشت. این شهرها را در مدلهای شبکهبندی شدهٔ منظم طرحریزی کرده بودند، و این طور به نظر می رسد که هریک از نواحی مسکونی، به حرفهای معین اختصاص داشته است. فناوری پیشرفتهٔ آبرسانی، برای اکثر خانهها، برخورداری از سیستم فاضلاب و چاه را تدارک دیده بود، و از مخزنهای

<sup>1.</sup> Mohenjo Daro.

<sup>2.</sup> Harappa.

<sup>3.</sup> Mesopotamia.

<sup>4.</sup> Ganga - Yamuna river.

بزرگ آب می شد به عنوان حمامهای مرکزی استفاده کرد. وجود انبارهای برزرگ در شهرهای درهٔ سند، حاکی از این است که اقتصاد، مانند مستوپوتامانیای دوران باستان، بر کشت غلات مبتنی بوده است. مردم درهٔ سند، الفبای خاص خود را داشتند، که نمونههایی از آن نوشته شده بر روی مهرهای کوچک سفالی کشف شده است، اما طرز خواندن این الفبا هنوز رمزگشایی نشده است، ازاینرو، بیشتر داستانهای مربوط به این تمدن بسیار کهن، براساس استنتاجهای آثار مکشوفهٔ باستانشناسی استوارند.

وجود چندین شیء دستساز، خبر از اعمالی دینی و عبادی می دهند که با آنچه بعداً در سنتهای مربوط به آسیای جنوبی کشف شدند، مشابه اند. اولاً، شمار زیادی از تندیسهای سفالی از زنی با باسن پهن، پستان برجسته، و گیسوان سخت آراسته، کشف شده است. پژوهشگران گمان می کنند که این تندیس ممکن است یک بانو ـ خدایِ مرتبط با باروری انسان و کشاورزی باشد. ثانیاً، تصویرهایی از حیوانات، برخی با شکل طبیعی و برخی با شکل اسطوره ای، ترسیم شده بر روی مهرهای کوچک سفالی پیدا شده است. یکی از این مهرها تصویر انسانی در حالت ایستاده را در زیر یک درخت انجیر با صفی در پایین نشان می دهد، که به نظر می رسد صف پرستش کنندگان باشد. افزون بر این، چند مهر نیز به به نظر می رسد صف پرستش کنندگان باشد. افزون بر این، چند مهر نیز به دست آمده که در آنها تصویری در حالت نشسته دیده می شود که ممکن دارد مخزنهای بزرگ آب، برای برگزاری مناسک اولیهٔ غسل و پاکی ایجاد شده باشند.

<sup>1.</sup> Yoga.

## عصر ودايي اوليه

تقریباً بین ۲۰۰۰ و ۱۵۰۰ پیش از میلاد، مردمانی از آسیای مرکزی، مهاجرتی بزرگ را شروع کردند. برخی از آنها در منطقههایی واقع در غرب و شمال قارهٔ اروپا سکنی گزیدند، و برخی دیگر بهطرف جنوب و شرق به ایران و سپس به هند رفتند. دومین گروههای مهاجر خود را آریایی نامیدند، اصطلاحی که بعداً در هند برای مشخص کردن طبقات اجتماعی خاص به کار رفت. به علت ارتباطهای دیرین میان این مهاجران سکنی گزیده در اقصا نقاط جهان، مردم هند، ایران، و اروپا همگی به دسته زبان هندو ـ اروپایی تعلق دارند. زبانهای سنسکریت، لاتین، و اخلاف جدیدشان نیز کلاً باهم خویشاوندند.

مهاجرانِ هندو ـ اروپاییِ وارد شده به هند، در شمال غربی و آنگاه به داخل منطقهٔ اطراف رود گنگ، که در عین جال بازماندگان تمدن درهٔ سند در آن سکونت داشتند، رفتند. آریایی ها به صورت نیرویی در قسمت شمالی هند درآمدند و نفوذشان بتدریج در جنوب نیز گسترش پیدا کرد. با گذشت زمان، نظامهای اجتماعی کشاورزی بومی با فرهنگ مهاجران برای ساختن ملغمهای که موجد تمدن کلاسیک هند شد، درهم آمیختند.[۱]

مهاجران هندو ـ اروپایی، مردمانی چادرنشین بودند، کارشان شبانی بود و سنتهای دینی سهل و سادهای داشتند. آنها در بدو ورود به هند، با خود زبان مقدس سنسکریت، اعتقاد به مجموعهای از خدایان، برگزاری نیایشهای دینی در گرد آتشی که برای قربانی کردن افروخته می شد، و یک ساختار اجتماعی تو أم با سلسله مراتب را به این سرزمین آوردند.

#### وداها

کهنترین نوشته های دینی در هند عبارتند از متنهای سنسکریتِ هندو ـ اروپایی، که به نام وداها معروفند. واژهٔ ودا به معنی دانش است. و این متنها در بر دارندهٔ اطلاعاتی دربارهٔ مناسک مرتبط با آتش مقدس است. تعیین تاریخ دقیق این متنها مشکل است، اما پژوهشگران معتقدند که آنها بین ۱۵۰۰ تا ۶۰۰ پیش از میلاد نوشته شده اند. این و داها به طور شفاهی حفظ گردیدند. خانواده های روحانی، متنهای مزبور را نسل به نسل به دست آیسندگان می رسانیدند، و آنها را با استفاده از شیوه های دقیقِ فنِ یادسپاری ۲ بخوبی نگاهداری می کردند.

با خلاصه ترین توضیح، و داها چهار مجموعه (سامهیتا<sup>۳</sup>) از مطالبی هستند که با مناسک و آداب دینی مرتبطند. دیگودا سامهیتا<sup>۴</sup> حاوی ده کتاب سرود دربارهٔ خدایان مختلف است. هر یک از این کتابها توسط حکیمان وابسته به خانواده های روحانی، خانواده هایی که مسئولیت نگهداریِ اصل سرودهای دینی را برعهده داشتند، به رشتهٔ تحریر درآمده بود. روحانیون این سرودها را در هنگام برگزاری مناسک مربوط به آتش مقدس از حفظ می خواندند. ساما و دا سامهیتا کتابی است از ترانه ها بر مبنای ریگود اهمراه با دستورالعملهایی برای طرز یادگیریِ ازبر خواندنِ آنها. یاجود و دا و در بر دارندهٔ عبارتهای کوتاه منثور و منظوم، یا مانتراها با ست که در هنگام برگزاری مناسک دینی از آنها استفاده می شود. آثاروا و د مجموعه ای است از سرودهای دینی و عبارتهای

<sup>1.</sup> Vedas.

<sup>3.</sup> Samhitas.

<sup>5.</sup> Sama Veda Samhita.

<sup>7.</sup> Mantras.

<sup>2.</sup> Elaborate mnemonic systems.

<sup>4.</sup> RigVeda Samhita.

<sup>6.</sup> Yajur Veda.

<sup>8.</sup> Atharua Veda.

سحرآمیز، که بسیاری از آنها به آداب و مناسک مربوط به قربانی کردن وابسته نیستند، اما با مسائل زندگی روزمره در ارتباطند. متن مزبور آخرین ضمیمه بوده و مانند سه متن نخست حایز شأن و اعتبار نبوده است، موردی که پژوهشگران را به این نتیجه رساند که این متن بایستی منعکسکنندهٔ سنتهای مرسوم غیرآریایی باشد تا سنتهای مربوط به روحانیت، بسیاری از عبارتها در آثاروا ودا به امور عادی مثل درمان بیماریها، از خود واگرداندنِ ارواح خبیثه، و پیشگیری از مارگزیدگی مربوط می شوند.

هریک از مجموعههای ودایی سه نوع مطلب افزوده دارد و کاربرد متوسعتر واژهٔ ودا همهٔ اینها را در بر میگیرد. نخستین افزودهها که به تفسير مناسك مربوط است، برهمناها نام دارند. برهمناها قوانين مربوط به مناسک را تعریف می کنند و مثالهایی دربارهٔ مقاصد و معانی شان می آورند. دومین افزوده ها «تصانیف جنگل» (آرانیا کاها)، نام دارند، زیرا، بنابر روایت، آنها را حکیمان گوشهنشین در جنگل تصنیف کرده بودند. آرانیاکاها عمدتاً ضمیمهٔ برهمناها هستند، و بر مناسکی که در متون کهنتر به تفصیل به آنها پرداخته نشده است معطوفند. در آنها همچنین به اهمیت شناخت معنای مناسک با توصیف فواید زیادی که به اجراکنندهٔ مناسک از راه انجام دادن اعمال مخصوص تعلق می گیرد، پرداخته می شود. در پایان، اوبانیشادها، سومین نوع مطلب افزوده، اندیشههای آرانیاکاها را از راه تبیین فطرت واقعی و معنای مناسک در یک دوران، هنگامی که کانون توجه از اجرا ای مناسک و در جهت دانش در حال جابه جا شدن بود، بیشتر بسط میدهند. اوپانیشادها آخرین افزودهها محسوب می شوند، و احتمالاً، بین ۶۰۰ تا ۳۰۰ پیش از میلاد تصنیف شدهاند.

اگرچه هندوها برای و داها به عنوان متون مقدس، حرمت قائلند، عدهٔ

بسیار اندکی از آنها از محتوایشان آگاهی دارند. چند سرود دینی در معابد و در مراسم نماز خانوادگی از حفظ خوانده می شوند، اما این متون اساساً جزو کتب دستی مناسک به شمار می آیند و به قسمت عمدهٔ محتویات آنها روحانیان و محققان توجه می کنند. به رغم این، متون مزبور در سنت هندو نفوذی فوق العاده دارند. و داها را حکیمان عهد باستان مانند شروتی، به صورت «وحی»، دریافت داشتند. این متون در بر دارندهٔ معرفتی است که فراانسانی و سرمدی تلقی شده است. این معرفت به حکیمان در برخی از مکاتب مبتنی بر خداشناسی، ادعا شده است که مصنف و داها برخی از مکاتب مبتنی بر خداشناسی، ادعا شده است که مصنف متون مزبور مشخص نیست، اما برخی دیگر را عقیده بر این است که مصنف متون مزبور مشخص نیست. این متون که صرفاً، به عنوان معرفت سرمدی و رشیهای ("بینندگان") و دایی به حیات خود ادامه می دهند، قادر بو دند آن معرفت را «ببینند» و به دیگران انتقال دهند.

#### یر ستشگاه

خدایان مسبّع در وداها، با یاری نیروهای طبیعی و فرهنگی یک پرستشگاه عمومی ایجاد میکنند. ازاینرو، به عنوان مثال، خدایان وابسته به مهر، ماه، زمین، آسمان، باد، و شب وجود دارند. همچنین خدایان و بانو ـ خدایانی با قلمروهای فرهنگی ویژه، مثل جنگ، درمان، و مناسک موجودند. خدایان، به نام دنی واها، می توانند آزادانه برحسب جایگاهشان در محدودهٔ سطح کیهان، در سه قلمرو، تشکل پیدا کنند: قلمرو مینوی، قلمرو جَوّی، و قلمرو زمینی.

اهمیت خاص قلمرو مینوی عبارت است از وجود واروناخدا، خدای نظم (ریتا). ریتا متضاد آشفتگی است، و ارادهٔ وارونا بر محافظت از تقوا و بازداشتن کیهان از غرق شدن در آشفتگی استوار است. این تعارض بین نظم و آشفتگی مضمونی است در وداها و در ادیان هندی بعدی. وارونا اغلب با میترا، خدای شب، که در عین حال خدای قراردادهای اجتماعی است، همراه است. هر دوی آنها به اتفاق بر کیهان و نظم اجتماعی دلالت دارند.

در میان خدایان جوّی، ایندرا از همه برجسته تر است، این خدای سلحشور، با تندر و طوفان ملازم است. بویژه در سرودهای کهنتر ودایی، ایندرا، رهبر خدایان است و در عین حال رهبری است در خور یک سلحشور فرهنگ. تسخیر سرزمینهایی که آریانها در آنها میزیستند و غلبه بر دشمنانشان به ایندرا منسوب است، که مشهور ترین اسطوره اش کشتن یک مار، نماد آشفتگی، و رها ساختن آبها از آسمان است. به محض مستقر شدن آریانها، خدای سلحشور هم از اهمیت افتاد.

در قلمرو خاکی، مهمترین خدایان عبارتند از آگنی، خدای آتش، شما، خدای باده نوشی در طی برافروختن آتش مربوط به آیین قربانی، بریهسپاتی، حامی روحانیان. همهٔ این خدایان به طور مستقیم با آتش مراسم قربانی مرتبطند. آنها به عنوان میانجی بین انسانها و خدایان آسمانها عمل می کنند. بریهسپاتی داور کل مناسک است و شما یک همراه بایسته. اما آگنی، که هم خدای آتش و هم فی نفسه آتش است، واسطهٔ برگزاری مراسم قربانی است. او در عین حال مرده را به قلمرو یاما، خدای مرگ، حمل می کند.

یکی از جنبه های برجستهٔ سرودهای ودایی گرایش به مخاطب قراردادن همهٔ خدایان با عباراتی همسان است. بنابراین، یک سرود دربارهٔ

آگنی ممکن است بیانگر متعالی بودن وی باشد، به رغم اینکه در سرودی دیگر همین نکته در مورد ایندرا بیان شده باشد. برخی از سرودها حتی یک خدا را با خدایی دیگر یکسان می سازد، مثلاً با عبارتی نظیر این هشما، ای آگنی، ایندرا هستید.» به نظر می رسد به کار بردن چنین بندهایی، به قصد بیان ستایش است. اما آنها در عین حال وظایف خاص و همسانیهای خدایان تغییرپذیر را فراهم می سازند، و به خدایان رخصت می دهند که باکسب مقبولیت عام، با سهولت نسبی جانشین خدایان کهنتر شوند. بنابراین، اعضا و سلسله مراتبِ پرستشگاه و دایی به طور مداوم دستخوش تغییر ند.

# آتش افروختن در مراسم قربانی

آتش افروختن در مراسم قربانی، وسیلهٔ ارتباط بین انسان و خدایان بود. مناسک ممکن بود به عنوان یک آیین مهمان نوازی ساده، که در آن خدایان را به جشن دعوت کرده بودند، شروع شود. هدایا را در آتش قرار می دادند تا آگنی، خدای آتش، آنها را به خدایان برساند. با گذشت زمان، مناسک مفصل تر شد و اهمیت بیشتری کسب کرد، تا اینکه به اندازه ای اهمیت یافت که تصور می شد یک لغزش در حین برگزاری آن ممکن است نظم کیهان را به خطر اندازد، و عالم را دچار آشفتگی کند.

آتش قربانی دو نوع بود: شُراوتا، «مبتنی بر شروتی (یعنی، وداها)»، که مناسکی همگانی بود؛ و مناسک گریهیا ("خانگی") برای افراد خانواده مناسک خانگی فقط مستلزم یک آتش بود و بهوسیلهٔ خود افراد خانواده برگزار می شد. موضوع این مناسک کسب پاداشهای دنیوی از قبیل

سلامتی، عمر دراز، تولد نوزادان پسر، و برخورداری از ثروت به شکل داشتن رمه بود. هدایای ساده بهصورت غذای پخته هر روز در آتشدان خانوادگی برای آگنی و خدای آفریننده پَرَجاپاتی در صبح و برای سوریا (خدای خورشید) و پَرَجاپاتی در عصر تهیه می شد. همچنین در مناسک خانوادگی ماه نو و ماه کامل، فصلهای سال، نخستین محصول خرمن، وقایع خانوادگی استثنایی از قبیل ساختن خانهای جدید، تولد یک پسر، و مراحل مهم زندگی کودک جشن گرفته می شد. حتی هنگامی که مناسکی مانند مراسم ازدواج بهوسیلهٔ یک روحانی انجام میگرفت، خانواده نقش مهم در برگزاری مراسم ایفا می کرد، مراسمی که در کنار آتشدان خانواده برگزار می شد.

البته مناسک مربوط به شراوتا مفصل تر برگزار می شد. در هنگام برگزاری این مناسک، به جای استفاده از آتش خانگی، مستلزم برافر وختن سه آتش ویژه و حضور چند روحانی ـ هر روحانی وظیفهٔ خاص خود را ایفا میکرد ـ بود. در وهلهٔ نخست، آتش قربانگاهها بایستی برافروخته می شد. اماکن مقدس ثابتی برای برگزاری این گونه مناسک وجود نداشت، و بی تردید نبودن چنین اماکن مقدسی بازتاب سبک زندگی دیرینهٔ چادرنشینی در میان مهاجران هندو ـ اروپایی بود. قربانگاهها را در نقاطی معین در جهات قطب نما رو به مشرق با اشکالی خاص: مدور، نیمه مدور، مربع، ساخته بودند. اطراف این قربانگاهها را معمولاً با دیوارهایی که مصالحشان از شن، خاک، قلوه سنگ، و تکههای چوب فراهم شده بود، محصور کرده بودند. ساختار هر قربانگاهی به آتش مورد نظر مربوط مى شد. قربانگاه مدور مظهر عالم خاكى بود؛ مربع، مظهر چهار جهت آسمان؛ و نیمه مدور، مظهر فضای میان زمین و آسمانها. هرقدر برگزاری مناسک مفصل تر بود، به همان نسبت نیز عدهٔ روحانیون افزایش می یافت. یک روحانی مسئول خواندن سرودهای دینی از روی ریگ ده بیود، دیگری اشعاری از ساماود اقرائت می کرد، سومی به مرتب ساختن هدایا و نثار کردن نذورات می پرداخت، درحالی که چهارمی کاملاً بر جریان امور نظارت می کرد، تا مراقب باشد که عمل خطایی اتفاق نیفتد. این قربانیها غالباً وقف آگنی و شما می شد، برای این دو بود که هدایایی مانند شیر، کرهٔ خالص، بافههایی از گیاهان، حیوانات یا ساقههایی از گیاه شما در داخل آتش قرار داده می شد.

# آفرینش و قربانی کردن

به همان نسبت که مناسک مربوط به آیین قربانی هرچه بیشتر اهمیت کسب می کرد، خدایان وابسته به مناسک مزبور، خدایان کهنتر سرودهای ودایی را تحتالشعاع قرار دادند. این موضوع بالاخص در مورد آگنی مشهود است. در یک سرود، آگنی به عنوان ایندرا، ویشنو، برهمنانسپاتی، وارونا، میترا، و غیره ـ حتی به عنوان همهٔ خدایان ـ مورد خطاب قرار می گیرد، آگنی، بسان پیغام آور خدایان، که انسانیت را با خدایان مرتبط می سازد، قدرت قربانی کردن را مجسم ساخت. خدای دیگر که از طریق بیوستگی با مناسک قربانی کردن ارتقا مقام پیدا کرد، واچ بود، که به عنوان بانو ـ خدای قوهٔ ناطقه تشخص پیدا کرد. این الهه در برهمناها با آفرینش و بانو ـ خدای دوهٔ قادر بودند مناسکی را که باعث تداوم جهان می شد برپا دارند، و نعمت، زندگی، و جاودانگی برای خدایان فقط با یاری این بانو ـ خدا ممکن زندگی، و جاودانگی برای خدایان فقط با یاری این بانو ـ خدا ممکن گردید. بدون بانو ـ خدای قوهٔ ناطقه، نه مناسکی مربوط به سرودهای دینی

يا مانتراها پديد مي آمد، و نه مناسک مربوط به قدرت.

قدرت قربانی کردن در سرودهای مناسک قربانی کردن تجسم یافته بود، سرودهایی ودایی که توسط روحانیون خوانده می شد. این قدرت برهمانها یا برهمن خوانده می شد و روحانیونی که آن را اجرا می کردند، برهمانها یا برهمنیها ("مربوط به برهمن") بودند. این اصطلاح به دانش آنان و کاربرد قدرت برهمن که سخن و سرودهای مربوط به مناسک را شامل می شد معطوف بود. بتدریج کلام مناسک، به عنوان بانو ـ خدای واچ به مقام خدایی ارتقا یافت، و به عنوان اساس کل کیهان در نظر گرفته شد. این قدرت کلام مناسک به اندازهای زیاد بود که تصور می شد خود خدایان، مناسک قربانی کردن را برای رسیدن به جایگاهشان در بهشت برگزار کردهاند. خدایان، مانند پیامبران، اساس حقیقی اشیا را، قدرت برهمن می دانند. این امر بدین معنی است که خدایان، دیگر موجوداتی متعالی می دانند. این امر بدین معنی است که خدایان، دیگر موجوداتی متعالی نیستند، و دارای قدرت غایی نمی باشند. آنها بخشی از کیهانِ عینی اند، نه صانعان ازلی. این تغییر در منش و نقش خدایان، بخشی از یک تغییر در مفهوم کیهان بود.

قدرت قوهٔ ناطقه شکلهای کیهانِ عینی را تبیین می کرد، اما به اصل نمی پرداخت. دیگر امکانپذیر نبود که به هریک از خدایان نقش صانع نسبت داده شود، زیرا در آن صورت به منزلهٔ بخشی از آفرینش تلقی می شدند، ازاینرو، بعدها در سرودهای دینی عمیقاً به مسئلهٔ روند آفرینش پرداخته شد. یک متن مشهور، دیگودا، فصل دهم، آیهٔ ۱۲۹، مستقیماً به نحوهٔ پیدایش آفرینش می پردازد. خدایان به هیچوجه حقیقت آفرینش را نمی دانند، زیرا آنان صرفاً بعد از آفرینش جهان پدیدار شدند، در سرودها سؤال می شود، «پس چه کس می داند از کجا این آفرینش پدید

آمده است؟» در آخرین آیه آمده است که فقط کسیکه از برترین آسمان به پایین می نگرد، می تواند این راز را دریابد ـو حتی او هم ممکن است، این راز را درنیابد.

اگرچه حکیمان مطمئن نبودند که چه کس یا چه چیز نظام آفرینش را به جنبش درآورد، اما می دانستند که این امر چگونه اتفاق افتاده بود. برخی از سرودهای دینی آفرینش را یا به یک صانع آسمانی (دیگودا، فصل دهم، آیهٔ ۸۱)، یا به یک آهنگر (دیگودا، فصل دهم، آیهٔ ۷۷)، یا به یک جرم آسمانی (دیگودا فصل دهم، آیهٔ ۱۲۱) نسبت دادهاند، اما در تمام اینها، الگوی روند آفرینش، آتشِ قربانی کردن بود. مناسک قربانی کردن اساسی بود برای کل کیهان، زیرا کیهان از قربانی کردن نشئت گرفته بود. این اندیشه در پوروشه سوکتای معروف (دیگودا، فصل دهم، آیهٔ ۹۰)، «سرودِ انسان»، بوضوح بیان شده است. این سرود دارای دو بخش عمده است؛ بخش نخست انسان کیهان، یا پوروشه، را توصیف میکند، و یک

پوروشه یکهزار سر، یکهزار چشم، و یکهزار پا دارد. او جهان را از همه سو فراگرفته است و در فراسوی آن در در حد امکان ده انگشت را دراز کرده است.

پوروشهٔ تنها همهٔ این کائنات است، چه بوده است، و چه خـواهـد بـود. او هـمچنین بـر جـهانِ جـاودانگـی یـعنی، خدایان فرمانروایی میکند، او که گیاهان را برای غذا می رویاند چنین است دامنهٔ بزرگی اش؛ و پوروشه باز هم از این بزرگتر است. ربعی از او کل موجودات است، سه ربع

دیگرِ او جهانِ جاودانه در فردوس است. (ریگودا، فیصل نودم، آیههای ۱ ۳-)

水米米

در این بند، پوروشه کل کائنات است. یک رُبع او از جهان عینی موجوداتِ آفریده شده، فراهم آمده است، و سه رُبع دیگر از وجود فناناپذیر، فردوس، متشکل شده است.

دومین بخش سرودها، بیانگر قربانی پوروشه است و گزارش مبسوطی را از همبستگیهای میان جسم قربانی شده و علامتهای مخصوص كائنات ارائه مي دهد. بدين ترتيب، قرباني كردن هم وسيله و هم گوهر کیهان است. ماه از ذهنش طالع می شود، مهر از چشمانش، و خدای باد از نفسش؛ از نافش به فضا می آید، از پاهایش به زمین می رسد، و از گوشش به همه سو. همبستگیهای میان پوروشه و کیهان در عین حال، جامعهٔ انسانی را در بر میگیرند. میگویند، روحانیون برهمن از دهان يوروشه، و طبقهٔ فرمانروا (دايانيا، بعدها كشه ترييه ناميده شد) از بازوانش پدید آمدند؛ از رانهایش وایشیهها، واژهای که بهطور تحتاللفظی بهمعنی «مردم» است و به صنعتگران، بازرگانان، و کشاورزان اشاره دارد، پدیدار شدند؛ و از یاها شُودره ها، طبقهٔ خدمتگزار، به وجود آمدند. این سرود، نخستين فهرست بندي چهار طبقهٔ اجتماعي را كه بعداً بهصورت ركني برای احکام دینی و اجتماعی درآمدند، در بر میگیرد. همبستگیهای خاص ممكن است اتفاقى بهنظر برسند، اما اين انديشه كه كيهان، جهان طبیعت، جامعهٔ انسانی، و قربانی کردن، نظمهایی همتایند، در مورد سنتهای دینی بعدی در هند جنبهٔ اساسی دارد.

# نگرش فلسفی در اوپانیشادها

بتدریج، دانش مقدس، همراه با مناسک قربانی کردن نهادینه شد. این مناسک با محسوب داشتن عملکرد ذهنی بسط یافت، به نحوی که اندیشه جایگزین اعمال جسمانی گردید. حکیمان گمان می کردند که این دانش بود که اساسی بود، نه مناسک ظاهری. آرنیکهها، کتابهای جنگل، تعالیم حکیمانی راکه در گوشههای خلوت جنگل زندگی میکردند، منعکس می ساخت، و به سنت مربوط به مناسک قربانی جنبهای تمثیلی می داد. این نهادینه ساختن مناسک توجه خاص بر شخص منفرد، که واسطهٔ مناسكِ ذهني بود، داشت. او مانند روحاني برهمن مي شد، در حال اندیشیدن دربارهٔ مفهوم مناسک قربانی کردن و در حال نیل به دانش مقدس. این روند تفسیر مجدد اعمال دینی و دانش در اوپانیشادها تداوم یافته بود. اوپانیشادها یک دوران پرشور نگرش فلسفی را منعکس می کردند، همان دورانی که موجب پیدایش آیین بودا، و آیین جاین شد. این نگرش در آموزشگاههایی که معلمان، اندیشههایشان را به شاگردانشان انتقال می دادند، پاگرفت و در مباحثههای عمومی بسیار مؤثر بود. جلسه های عمومی در جایی که حکیمان بزرگ ـ هم مردان و هم زنان ـ می توانستند به تبادل نظر بیردازند و دربارهٔ شایستگیهایشان بحث كنند، تشكيل مي شد. بيشتر مطالب اوپانيشادها از بحثهاي فاضلانه و گفت و گوهای میان معلمان و شاگر دان تشکیل شده اند.

# یکی از مهمترین موضوعات دوران مزبور، ماهیت کیهان بود. در وداهای بعدی، حکیمان خاطر نشان ساختند که یک مطلق مجرد وجود داشت که بر کل هستی ناظر بود. نگرشها دربارهٔ ماهیت آن «یکه» بر غذا، قوهٔ ناطقه، نفس، یا خدای خلاق پراجاپوتی متمرکز بود. اما، باگذشت زمان، برهمن نفس، یا خدای خلاق پراجاپوتی متمرکز بود. اما، باگذشت زمان، برهمن جانشین همهٔ اینها شد. با همان قدمت آثروا ودا، برخی از سرودها در ورای برهمن تعیین کننده، به منزلهٔ قدرت مقدسِ قوهٔ ناطقه و قربانی کردن تغییر یافته بودند، و مورد خطاب قرار دادن برهمن را بهعنوان اصل کیهان آغاز کرده بودند. ازاینرو، مثلاً برهمن «زهدان هر دو وجه موجود و ناموجود است» (سرود ۱. ۴. ۱) و در سرود دیگر، زمین، آسمان، و فضا را کلاً برهمن ایجاد کرده است (سرود ۱. ۲. ۲۵). در این بندها، تعریفِ کهنِ ودایی از برهمن به منزلهٔ قدرت مقدس قدرت ناطقه جانشین این استنباط که برهمن علت غایی و جوهر واقعی کائنات است، شده است. این «مطلق»، که برهمن علت غایی و جوهر واقعی کائنات است، شده است. این «مطلق»، بوهسیهٔ صورت کلی، برهمن، نشان داده شده است.

در اوپانیشادها، برهمن جانشین تمام دیوههای ودایی می شود. متون کهنتر، قبلاً خدایان را از تفوق غایی با ایجاد وجود مستقل در آفرینش محروم کرده بودند. خدایان بعد از آفرینش قدم به عرصهٔ هستی نهادند، و صرفاً قدرت و جاودانگی خود را از راه مناسک وابسته به قربانی کردن به دست آوردند. اکنون، مقام عالی به برهمن تعلق داشت، که در برخی به عنوان یک خدای عالی و در برخی دیگر به عنوان یک مطلق نامتشخص به عنوان یک خدای عالی و در برخی دیگر به عنوان یک مطلق نامتشخص مفهوم سازی شده بود. به نظر می رسد، یک بند در بریهادرانایا کا اوپانیشاد (سوم. ۹. ۱ و ۹) برای همسان دانستن دیوه ها به عنوان نیروهای متنوع برهمن باشد. در اینجا، از حکیم یاجنا والکیا سؤال می شود چند خدا

وجود دارد؛ او در پاسخ میگوید سی و سههزار و شش خدا وجود دارد. دوباره از او می پرسند واقعاً چند خدا وجود دارد؛ او در پاسخ می گوید سی و سه خدا. این روند کاهش یافتن تداوم می یابد تا اینکه او میگوید یک خدا وجود دارد. او بعداً مشخص میکند که ریک، همان برهمن است. اصطلاح مورد استفاده برای برهمن در این پاراگراف سوتره ـ آتمن، «خود ـ نخ، است؛ خود که مانند نخی از سراسر کائنات می گذرد.» این نام برای برهمن بر نقش وی بهمثابهٔ ساختار واقعی کاثنات تأکید می ورزد، اما برهمن در عین حال، آنتاریامین، «مدیر داخلی»، نیز نامیده می شود که درون هر وجودی یافت می شود. در اوپانیشادها، نیروی زیادی صرف بحث دربارهٔ ارتباط میان جنبهٔ بیرونی، جنبهٔ کیهانی، و جنبهٔ درونی برهمن (معمولا آتمن نامیده می شود) می گردد. آتمن، خود واقعی درون شخص واحد، نامیراست، گوهر ناب هر موجود است. یکی از مشهورترین بندها که به توصیف ارتباط میان برهمن و آتمن می پردازد، مکالمهای است میان شوتاکه تو و پدرش در چندوگویا اوپانیشاد (فصل نهم، ص ۱۲ ـ ۱۳). به شوتاکه تو دستور داده می شود که بذریک درخت را بشکند و آنچه را می بیند، توصیف کند. او چیزی در بدر شکسته ملاحظه نمی کند. پدرش خاطرنشان میکند که از گوهر ظریف بذری که او نمی تواند ببیندش، ممكن است درختي تناور برويد. كل عالم، از همين گوهر ظريف براي خود برخوردار است. آنگاه پدر از فرزندش میخواهد تا مقداری نمک را در آب حل کند و بعد به او متذکر می شود، درست به همان نحو که نمک، که غیرقابل رؤیت شده است، منتشر می شود و نمی توان آن را از آب تفکیک کرد، برهمن نیز در شخص انتشار می یابد. برهمن درون شخص آنمن نامیده می شود. این آموزش با بند ترجیع تات توام آسی، «تو آن هستی»، تأکید می شود. در این معادله، تو بهمعنی آتمن است و آن بهمعنی برهمن.

## سمَساره وكارمن

مفهوم یک فرد، آتمن سرمدی را که با برهمن کلی یکسان دانسته شده است، به تغییر دادن فحوای کلام و هدفهای اعمال دینی رهنمون شد. در سرودهای اولیهٔ ودایی، هدف از قربانی کردن، کسب احسان از خدایان برای تأمین یک زندگی خوب در روی زمین، و یک سفر عاری از خطر به بهشت بعد از مرگ بود. اما در اوپانیشادها، خدایان دیگر عالی نیستند و جایگاه ملکوتی شان، یک مقصد دایمی و نهایی نیست. در این دوران، اعتقاد به یک طول عمر واحد، جایگزین نظام تناسخی بهنام سمساره، چرخهٔ تولد مجدد، شد. مطابق این نظام، شخص پس از مرگ به بهشت یا جهنم، برحسب کیفیات اعمالش در زندگی، خواهد رفت. آنگاه، پس از مدت زمان معینی، شخص یک بار دیگر در روی زمین متولد خواهد شد. مکانیسمی که این نظام را سازمان می داد، کارمن بود. (واژهای که بهطور تحت اللفظی به معنای "عمل" است) هر عمل باید متضمن نتیجه ای باشد، بنابراین، نتایج اعمال یک نفر در زندگی مشخص میکند که شخص پس از مرگ چهچیز را تجربه خواهد کرد و چه نوع حیاتی در تولدی دیگر خواهد داشت. بدین ترتیب، حتی اگر به نظر نرسد که شخصی تمام یاداشها و یادافرههای در خور استحقاق را در یک زندگی خاص دریافت دارد، شاهین ترازو در آینده میزان خواهد شد.

یگانه راه برای متوقف کردن این چرخهٔ تولد مجدد، نایل شدن به مگشا، یعنی «رهایی» از سمساره، است. این رهایی از طریق معرفت حاصل شدنی است. هنگامی که شخص واقعاً طبیعت برهمن راه و بعد طبیعت واقعی خویشتن خاص خود (آتمن) را دریابد، آنگاه دیگر تراکم کارمن وجود ندارد و شخص دوباره متولد نمی شود. اوبانیشادها توضیح

می دهند که این رهایی از طریق معرفت برای درک برهمن، از حکمت قدیم و داها مجزاست، حکمتی که اکنون از آن به عنوان «معرفت اخس» یاد می شود، صرفاً برای آماده ساختن شخص به منظور نیل به معرفتی «اعلی» از برهمن بسنده می کند.

کسب این معرفت اعلی برای دستیابی به مُکشا، مستلزم کوشش بسیار است. انضباطی که به یوگا معروف شده است، به عنوان وسیلهای برای دستیابی به مُکشا پدید آمد. واژهٔ یوگاه که از کلمهٔ یوج سنسکریت (این کلمه بهمعنی "در زیر یوغ آوردن، به هم پیوستن و تسلط" است) مشتق شده است، به روشهای ریاضتکشی و مراقبه که به معرفت دور از دسترس در ذهن انسان عادي منجر مي شود اشاره دارد. يوگا انضباط اخلاقي، بدني و دماغی را در بر میگیرد، زیرا قبل از امکان تسلط و تمرکز بر ذهن برای رسیدن به معرفت اعلی، بدن باید تحت تسلط قرار گیرد. واژهٔ یوگانخست در كاثااوپانيشاد ظاهر شد؛ در آنجاكه اين كلمه بهعنوان مهار كردن حسها توصيف شده است. مهار كردن حسها همراه با تسلط يافتن بر فعاليت ذهنی، این یوگارا به حالت عالی [۲] می رساند. در کاثااوپانیشاد (۱. ۳. ۳ ـ ۹) یاما، خدای مرگ، از قیاس تشبیهی یک ارابه برای توصیف حالت انسانی استفاده می کند: بدن ارابه است، حسها اسب هستند، و نفس (آتمن) ارابهران است. درست، همانگونه که یک ارابهران بر اسبهایش مسلط است، شخص نیز بر حسهایش تسلط دارد.

موضوع تسلط داشتن بر بدن و به زیر یوغ درآوردن ذهن برای دستیابی به رهایی یافتن از تولد مجدد، در اکثر روایات دینی هندی دیده می شود. گروه های ریاضت کشان که این گونه روشهای انضباطی را پدید آوردند، شراماناها نامیده می شوند، یعنی «کوشندگان» که در جست و جوی رهایی از طریق تقشف و مراقبه اند. آنها بسادگی می زیستند، و برای

رسیدن به وارستگی از خانه و کاشانه و مال و منال قطع علاقه کرده بودند. از میان اینگونه سنن مرتبط با ترک علایق جوامع راهبانهٔ آیین بودا، آیین جین، و آیین هندو پدید آمدند.

شکل کسلاسیک انضباط یوگایی هندو در یوگاسوتره، منسوب به پاتانجالی، که حدوداً بین ۴۰۰ پیش از میلاد و ۵۰۰ بعد از میلاد پدید آمد، توصیف شده است. پاتانجالی، یوگا را به عنوان قطع نوسانهای فعالیت ذهنی تعریف میکند. این حالت از راه تداوم بخشیدن به اعمال خاص حاصل می شود. اولین اعمال، به تعلیم دادن طرز رفتار اخلاقی، شخصی، و اجتماعی از راه تمرینهایی مانند مبارزهٔ منفی (اَهیمه)، راستگویی، تجرد، پاکیزگی، ریاضتکشی، و تفکر می پردازد. دومین اعمال به پیشرفت تدریجی تسلط بدنی می پردازد، به نحوی که دنیای خارجی و بدن، دیگر باعث حواس پرتی یوگاگر نشوند. این امر متضمن نشستن به صورت حالات بدنی خاص، تسلط بر نفس کشیدن، و منصرف کردن مواس از دنیای خارج است. به محض اینکه بدن و حواس تحت تسلط درآیند، یوگاگو قادر است از راه پیوسته عمیق کردن مراحل مراقبه پیشرفت کند، تا هنگامی که به حالت بر تر آگاهی، که رهایی از تولد مجدد را ارزانی می دارد برسد.

این دستیابی نهایی، اساساً، آنگونه که در نظام مابعدالطبیعی فلسفهٔ ساماکاهیا (فلسفه ای که با یوگای پاتانجالی ارتباط داده شده است) تشریح شده، برخلاف روند آفرینش است. مطابق ساماکاهیا، دو اصل اساسی وجود دارد: هشیاری نافعال، که پوروشه نامیده می شود، و مادیت آغازین، که پره کریتی نام دارد. این دو اصل کاملاً از یکدیگر متمایزند. پره کریتی دارای سه کیفیت ذاتی، سه محوناست: ساتاوا، (خلوص)، (داجاس)، (فعالیت)، ناماس

(یکنواختی، رخوت). هنگامی که پوروشه به پره کریتی بسیار نزدیک شود، تعادل این سه کیفیت به هم می خورد. در نتیجه، پره کریتی عناصر متنوعی که دنیای آشکار را می سازند، تکمیل می کند. این الگوی آشکار ساختن آفرینش در عین حال جاده ای برای ردگیری کردن جریان است. یو گاگر، بعد از آموزش دادن بدن برای امکان دادن به ذهن جهت دستیابی به مرحله برتر، دانش نهفته، می تواند دریابد که شکلهای متنوع دنیای انسانی، دقیقا عبار تند از تجلیات پره کریتی، و اینکه پوروشه، هشیاری ناب، کاملاً از هستی مادی متمایز است. با یاری این دانش مربوط به فرقگذاری میان پوروشه و پره کریتی، یو گاگر از تأثیر گوناها رهایی می یابد. به محض اینکه گوناها از اثر بخش بودن بازمی ایستند، پره کریتی به حالت اصلی متعادلش بازمی گردد و پوروشه و پاراکریتی یک بار دیگر از یکدیگر مجزا می گردند.

این نظام آفرینش ناشی از تأثیر متقابل دو اصل، در سایر روایات هندی نیز دیده می شود. این توصیفات دربارهٔ اصول و طبیعتِ تغییر روابطشان، بجز این اندیشه که یک زوج نقشی در روند تکرار شدنهای آفرینش ایفا می کند، و کاینات که سه کیفیت خلوص، فعالیت، و رخوت بر آن حاکم است را توصیف می نماید، به صورت عمده ترین بخش فلسفه های هندی درآمد. روایات بعدی بر مبنای آفرینش شناسیهای کهنتر، برای به حساب آوردن اعتقادات مختلف، بسط و تعالی می یابند. اما آن اندیشه که روشنگری مستلزم دستیابی شخصی به دانش دربارهٔ طبیعت واقعی خویشتن و جهان است، ثابت باقی می ماند. یوگا به مثابهٔ یک نظام مبتنی بر مقررات، که از طریق آن شخص می تواند روند آفرینش و تحصیل دانش متعالی را دنبال کند، از منزلتی مهم در سنن جنوب آسیا برخوردار است.

#### ورناشرمهدارما

کسب دانشی که به آزادی منجر شود، مستلزم صرف وقت و نیروی بسیار است. البته این امر درخور همه کس نیست. در واقع، صرفاً عدهٔ اندکی از سائقهٔ غریزی و انضباط لازم برای صرف زندگی خود در راه جست وجوی آزادی برخوردارند. در مورد دیگران، آنچه مهم است انجام دادن اعمال شایسته است، که به نوبهٔ خود متضمن فوایدی در زندگی کنونی و یک تولد مجدد برتر است. شرح آنچه اعمال شایسته را تشکیل می دهد، بدقت در نظامی که ورناشرمه دارما خوانده می شد، تدوین شده بود، «وظایف بر طبق کاست (ورنا) و پایگاه اجتماعی (اشرمه)».

اندیشهٔ اساسی نظام کاست از همان ابتدا در سرود دینی ودایسی که چهار طبقه یا درنای اجتماع را توصیف می کرد، پدیدار بود. اما این نظام چهار طبقهٔ عام ـروحانیون، حاکمان / جنگجویان، صنعتگران / بازرگانان / کشاورزان و خدمتگزاران ـ صرفاً چارچوب اید ٹولوژیکی، برای سلسله مراتب اجتماعی پیچیده تری بود. در این چهار کاست (ورنا)، انبوهی از جاتیهای (گروههای زایش) گسترش یافته وجود داشت. اینها به جوامعی که افرادش باهم ازدواج نکرده بودند، و اکثرشان به کارهای خاصی اشتغال داشتند، وابسته بودند. جاتیهایی برای نساجان، نجاران، و عصاران، زرگران، نقره کاران، و حلبی سازان، روحانیون معبد، روحانیونی که مناسک ودایی را برگزار می کردند، و روحانیونی که آموزش می دادند، وجود داشت سلسله مراتب این گروهها از روستایی به روستای دیگر وجود داشت سلسله مراتب این گروهها از روستایی به روستای دیگر متفاوت بود. ممکن بود نساجان در یک شهر از اهمیت و اعتبار والایی برخوردار باشند و در شهری دیگر فاقد اعتبار قلمداد شوند. به طورکلی، شأن یک جاتی از طریق نوع کاری که صورت می گرفت، مشخص می شد.

پیشههایی که از لحاظ آداب و شعایر دینی ناپاک محسوب می شدند، نظیر کاری که مستلزم حمل کردن مرده، خواه مربوط به مراسم تدفین انسان یا دباغی پوست حیوانات بود، فاقد شأن و اعتبار بودند. یک مؤلفهٔ اقتصادی هم وجود داشت، خانوادهای که ثروتمند بود می توانست از منزلت والاتری در جامعهٔ خود برخوردار باشد، تا خانوادهای فقیر تر با شغلی یکسان در منطقهای دیگر. اما، کاست بالا وضع اقتصادی بالاتر را تضمین نمی کرد. در برخی از روستاها، ثروتمند ترین زمین داران شو دره ها بودند، و غالباً برهمن ها که به عنوان روحانیون معبد در جوامع کوچک به خدمت مشغول کاملاً فقیرانه زندگی می کردند. نظام کاست جامعه را برحسب طبقه و شغل، سازماندهی می کردند. و موقعیت شخص در این نظام، مشخص کنندهٔ شغلی بود که در جامعه داشت.

در مورد افراد وابسته به سه طبقهٔ فوقانی، راه و رفتار نیز از طریق مراحل زندگی شخص تعیین می شد. چهار اشرهه، چهار مرحله، در زندگی وجود دارد: نخستین مرحله از آنِ یک دانش آموز است. اولین آموزگارانِ یک دانش آموز خود پدر و مادرند، و آنگاه هنگامی که کودک را برای تحصیل نزد یک آموزگار حرفهای که به آموزش و پرورش متناسب با پایگاه اجتماعی خانوادهٔ کودک می پردازد می فرستند، آموزش رسمی آغاز می شود. دومین مرحله مربوط به رئیس خانواده است. هنگامی که کودک به مرحلهٔ بلوغ می رسد، ازدواج می کند، تشکیل خانواده می دهد، و به سود خانواده و حفظ موقعیت خود در جامعه به کار می پردازد. زمانی که همین رئیس خانواده، خود صاحب فرزند می شود، به مرحلهٔ سوم وارد همی شود و به صورت یک «جنگل نشین» درمی آید. جنگل نشین به فرزندان می شود و به صورت یک «جنگل نشین» درمی آید. جنگل نشین به فرزندان اجازه می دهد تا کارهای خانواده را برعهده بگیرند و خود وی نیروی بیشتری را صرف امور معنوی می کند. در پایان، مرحلهٔ چهارم سنیاسه،

مرحلهٔ ترک علایق، فرا می رسد. این مرحله برای همگان نیست، اما اگر فردی احساس کند که میل دارد از تولد مجدد خلاصی یابد، می تواند خانواده را ترک گوید، از ارتباطات اجتماعی چشم پوشد، و به صورت یک ریاضت کش درآید. سنیاسین، مراسم تدفینش را خود برگزار می کند و نام جدیدی برای متمایز ساختن خویشتن از زندگی گذشته اش انتخاب می کند. او از آن به بعد ممکن است تنها به صورت یک نفر تارک دنیا زندگی کند، یا در صومعه ای سکنی گزیند و تمام نیرویش را وقف مراقبه و اعمال دینی کند.

فعالیتهای زنان در چهار مرحلهٔ مزبور سازماندهی نشده بود. اگرچه گزارشهای مربوط به شرکت زنان فرزانه در بحثهای اوپانیشادها حاکی از آن است که دختران، مرحلهٔ دانش آموزی را در عصر ودایی میگذراندند، در قرن اول زنان مجاز نبودند به یادگیری وداها بپردازند. زندگی رئیس خانواده موضوع اصلی مورد توجه زنان به شمار می آمد، ازاینرو، آموزش و پرورش یک دختر به فراگیری هنر خانهداری محدود می شد. گفته شده است که مراسم ازدواج یک زن برابر است با مناسکی که ورود یک پسر را به مرحلهٔ رسمی دانش آموزی مشخص می کند: خدمت کردن زن به شوهرش مانند خدمت کردن به یک گورو (آموزگار روحانی) است، و امور خانواده مناسکهای آتش او محسوب می شوند [۳]. زنان موظف بودند هنگامی که شوهرانشان به مرحلهٔ جنگل نشینی می رسیدند همراهی بودند هنگامی که شوهرانشان به مرحلهٔ جنگل نشینی می رسیدند همراهی کنند، اما هیچگونه مدرک مستندی دال بر اینکه زنان را ترغیب می کردند که تارک دنیا شوند، یا به سهم خود برای نیل به شناخت روحانی تلاش کنند، وجود ندارد.

اکثر پژوهندگان عقیده دارند که شمول سیاسین، به عنوان چهارمین مرحله، کوششی بود برای بازداشتن عامهٔ مردم از ترک کردن وظایف

اجتماعی شان و روی آوردن به زندگی مرتاضانه. با تبلیغ ترک علایق به عنوان مرحلهٔ پایانی زندگی، بعد از انجام دادن تمام تعهدات اجتماعی، سنت مرتاضانه مي توانست با نظم اجتماعي بزرگتر تلفيق شود. اما بايد توجه كنيم كه اين برنامه موفقيت محدودي داشت. بيشتر مردم كه حس می کردند ندایی غیبی آنان را به ترک علایق فرا می خواند، تا آخرین سالهای حیاتشان برای شروع زندگی مرتاضانه در انتظار نمیماندند. سرمشقهای قطعی رفتار برای هر کاست در هر مرحله از زندگی پیش بینی شده اند. مجموعه ای از متون حقوقی برای تنظیم رفتار انسانی و تعریف اینگونه توقعات تدوین شد. این متون، مانند و داها، از جانب خدا الهام نشد. ولى امروزه، متون مزبور، سمريته، «موضوعاتي كه بهخاطر می مانند» تلقی می شوند. به عبارت دیگر، گمان می رود که این متون، مجموعهٔ مدونی از عرف و سنت است. در همین متون حقوقی است که آرمانهای فلسفی با زندگی روزمره تلاقی میکنند. در این متون زندگی مناسب دورمهای تعریف می شود؛ در آنها نحوهٔ انجام دادن وظایف درخور كاست و مرحلهٔ زندگی شخص تشریح میگردند. به عنوان مثال، در متون مزبور دربارهٔ سن دقیق کودک برای رفتن به مدرسه و موضوعاتی که باید در آنجا بیاموزد، توضیح داده شده است. فرض بر این بود که مطالب آموزشی باید با کاست متناسب باشند: به فرزند یک برهمن، و داها و اعمال مربوط به مناسک دینی آموخته می شد. اگر کودک نو آموز وابسته به کشهتریه بود، پس از آشنایی مختصر با وداها، به وی فنون استفاده از جنگ افزار و راه و روش سیاستمداری تعلیم داده می شد. زنان و شودره ها، حتى شايسته شنيدن وداها نبودند، ازاينرو، آنان از نظام آموزشي كنار گذاشته شده بودند. در ضمن، شودره ها از نظام دینی برهمایی نیز محروم

گشته بودند، زیرا به آنان زبان و اصول مناسک دینی آموخته نمی شد.

چون این متون را برهمنها نوشته بودند، به امور مربوط به روحانیون، به تفصیل تمام پرداخته شده بود. مطالب بعدی نیز به مسائل مربوط به دولت می پرداختند و نحوهٔ کاربرد قانون را در سطوح مختلف اجتماع بررسی می کردند. در نظامی که شکل گرفته بود، برخی از مجازاتها در مورد کاستهای پایین تر بسیار سخت تر در نظر گرفته شده بود تا در مورد نخبگان. جنایتِ یک خدمتگزار، هنگامی که یک روحانی را می کشت بسیار هولناک تر به شمار می آمد تا جنایت یک روحانی هنگامی که یک بروحانی هنگامی که یک مروحانی هنگامی که یک سرقت سخت تر جریمه می شدند. یک شودره در قبال مبلغی که دزدیده بود، می بایست هشت برابر آن را به عنوان جریمه می پرداخت، درحالی که یک کشه تربه سی و دو برابر و یک برهمن شصت و چهار برابر آن را ملزم بود پرداخت کند. مطابق یک نصِّ حقوقی، از آنهایی که تحصیل کرده بودند، انتظار می رفت که به موازین اخلاقی بیشتر پایبند باشند.

اصول حقوقی مطروحه در این متون را باید با قید و شرط پذیرفت؛ هرچند چنین استنباط می شد که آنها برای همگان قابل استفاده بودهاند، در اساس از ایس قوانین، سه ورنهٔ فوقانی بهرهمند می شدند. بیشتر پژوهندگان معتقدند که سطوح پایین جامعه تحت قوانین مخصوص به خود عمل می کردند. صرفاً در دوران جدید بود -هنگامی که بریتانیا همین قوانین دوران باستان را به عنوان نظام حقوقی سراسر هند پذیرفت - که قوانین حقوقی مربوط به کاست فوقانی برای همهٔ هندوها به مورد اجرا گذاشته شد. اگرچه این متون حقوقی انعکاس آرمانهای برهمایی اند، تا

انعکاس مشاهدات واقعی اما نشاندهندهٔ پیشرفت یک امر تو أم با رفتار پرهیزگارانهاند که بهوسیلهٔ کاست و پایگاه اجتماعی مشخص شدهاند.

\* \* \*

همین انتقاد، که ما را از پذیرش اصول حقوقی برحسب ارزش ظاهری بازمی دارد، باید در مورد همهٔ مطالب مربوط به دوران و دایی و اوپانیشادی در نظر گرفته شود ـ اینها متون مربوط به یک طبقهٔ برگزیده است و دربارهٔ امور دینیِ بیشتر مردم چیزی به ما نمی گویند ـ این موقعیت نامتعادل در دورهٔ دیگر رو به تغییر نهاد. حماسه های بزرگ، دامایانا و ماهابهاراتا با سنتهای عامهٔ مردم بیشتر مرتبط هستند و حاکی از آنند که چگونه نظام برهمایی برای یک کاسه کردن اعتقادات و عادات مردم گسترش یافته بود. اعتقادات و عادات تودهٔ مردم در پورانه ها بیشتر مشهودند؛ انبوه گستردهٔ ادبیاتی که بعد از حماسه ها شکل گرفتند و مجموعه هایی از شعر و ترانه که از جنبش دینی قرون و سطایی ناشی مجموعه هایی از شعر و ترانه که از جنبش دینی قرون و سطایی ناشی مجموعه هایی در این امر مؤثرند. در فصل بعد، درهم آمیزی سنتهای مربوط به روحانیت، اعمال مرتاضانه، و ، ین گراییِ عامه را که به صورت هندوئیسم کلاسیک درآمد، بررسی می شرد.

# هندوئيسم كلاسيك وقرون وسطايي

در خلال سده های پیش از تولد مسیح، هندوئیسم کمتر از آیین بودا و آیین جین محسوس بود. فرمانروایان امپراتوری موریان (۳۴۲ ـ ۱۸۵ قم.) از آیین بودا حمایت کرده بودند، دیگر پادشاهان سلسلههای بعدی نیز از حامیان راهبان بودایی و آیین جیی به شمار می آمدند. اسناد بسیاری حاکی از مساعدتهای اعضای وابسته به طبقات مافوق به صومعههای بودایی و آیین جین در این دوران در ده ت است، اما در مورد حمایت از برهمن ها مدارک اندکی وجود دارد. بن براین، در طی آخرین سدهٔ پیش از تولد مسیح، برهمنهاز میانِ مه گمنامی به مثابهٔ روحانیون وابسته به یک رسم و آیین معتدل، اندکاندک پدیدار شدند. تار و پود این آیین جدید از اعمال و مناسک دینی، دلبستگی به خدایان و بانو ـ خدایان، تمرینهای متفکرانه مناص ریاضت و انکار نفس بافته شده بود. وقوف به این رشتههای سنت از

چهار مجموعهٔ برجستهٔ ادبیات نشئت میگرفت: حماسههای بزرگ، پورانهها، تنترهها، و ترانههای شاعر مقدسان. نتیجهٔ این روند مختلط، فرشینهٔ منقش رنگارنگی از هندوئیسم کلاسیک و قرون وسطایی بود.

#### حماسهها

ادغام سنتهای مربوط به روحانیت و عامهٔ مردم در حماسه ها و پورانه ها آشکار است. حماسه ها از دو منظومهٔ بزرگ، دامایانا و مهابهاداتا، تشکیل شده اند. دامایانا حدوداً بین ۲۰۰ پیش از مسیح و ۲۰۰ بعد از مسیح تألیف شده بود، و مهابهاداتا حدوداً بین ۴۰۰ پیش از مسیح و ۳۰۰ بعد از مسیح. هر دوی اینها متونی مختلط هستند که اسطوره ها، افسانه ها، و فلسفه های مختلفی را در چارچوب یک داستان طولانی در برگرفته اند. بیشتر این مطالب، بی تردید، از سنتهای عامه ناشی شده اند. پژوهندگان نظر داده اند که هستهٔ داستان دامایانا از منظومه ای که به وسیلهٔ شاعران دوره گرد برای سرگرمی مجالس سلطنتی خوانده می شد، نشئت گرفت. این داستانها به مثابهٔ متونی دینی که در مورد آنها گمان شده بود که اعمال و کردارِ خودِ به مثابهٔ متونی دینی که در مورد آنها گمان شده بود که اعمال و کردارِ خودِ خدایان را در هیئتی انسانی نقل می کنند، کسب اعتبار کردند.

#### مهابهاراتا و رامایانا

مهابهاراتا، که تقریباً صدهزار بیت دارد، طویلترین شعر حماسی دنیا محسوب می شود. این حماسه شامل انبوهی از افسانه ها و دانستنیهاست

که کلاً در داستانی واحد دربارهٔ جنگی بر سر حکمفرمایی بر شمال هند با همدیگر تلفیق شدهاند. هستهٔ طرح داستان مزبور، به فرزندان دو برادر مربوط می شود. برادر بزرگتر، دهریتاراشانرا، نابینا بود و در ضمن از یادشاهی بر قلمرو پدرش صرفنظر کرده بود، اما بعدها هنگامی که برادر جوانتر، پاندو، مُرد، برادر بزرگتر پادشاه شد؛ چون هر دو برادر بر قلمرو یادشاهی پدر خویش حکمفرمایی کرده بودند، فرزندان هر دوی آنها مدعی جانشینی قانونی خود بر قلمرو پدرانشان بودند. تضاد مهاباهاراتا، بر قدرت منازعهٔ میان این دو گروه از عموزادگان متمرکز است. داستان از زاویهٔ دید پانداواها، پنج فرزند پاندو، نقل شده است: پودهیشتیرا، بهیما، آرجونا، نکولا، و شاهادوا. آنان در برابر صد کائوراوا، به رهبری دوريدهانا، قرار دارند. هنگاميكه پانداواها عليه حق حكمفرمايي دوریدهانا نبرد میکنند، دهریتاراشاترای کهنسال میکوشد صلح را از راه تقسیم قلمرو پادشاهی به دو بخش برقرار سازد. وی حکومت بخش شمالی را به دوریدهانا تفویض می کند و حکومت بخش جنوبی را به يودهيشتيرا ميدهد. صلح تا هنگام ديدار دوريدهانا از جنوب و فرو افتادنش به داخل استخر کاخ، که باعث خندهٔ هیشتیرا می شود، ادامه می یابد. دوریدهانا با احساس خواری، عموزادهٔ خود را به بازی نرد فرا می خوانند. پودهیشتیرا در این بازی ضعف از خود نشان می دهد و سراسر قلمرو خود را، به انضمام دروپادی، زن مشترک پانداواها، میبازد. کائوراواها می کوشند با برهنه کردن درویادی تحقیرش کنند، ازاینرو، می خواهند ساری وی را از دور بدنش باز کنند، اما او برای کمک خواستن به درگاه خدا کریشنا استغاثه میکند، و پارچهٔ ساری بی انتها می شود. آنگاه، هر دو مرد به یک دور نهایی بازی نرد دست می یازند، با این شرط که طرف بازنده به مدت دوازده سال به تبعید خواهد رفت و سیزدهمین

سال را با هیئتی مبدل سپری خواهد کرد و در صورت شناخته شدن، باید از قلمرو خود به عنوان جریمه چشمپوشی کند. یودهیشتیرا دوباره بازنده می شود و پانداواها، همراه با دروبادی، به درون جنگل میروند.

مدت دوازده سال زندگی در جنگل، باعث ماجراهای بسیار می شود و فرصت کافی برای خلق داستانهای فرعی در محدودهٔ داستان اصلی فراهم می آید. پانداواها در خلال تبعیدشان از مقدسان و خدایان تعالیم ویژه می بینند، و از راه تمرینهای مرتاضانه، آموزش از حکیمان، و بهعلت برخوردار شدن از مواهب خدایان، تواناییهای ویژهای کسب می کنند مانند استفاده از جنگ افزارهای سحر آمیز و نیرومندیهای یوگایی.

آنان در پایان سیزدهمین سال برای پس گرفتن قلمروشان مراجعت می کنند، اما دوریُدهانا از بازدادن آن امتناع می ورزند، ازاینرو، عموزادگان در جنگ داخلیِ بزرگی درگیر می شوند. پانداواها در این نبرد فاتح می شوند، اما به علت کشت و کشتار و از دست دادن خانواده و دوستان دچار پریشانی می گردند. با این همه، دو گروه از فرزندان عموزادگان در یک کاخ به سن بلوغ می رسند و کسانی که در دو طرف میدان نبرد در برابر هم ایستاده بودند و همدیگر را منی شناختند آشتی می کنند. یودهیشتیرا فرمانروایی را به یکی از خویشاوندان جوان واگذار می کند و پنج برادر، همراه با زن مشترکشان، به سوی مقر ایندرا، خدای آسمان در کوههای هیمالیا رهسپار می شوند.

دامایانا، صرفاً در حدود یک چهارم مهابهاراتا را در بر میگیرد. این بخش نیز مربوط است به نبردی بر سر فرمانروایی بر یک قلمرو این جهانی، اما اینبار منازعهای است میان آدمیان و دیوان. داشاراثا، پادشاه آیودهیه، دارای سه همسر است که برایش چهار پسر، راما، لکشمانا، شاتروگهونا، و بهاراتا، زائیدهاند. راما بزرگترین آنهاست و قرار است که

وارث تاج و تخت پدر شود، اما جوانترین همسرش، اسکیمس، بر آن است که باید پسر وی یادشاه شود. به داشاراتا یادآور می شود که یکبار هنگامی که من شما را از مهلکه نجات دادم از روی مرحمت قول دادید که پسر مرا به جانشینی خود انتخاب خواهید کرد، و حالا تقاضا دارم که به این قول مرحمت آمیزتان با تبعید کردن راما به مدت چهارده سال عمل كنيد. يادشاه بايد بر سر عهد و پيمان باقي بماند، و حتى راما او را تحريض می کند که چنین کند زیرا انجام دادن چنین کاری کاملاً بجاست. بنابراین، راما، با همسرش سیتا، و برادرش لکشمانا برای گذران زندگی عازم جنگل می شوند و پادشاه کهنسال از غصه می میرد. بهاراتا، برادری که به این صورت وارث تاج و تخت شده است، اهل ساخت و پاخت پنهانی نیست و هنگامی که به خانه برمی گردد و از ماوقع خبردار می شود سخت ناراحت می شود. او به جنگل می رود و از راما استدعا می کند که به خانه برگردد، اما راما برای ماندن در جنگل مصر است، تا عهد و پیمان پدرش را برآورده سازد. آنگاه، باهاراتا به آیودهیه برمی گردد، و صندلهای راما را روی تخت میگذارد، و بهعنوان نایبالسلطنه تا هنگام بازگشت برادرش حكمفرمايي ميكند.

در ضمن، راوانا، دیو دهسری که پادشاه لانکاست، اقدام به ربودن سیتا از کلبهٔ راما در جنگل میکند و او را به خانهٔ خود می برد. راما سپاهی از خرسها و میمونها فراهم میکند تا با کمک آنها به جنگ دیوان برود. بزرگترین دستیارش هنومان است، میمون سپهسالاری که فرزند خدای باد است. هنومان، کشف میکند که سیتا در چه مکانی نگهداری می شود. سپاه راما بر روی اقیانوس لانکا پلی بنا میکند و با کامیابی دیوان را شکست می دهد. سیتا نجات می یابد، اما پیش از آنکه راما او را برگرداند، سیتا می خواهد اثبات کند که در خلال اسارتش پاک و عفیف باقی مانده

است. او این امر را با گذشتن از میان آتش بی آنکه آسیبی ببیند، ثابت می کند. از آن پس، راما و خانوادهاش به آیودهیه، جایی که وفاداری مطلق پادشاه به دارمه، یک دوران طلایی را برای مردمش فراهم می کند، برمی گردند.

دارمه در هر دو حماسه مضمون مهمی است؛ در رامایانا، راما هنگامی که بر وفای به عهد پدرش یای می فشارد و به تبعید رفتن خویش را می پذیرد، نام نیک و انجام دادن وظیفه را فراتر از دیگر ملاحظات به شمار می آورد. سیتا، سرمشق زنانهٔ دارمه است، به دنبال راما به تبعید می رود و در سراسر دوران اسارت با اندیشیدن به شوهرش از او بسان سیری برای حفظ عفاف خویش استفاده می کند. مهابهاراتا مشکلاتی را توصیف می کند که هنگامی که بهنظر می رسد دارمه، برخلاف انتظارات کردار نیک و بد است، بدید می آیند. پایبندی به وظیفهٔ فرزندی باعث می شود دروپادی همسر پنج پانداوا شود؛ آروجونا به خانه می آید و مادرش، کونتی، را صدا مى زند تا بيايد و ببيند كه او در يك مسابقه چهچيزى را برنده شده است. مادرش، درحالی که پشتش به اوست، می گوید که او باید آنچه را برده است با دیگر برادرانش قسمت کند؛ جایزه دروپادی است. کونتی نمی تواند حرفش را پس بگیرد، ازاین رو، پسرانش دستورش را برای سهیم شدن در شوهری دروپادی میپذیرند، به شرط آنکه خود دروپادی با این برنامه موافق باشد. یک واقعهٔ عبرت آموز دشوار دیگر در بایان مهابهاراتا اتفاق می افتد، و آن هنگامی است که پودهیشتیرا به آسمان مى رسد. در آنجا او ملاحظه مى كند كه دوريدهانا، دشمن بزرگش، از دریافت پاداشهای مینوی لذت می برد چرا که دارمهاش را به عنوان یک سلحشور انجام داده است. درحالی که دوریدهانا وظایفش در دنیای فانی به انجام رسانده است، مقدر می شود که یودهیشتیرا یک بار دیگر برای فایق آمدن بر آخرین بقایای تعلق خاطری که او را مقید داشته بود، دوباره متولد شود. این تعلق خاطر هنگامی که وی از ورود به بهشت سر باز زد، مگر آنکه سگی هم که با او دوست شده بود رخصت ورود یابد، مشخص شد. سگ دارمه، خدای خودش از آب درآمد.

# بوگهودگیتا

موضوع نحوهٔ آشتی دادن تناقضات آشکار در دارمه و کاربرد آن در مورد زندگی روزمره، مرکز تسوجه بوگهودگیتاست. بسوگهودگیتا بخشی از مهابهاراتاست. این متن، شامل گفتوشنودی است میان آرجونا، بزرگترین سلحشور در میان یانداواها، و خدا کریشنا، که او نیز بهخاطر مهارتهای رزمياش مورد افتخار است. كريشنا نقش ارابهران آرجونا را برعهده گرفته است و درست قبل از اینکه نبرد شروع شود، آرجونا و کریشنا، سواره وارد میدان جنگ می شوند و سپاهیانی را که در برابر هم ایستادهاند، بررسی میکنند. آرجونا به هر دو سپاه مینگرد و میبیند که خویشاوندان و دوستانش را در هر دو سیاه گردآوردهاند. او درمی یابد که بناچار آنهایی را که دوست می دارد باید بکشد، ازاینرو، افسرده خاطر می شود، و کمانش را بر زمین می اندازد. کریشنا می کوشد وی را متقاعد کند که موظف است بجنگد، اما آرجونا هیچ راهی برای به تعادل درآوردن لزوم انجام دادن وظیفهاش با لزوم اجتناب از گناه کشتن خویشاوندان و استادان والامقامش پیدا نمی کند. آنگاه، کریشنا نحوهٔ به سر بردن با یک زندگی دارمهوار را به آرجونا آموزش می دهد.

نخستين تعليم كريشنا اين است كه بدنْ خودِ شخص نيست، ازاينرو،

آن که کشته می شود، واقعاً خود انسان نیست. خود حقیقی، آنمن ازلی است، که کشته ناشدنی است. خود حقیقی فقط در بدن سکنی می گزیند، مثل یک دست لباس؛ و آنگاه در موقع مرگ تن را رها می کند و به هنگام تولد مجدد بدنی دیگر پیدا می کند. این امر تداوم می بابد، عمر بعد از عمر، تا موقعی که خود از چرخهٔ تولد مجدد رهایی یابد. در بوگه ودگیتا، کریشنا سه راه را که به رهایی منجر می شود مطرح می کند: ۱. روش معرفت (جنیانه یوکا) ۲. روش عمل (کارمایوکا) ۳. روش ایثار (به کتی یوکا).

روش معرفت اصولاً سنت اوپانیشادهاست. این معرفت، که دستیابی به آن لازم است، عبارت از ادراکی است از طبیعت حقیقی خود، به عنوان آتمن که خصوصیات یکسانی به عنوان برهمن دارد. شخص خردمند، که آتمن را می شناسد، آرام است، زیرا او از قید نفسانیات رسته است. او نه دارای تعلق خاطر است و نه دچار ترس و بیم؛ او را نه لذت متأثر می کند و نه رنج، زیرا که هر دوی اینها جنبههای یک واقعیت هستند.

راه عمل، مستلزم آن است که شخص وظایفش را طبق و دناشر مه دادمه انجام دهد، اما وی باید بدون دلبستگی خاطر به نتایج اعمالش به انجام دادن امور اقدام ورزد. به عبارت دیگر، اعمال شخص باید بدون بیم از پادافره یا توقع پاداش تحقق یابند، و صرفاً به خاطر انجام دادن وظیفه باشد. کوشش آرجونا برای دست کشیدن از انجام دادن اعمال مقرر شدهاش، یعنی وظیفهٔ سلحشوری او برای رزم، راه حل مناسبی برای مسئلهٔ مواجه شدن با کارمن از میان اعمال نیست. شخص بسادگی نمی تواند از انجام دادن وظیفه اش امتناع ورزد. کریشنا خاطر نشان می کند که او، خود، ایزدی متعال است که گیتی را می آفریند و حفظ می کند. اگر او اعمالش را متوقف کند، کائنات دیگر وجود نخواهد داشت. به همین ترتیب، همهٔ آدمیان باید اعمال متناسب با دارمهٔ خود را انجام دهند. اما آن

اعمال، باید بدون توجه به ثمراتشان انجام پذیرند. اگر اعمال بدون هوای نفس انجام گرفته باشند، آنگاه کارمن الزام آور را ایجاد نمیکنند. آسانترین راه برای رسیدن به این وارستگی، عبارت است پیشکش کردن تمام اعمال به کریشنا؛ در آن صورت آنگاه، شخص ممکن است به هیئت شخصی کامل، که کار را به خاطر نکاسنگراها، برای «خوبی جهان»، انجام می دهد، در آید.

در سراسر متن، تعالیم کریشنا اعمال دینی را با زندگی روزمره پیوند می دهند. آن اعمال که به آزادی منجر می شوند، صرفاً مناسک مربوط به قربانی کردن نیستند، هر فعالیت روزانهای ممکن است به کریشنا پیشکش شود. آنچه مهم است، حالت اعمالی است که انجام می شوند، نه نوع عمل. به این ترتیب، مزایای اعمال دینی برای غیربرهمن ها قابل دسترسند. شخص نیازی به انجام دادن مناسک مربوط به قربانی کردن یا گذراندن سالهایی را در حالت مراقبه برای نیل به رهایی ندارد. درعوض، هنگامی که شخص اعمالش را به خدا پیشکش می کند، عمل عادی او نیز در شمار مناسک مربوط به آیین قربانی کردن قرار می گیرد. بنابراین، فعالیت مربوط به رفتار عبادی با همهٔ فعالیتهای روزانه، ذاتی و همسان شده است.

بخش بوگه ودگیتا برای تعریف کردن راهِ سوم، به کتی یوگا، روش ایثار کردن، است. راه رسیدن به معرفت مستلزم صرف وقت و آموزش است و صرفاً تحت سرپرستی یک آموزگار باید صورت پذیرد. نیل به این هدف برای غیر برهمنهای آموزش ندیده، بسیار دشوار است، حتی اگر آنها امکاناتی نیز در اختیار داشته باشند. اما راه ایثار کردن، یک راه خانوادگی و قابل دسترس برای همهٔ مردم است، زیرا زنان و شودره ها را از شرکت جستن در دین و دایی محرومند. ایثار صمیمانه به کریشنا، جایگزین کل

معرفت و حتی اعمال می شود. گفته شده است که حتی آدم بدکار اگر با ایثار کامل به درگاه کریشنا نیایش کند، ممکن است به رهایی نایل آید، زیرا چنین نیایشی باعث خواهد شد که او پاکدامن شود و، بدین ترتیب، به صلح ابدی برسد. اگر آدم پارسا در همهٔ لحظاتِ زندگی، کریشنا را مرکز توجه قرار دهد، آنگاه وی از قید و بند کارمن رهایی می یابد.

بهکتی یوگا، شباهت بسیار به کارمایوگا دارد: هر دو شیوه هایی را برای پیدا کردن راهی بهسوی رهایی تدارک می بینند. علاوه بر این، حالت رهایی به دست آمده، خود حالتی است از معرفت. بنابراین، کل سه راه باهم تداخل دارند. آموزشهای گوناگون منحصر به فرد نیستند و راههای متناوبی برای دستیابی به هدف مشترک وجود دارند. در بوگهودگیتا، تعالیم کریشنا شیوههای زندگی سطوح مختلف جامعه را به نمونهٔ بزرگتر دارمه پیوند می دهد. در یک پاراگراف، کریشنا به آرجونا می گوید بهتر است که شخص وظیفهٔ خود را بهطور ناقص انجام دهد تا وظیفهٔ شخص دیگر را بهنحو احسن (۱۸ . ۴۷). متن مزبور دارمهٔ کاستهای مختلف را بهطور اختصار شرح می دهد، اما این نکته قابل توجه است که در این متن وظایف برهمن ها و کشه تربیه ها به تفصیل تعریف شده اما دربارهٔ وایشیه ها كمتر صحبت به ميان آمده و يگانه وظيفهٔ مختص به شودره ها خدمت كردن عنوان شده است. (۱۸. ۴۱ ـ ۴۲). با اينهمه، اين متن الگويي را براي شمول گروههای گوناگون در چارچوب یک نظام که با Hinduinclusivism بعدی هماهنگ است. پیشنهاد میکند.

خصوصیتی که مجموعهٔ بهکتی یوگا را از جیانه یوگا و کارمایوگا متمایز می کند، ارتباط میان مؤمن و خداست. در صراط ایسمان، کریشنا نقش نجات دهنده را ایفا می نماید. مؤمن به واسطهٔ کوشش فردی خود پیشرفت می کند، اما کریشنا نیز به او یاری می رساند. او مردم را با لطف الهی از قید

اسارت می رهاند و آنان را از صلح ابدی مطمئن می سازد. کریشنا یک ایزد نجات دهندهٔ شخصی است و، در عین حال، با برهمن غیر شخصی همسان دانسته شده است. در بوگه و دگیتا، مطلقِ غیر شخصی فیلسوفان اوپانیشادی با یکتاپرستی رفتار دینی عوامانه خلط شده است.

# يكتاپرستى كلاسيك و قرون وسطايي

عصر بعد از دوران حماسي، عصر كلاسيك تمدن هندي تلقى مي شود. در خلال این عصر، سلسلهٔ گوپته یک امپراتوری تأسیس کرد که بر بخش اعظم شمال هند فرمانروایی داشت و در ضمن، از لحاظ فرهنگی هم سرزمینهای جنوبی را تحت تأثیر قرار داد. دوران سلسلهٔ گوپته، تقریباً از ٣٢٠ تا ٥٠٠ م. طول كشيد، و ظهور مجدد هندوئيسم را بهعنوان آيين مسلط جنوب آسیا، رقم زد. پشتیبانی حکومت، موجب ایجاد معابد بزرگ در مراکز شهری شد و به گسترش دانشپژوهی مرتبط با دین، یاری رسانید. روشهای پیشرفتهٔ علم هیئت و اخترشناسی برای محاسبهٔ تقویم دینی به وجود آمد. لزوم انتقال و ازبرخوانی دقیقِ متونِ شروتی بـه تشکـل مهم دستور زبان، علم اشتقاق، واجشناسی، و بحور عروضی منجر شد. مکتبهای فلسفی دربارهٔ کیهانشناسی، طبایعالهی و انسانی و ارتباط بین آنها، و شیوههای دانش آموختنی که باعث جهل و گرفتاری می شود، و راههای نیل به دانش متعالی و وارستگی نظریهپردازی کردند. سایر عرصههای فرهنگی نیز در ارتباطِ با دین پیشرفت کرد. علوم پزشکی بر مبنای اندیشههای متون مقدس، دربارهٔ ارتباط میان بدن انسان و کیهان استوار شده بود. هنر، موسیقی، رقص، و تئاتر بر اسطوره و آیینهای دینی

متمرکز بود. معماری معبد شکلها و معانی تازهای پیدا کرد.

ویژگی عمدهٔ تعریف این هندوئیسم کلاسیک یکتاپرستی آن است؟ یکتایرستی ای که بر مناسک دینی همگانی و اعمال مرتاضانه سایه افکند. در مناسک دینی همگانی، معابد بزرگ، مراکزی بودند برای نیایش خدایانی که به داخل قلمرو اقتدار آیین برهمنی آورده شده بودند. اینها خدایانی محلی بودند که به واسطهٔ یک همذات پنداری با برهمن به صورت خدایانی عام درآمده بودند. در میان سنتهای مرتاضانه، یکتاپرستی با یوگا، برای به وجود آوردن نظامهای رازورانهٔ معروف به مکتب تنتره، ادغام شده است. در آن زمان اندیشههای مکتب تنتره را عوام فهم ساخته و آنها را در روند كلي سنن ديني وارد كرده بودند. نظامهای جدید وابسته به الهیات، با ترکیب شدنِ فلسفهٔ اوپانیشادی با ایـمان و یوکای قـرونوسطایی گسـترش یـافتند. آنِگـاه، در اواخـر دوران قرون وسطایی، زمانی که مسلمانان بر شمال هند فرمانروایی می کردند، محمل نیروی حیاتی هندو، به شاعر مقدسانِ ملهم از یک نهضت دینی واگذار شد، نهضتی که از پرداختن به آدابپرستی سنتی فراتر میرفت و بر تجربیات شخصی از عالم ربوبیت تکیه میکرد.

## یکتاپرستی در پورانهها

یورانه ها، کتابهای «کهن» دوران کلاسیک و قرون وسطا، منتخبهایی از اسطوره، افسانه، و تاریخند که سنتهای مبتنی بر خداشناسی عامهٔ مردم را منعکس میکنند. هجده پورانهٔ بزرگ وجود دارد، که بیشتر هندوها آنها را مقدس می شمارند، و چند پورانهٔ کوچکتر هم در دست است که از اعتبار محلی برخوردارند. برخی از مکاتب هندوئیسم آنها را، درست مانند وداها، شردتی و وحی، تلقی میکنند. پورانه ها را همراه با حماسه ها غالباً پنجمین ودا می نامند، و چون این متون، بدون توجه به کاست، برای عموم مردم قابل دسترس بوده اند، عملاً بسیار بیشتر از چهار ودای اصلی تأثیر گذارند. برعکس وداها، این متون را هیچگاه برای استفاده در مناسک دینی مدون نکردند. متون مزبور به مثابهٔ سنن شفاهی، با تغییرات محلی بسیار، سینه به سینه نقل شده بودند، و در زمانها و مکانهای مختلف، هم به زبان سنسکریت و هم به زبانهای بومی، به رشتهٔ تحریر درآمده بودند. مطالب مندرج در پورانه های جداگانه، حاکی از تحریفات و اضافاتی است که تقریباً اسناد دادن تاریخهای صحیح را به آنها ناممکن می سازد. به به به به به به به به اما درج مطالب اضافی، بعداً در مدت زمانی طولانی انجام پذیرفت. اسناد دادن یک تاریخ کلی برای هجده زمانی طولانی انجام پذیرفت. اسناد دادن یک تاریخ کلی برای هجده بورانهٔ بزرگ از ۱۲۰۰ تا ۲۰۰۰ بعد از میلاد خواهد بود.

بنابر سنت، پورانه ها دارای پنج موضوعند: آفرینشِ جهان، انقراضِ جهان، ادوارِ جهان، شجره نامه ها، و داستانهایی دربارهٔ اخلاف دودمانهایی که در شجره نامه ها از آنها نام برده شده است. در واقع، این موضوعها فقط بخشی از مطالب پورانه ای را تشکیل می دهند. سایر موضوعها، با توجه بیشتر مواجه شد، از جملهٔ آنها چهار هدفِ زندگی (یعنی ثروت، لذت، وظیفهٔ اجتماعی، و رهایی یافتن از تولد مجدد)، مراعاتهای دینی (وراته ها)، آیین و مراسم برای درگذشتگان (شراده)، اوصاف اماکن زیارتی (تیرتهه ها)، هدایا یا خیرات (دینه)، وسایل امرار معاش، تجلیات موجودات متعالی، رهایی یافتن از تولد مجدد، و برهمن به عنوان حامی واقعی کیهان است. این متون پنجره ای به زندگی دینی واقعی هندوئیسم، با تمام

پیچیدگی ارزشمند و تجلیات بیشمارش، میگشاید.

هر پورانه به تأکید کردن بر یک ایزد خاص به عنوان ذات لایزال که مسئول آفرینش و نظم جهان است، گرایش دارد. اسطوره های مربوط به خدایان، مبادی اماکن مقدس و مناسک دینی را توضیح می دهند. تعاریف فلسفی در مورد شیوه های صحیح رفتار و نیل به آرمانها در زندگی، به عنوان موضوع مذاکرات، در میان حکیمان و ایزدان و حتی در میان خود خدایان، بررسی شده اند. خدایان و بانو ـ خدایان راجع به اینکه چگونه شخص باید آیینهای مربوط به نیایش و پرداختن به حالتهای روانی را انجام دهد تا به اهداف روحانی نظیر رهایی یافتن از تولد مجدد بینجامد، به مباحثه می پردازند.

یکتاپرستی و توحیدی که بر پورانه ها حاکم است، تازگی ندارد. برخی از اوپانیشادها برهمن را با ایزدان خاص یکسان پنداشته اند. اما در بوگه ودگیتا، کریشنا ایزدی است نجات دهنده، و در عین حال خدایی است که می آفریند و کیهان را اداره می کند. نقش کریشنا به عنوان نجات دهنده، هنگامی که می گوید که به خاطر دوستدارانش به جهان قدم نهاده است، آشکارا بیان شده است.

هرگاه نقصانی در عدالت پدید آید، آرجنه حاضر می شود. و هرگاه طغیانی به واسطهٔ بی عدالتی رخ دهد، آنگاه خودم حاضر می شوم.

برای محافظت از نیکی و نابودی بدکاران،

به خاطر استقرار عدالت، من در تمام اعصار متولد شدهام.

(بوگەودگىتا، ۴، ۷ ـ ۸)

در این بند، کریشنا آنچه را نظریهٔ آوَه تارَه نام گرفت، توضیح می دهد. واژهٔ اَوَتارَه به معنای «هبوط، تجسد» است. هرگاه که بی نظمی در جهان رخ

می دهد، خدا هیئتی جسمانی به خود می گیرد و برای استقرار مجدد نظم، به سوی جهان هبوط می کند. بنابراین، کریشنا صرفاً ارابه ران آرجنه نیست، او نمادی از خدای متعال است که می آفریند، محافظت می کند، و جهان را نابود می کند. در بو گه ودگیتا، آرجنه رخصت می یابد به هیئتِ کیهانیِ کریشنا اجمالاً نظری افکند. او کل کیهان، خورشید، اختران، سیاره ها، و همهٔ مردم گرد آمده در داخل بدن کریشنا را می بیند. کریشنا به او می گوید هر چیزی که وجود دارد، بخشی است از خودش، اما او چیزهای دیگر را محدود نکرده است. به عبارت دیگر، درست مانند پوروشهٔ ودایی، ده انگشت دراز را در فراسوی جهانِ محددث باز کرده است، به همین صورت نیز کریشنا کل کیهان است و اندکی بیشتر. به عنوان یک اَوهارهٔ متعال، ایزد مزبور، به طور همزمان، بر همن والامقام و کریشنای در همه جا حاضر است. این امر، فلسفهٔ بر همنی را به یکتاپرستی عامه پسند نزدیک می سازد.

یکسان دانستن یک ایزد با برهمن، طبعاً باعث متعالی شدن آن ایبزد می شود. اما در جنوب آسیا خدایان و بانو ـخدایانِ بسیاری وجود دارند و مردم بسادگی از سنتهای محلی صرف نظر نمی کنند، زیرا آنان اعتقادی به یک اصل متعالی پیدا کرده اند. در عوض، هندوئیسم، راههایی را برای گنجانیدن خدایان گوناگون در متن فلسفهٔ برهمنی ابداع کرد. ازاینرو، خدایان مختلف به عنوان تجلیات یک ذات لایزال در نظر گرفته شدند. برهمنِ یگانه همهٔ صورتهای متنوع کائنات عینی را به خود می گیرد و این امر شامل خدایان و بانو ـخدایان مربوط به سنتهای محلی نیز می شود. این نظام صورتهای متنوع الهی، از خدایان هم فراتر می رود تا نقش و این نظام صورتهای مقدس، و قدیسان را در بر گیرد.

با تعریف از خدایی مشخص به عنوان ذاتلایزال یگانه که همهٔ خدایان

و بانو ـ خدایان از او نشئت میگیرند، سه آیین اساسی پدید آمد. آنهایی که ویشنو را والاترین خدا تلقی میکنند، پیروان ویشنو نامیده می شوند. آنهایی که شیوا را ذات لایزال می دانند، پیروان شیوا به شمار می آیند. پیروان دیوی، بانو خدا، شاکته نام دارند، زیرا نیرویی که باعث آفرینش کیهان شده است، یک شاکتی ارگان زنانه است. اینان سه خدای بزرگند که بر ادبیات پورانهای سایه افکندهاند و از عصر کلاسیک تا اعصار جدید کانون توجه هندوئیسم تلقی شدهاند.

#### ويشنو

از میان سه خدای بزرگ، ویشنو به آسانترین وجه با فلسفهٔ برهمنی هماهنگ درمی آید. ویشنو به مثابهٔ خدایی شاهانه، که بسیار با دارمه مربوط است، توصیف شده است. او به طور تغییر ناپذیری با نظریهٔ آوه تاره مرتبط شده است. هر وقت که احتمال بی عدالتی می رود ویشنو برای حفظ نظم وارد جهان می شود. اندیشهٔ تجسدهای متوالی، به ویشنو امکان داد تا خدایان دیگر را در خود مستحیل کند، بدین ترتیب، سنتهای دینی مختلف را در یک نظام باهم تلفیق کرد. از این رو، به عنوان مثال، ویشنو در وداها بسان ایزدی کوچک اندام مجسم شده است تا جهان را از ارواح پلیدی که خدایان را خلع ید کرده بودند، بازستاند. شمار تجسدها از یک پورانه به پورانهٔ دیگر فرق می کند، اما در مشهور ترین روایت شمارشان ده آوه تاره قید شده است. در میان اینها، کریشنا و راما، قهرمانانی که پیروزی دارمه را در مهابها را و رامایانا تضمین کردند، بسیار مقدس شمرده شده اند.

اما تجلی ویشنو به اَوَه تارَه ها محدود نمی شود. بنابر نظر پیروان ویشنو

در قبال داستان آفرینش، همهٔ ایزدان از ویشنو نشئت میگیرند. ویشنو برهمن است و علت و جوهر کائنات. او هم هوش پوروشه است و هم جسم پره کریتی؛ (دو اصل ازلی فلسفهٔ سانگکیه) و در ضمن او زمان (کاله) است که ارتباط و جدایی پوروشه و پره کریتی را فراهم می سازد. در نظریهٔ کهن سانگکیه، دو اصل ازلی در نهایت از هم جدا می شدند، اما در پورانه ها هر دو آنها جزو ویشنوی نامتناهی محسوب می شوند. آفرینش، هنگامی که ویشنو تعادل سه کیفیت (گوناها) پره کریتی را به هم می زند، که در نتیجه باعث می شود تا پره کریتی عناصر هستی را ایجاد کند، شروع می شود. این عناصر باهم گرد می آیند تا تخم مرغ عظیمی را به وجود آفرینش را آورند و آن را روی آبهای کیهان قرار دهند. ویشنو به عنوان خدای آفرینشگر، برهما، به درون این جهان - تخم مرغ وارد می شود و آفرینش را تدارک می بیند. آنگاه او نقش ویشنوی پاسدار را برعهده می گیرد و از نظم جهان پاسداری می کند. سرانجام، او به هیئت شیوای نابودگر در می آید و آفریدهٔ خود را درون یک اقیانوس بزرگ غرق می کند.

بعد از آن، ویشنو روی آبها به استراحت میپردازد تا زمان مناسب برای آفرینشی جدید فرا رسد. تصویر خدای خوابیده بر پشت ماری راکه روی اقیانوس شناور است، غالباً در هنر هندو ترسیم کردهاند. آفرینش در هنگامی که نیلوفری آبی از ناف ویشنو میروید، دوباره آغاز می شود و برهما از درونِ شکوفه پدیدار می شود تا یک بار دیگر جهانها را بیافریند. این امر یک همتراز فرعی آفرینش است، زیرا نابودی کیهان همهٔ راه را به به به به کریتی متحد باز نگشته است. در خلال این اعصارِ جنبش و سکون، چرخههای کوچکترِ آفرینش وجود دارند. کوچکترین چرخه از چهار دوران ساخته شده است: دوران نخستین دورانی است خشن، زیرا که دارمه نیرومند است، اما در ادوار بعدی دارمه رو به زوال می گذارد.

دوران چهارم کالی یوما، دوران تاریک، نامیده می شود، دورانی که دارمه بسیار ناتوان است و مردم از انجام دادن وظایفشان قصور می ورزند و حتی در پی تقوا هم نیستند. جهان بهطور دایم در کالی یوگایی به سر میبرد که حدوداً از سال ۳۱۰۲ ق.م موقعیکه دارمه بکلی ناتوان گشت، شروع شد، چنین جهانی نابود میگردد و دوباره آفریده می شود، تا یک دوران طلایی جدید آغاز شود. این چهار دوران با هم، یک مانواتارا یا «زندگی منو» نامیده مسى شود، و ۴/٣٢٠/٠٠٠ سال طول مىكشد. يكهزار سال از اين مانواتاراها، یک روز براهما را تشکیل می دهد. هر روز به دنبال یک شب، براهما فرا میرسد، شبی که در طی آن ویشنو میخسبد. یک روز و یک شب، یک کوله را تشکیل می دهند. آنگاه، ویشنو از خواب برمی خیزد كولية تازه آغاز مى شود. بعد از صد سال سيصد و شصت شب و روزه، روند كامل آفرينش برگشت مىكند، تا اينكه ويشنو دوباره پوروشه و پره کریتی را جذب کند و زمان به درون خود وی برگردد. این نظام چرخهای زمان را، مردم گرفتار شده در دور تولد مجدد، که بر مبنای سطح کیهانی بزرگ جلوه داده شده است، تجربه میکنند.

گمان می رود اَوَه تاره های مختلف بدین قصد ظاهر می شوند تا نیازهای دوره های خاص را برآورده سازند. ویشنو در دورهٔ پیشین، هنگامی که به اندازهٔ کافی برای امکان پذیر ساختن قانون عادلانه اش دارمه وجود داشت، باعنوان راما تجسد پیدا کرد. آنگاه، هنگامی که دوران تاریک شروع شد، اعمال دینی می بایست تغییر داده می شد، در نتیجه بدین قصد بود که ویشنو به صورت کریشنا تجلی نمود. او نه فقط به پانداواها در جنگ کبیر یاری رسانید، بلکه زمانی که دارمهٔ بسیار اندکی در جهان وجود داشت و دیگر خود کوشی کافی نبود، راه وارستگی را که راه رستگاری است، تعلیم داد.

کریشنای پورانه ها، شباهت اندکی به مشاور الهی بوگه ودگیتا دارد. داستانهای پورانی روی کریشنای کودک، که به نحوی معجزه آسا آنهایی را که برای کُشتنش اعزام شده اند می کشد، متمرکز است، کودکی تُخس که شهر کودکان را در غم و شادی رهبری می کند، جوانی الهی که گهیها (زنان شیرفروش) را با نوای فلوتش شادمان می سازد و با آنها در جنگل می رقصد.

#### شيوا

پیروان شیوا نقش برتر را به شیوا نسبت می دهند، و ویشنو و همهٔ ایزدان دیگر را به چشم مظاهر خدای بزرگشان می نگرند. شیوا به عنوان خدایی که مجموعه ای از تضاده است، توصیف شده است؛ زیرا او در آنِ واحد هم فارغ از قید تعلقات دنیوی است و هم رئیس خانواده، هم یک یوگاگر بی همسر است، هم یک شوهر. اما این امر در نظام اعتقادی هندو تناقض محسوب نمی شود، برای اینکه ریاضتگرایی موجدِ نیروی درونی است که شدیداً با نیروی جنسی نسبت دارد. قدرت چنین نیرویی ممکن است هم خلاق و هم مخرب باشد، و پیروان شیوا با توصیف وی هم به عنوان خلاق و هم به عنوان مخرب، بر قدرت مخوف و دیگربودگی اخدا تأکید می ورزند. این مسئله، با توجه به سرنخهای به دست آمده از اساطیر مربوط به شیوا، اشاره دارد براینکه ممکن است شیوا یک خدای نا رابیایی باشد.

شیوا در سرودهای ودایی نقشی ایفا نمیکند، هرچند او بعداً با رودره،

<sup>1.</sup> Otherness.

خدای و دایی، هویتی یکسان پیداکرد. از شیوا در برخی از اوپانیشادها یاد شده است، و در شوه تشوه تره اوپانیشاد، به عنوان خدای برتر، با برهمن، آفریدگار کیهان، همسان تلقی شده است. او چند بار در حماسه ها در جاهایی که تعلیم می دهد، ظاهر می شود، دانش ارزانی می دارد، و به آنانی که به ریاضتهای یوگایی دست می یازند، پاداش می دهد. بدیهی به نظر می رسد که این خدا تاریخی طولانی در محدودهٔ سنتهای نابرهمنی داشت، اما، صرفاً بااکراه به داخل روند کلی راه یافته بود. اکراه به خاطر گنجاندن شیوا در آیین برهمن در داستانِ ستی تشریح شده است.

ستی زن شیوا و دختر داکشه است. یک روز او دریافت که پدرش تصمیم دارد مناسک مربوط به قربانی کردن را برگزار کند و بدین سبب همهٔ خدایان، جز شیوا را دعوت کرده است. با احساس حقارت از نادیده گرفتن شوهرش، او با گذشتن از میان آتشی که با قدرت یوگاییش برافروخته بود، دست به خودکشی میزند. شیوا خشمگین می شود، هیئتی مهیب به خود می گیرد، مراسم قربانی کردن را به هم میزند، و داکشه را می گشد. آنگاه، خدا داکشه را زنده می کند و مناسک مربوط به قربانی کردن را دوباره به راه می اندازد، و این بار، برگزاری مناسک با حضور شیوا تداوم می یابد.

در پورانه های پیرو شیوا، شیوا مطلق است، خدای مسئول آفرینش، حفاظت، و نابودی کیهان است. پاراما شیوا (شیوای برتر)، با از هم متمایز کردن دو جنبه، شیوای مردانه و شاکتی زنانه، اقدام به آفرینش می کند. شاکتی، قدرت فعالِ الهی، عامل آفرینش است. او در همهٔ نامها و شکلهای کیهان پدیدار می شود. و حدت این دو جنبه، در تصویری از شیوا با بدنی که نیمه راستش مرد و نیمهٔ چپ آن زن است، نشان داده شده است. همچنین شیوا و شاکتی در بینتم شیوا، قضیبی که در داخل یونی

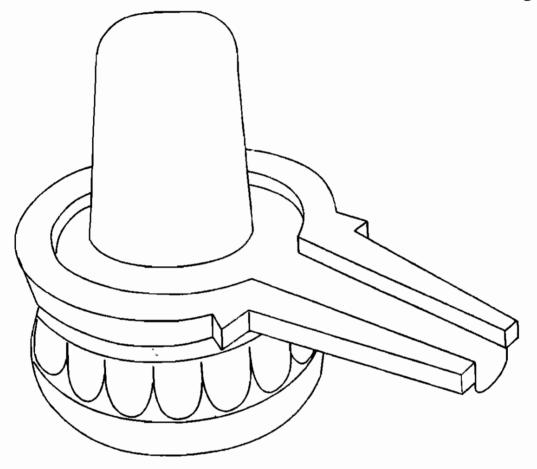
مدور نماد شاكتى زنانه، قرار دارد، يكى شدهاند.

اگرچه شیوا به عنوان ویرانگر شناخته می شود و گرایشهای مرتاضانهاش با روشهای خشن همراه است، در عین حال دربارهٔ دلسوزی و حمایت او داستانهایی وجود دارد. هنگامی که ایزدان و دیوان آب اقیانوس را برای به دست آوردن آب حیات به هم می زدند، یک نوع زهر در اقیانوس ریختند که خبر از نابود کردن کل زندگی می داد. شیوا زهر را بلعید، زهر به اندازه ای قوی بود که موجب کبود گشتن گلویش شد. در تصاویر این خدا، معمولاً این تغییر رنگ نشان داده می شود. همچنین در تصاویر، رودخانه ای دیده می شود که گیسوی درهم بافتهٔ شیوا در آن شناور است. این رودخانه نامش گنگ است، که از آسمانها بر جهان فانی زیرین فرو می ریزد. این آبها اگر با قدرت کامل جریان می یافت، زمین را منهدم می کرد، از این رو خنش نامو هایش جریان آب رودخانه را گند کرد و شدت تصادم آن را خنشی نمود.

علاوه بر این، شیوا به عنوان ناتاراج، سالار رقص، شهرت دارد. حالت رقصیدن این خدا، که در مجسمهٔ برنزی قلمروهای پادشاهی چولهٔ جنوبی به طرزی بسیار زیبا نشان داده شده است، به منزلهٔ رسالهای است موجز، دربارهٔ الهیات پیروان شیوا. این مجسمه مظهر آفرینش و نابودی، نظارت کردن و نادیده گرفتن، تفوق و بقاست. آفرینش از طبلی که در دست اول قرار دارد، نشئت میگیرد، دست دوم حالتی از اطمینان مجدد را نشان می دهد، درحالی که دست سوم آتش انهدام را حمل می کند. در زیر پای خدای مزبور کوتولهای دیده می شود که نشانگر مصیبت کیهانی و ضعف انسانی است، دو عنصری که با یاری شیوا مسلط شدهاند. خودِ رقص را رقص نابودی نامیده بودند. اما، از لحاظ سطح کیهانی، نابودی سرآغاز

<sup>1.</sup> Nectar of immortality.

آفرینش مجدد است، و از لحاظ سطح شخصی، نابودی عبارت است از برداشتن قید و بندهایی که انسان پارسا را در چرخهٔ تولد مجدد نگاه میدارد.



لینگام شیوا با یونی در یک پایهٔ نیلوفر آبی.

### دیْوی

اگرچه، چند ایزد مؤنث در وداها، پیش از پورانهها، مقدس به شمار می آیند، مدارک اندکی حاکی از پرستش یک بانو ـ خدا به عنوان خدای برتر در دست است. اما بانو ـ خدایان محلی بسیاری وجود دارند که در متنهای مختلف از آنان یاد شده است و همینها بودند که احتمالاً بتدریج،

به درون آیین برهمنی راه یافتند. کهنترین متن دربارهٔ ستودن بانو ـ خدای برتر، دی وی مهاتما بود، که در خلال سده های پنجم و هفتم پیش از میلاد تألیف شد. در این متن، بانو ـ خدای مزبور سه بار برای از میان بردن دیوهایی که جهان را تهدید میکنند، پا به میدان میگذارد. بار اول، دو دیو را از مختل کردن روند آفرینش باز می دارد. دومین حضورش زمینهٔ اصلی بدید آمدن یکی از مشهورترین تجلیات این بانو ـ خدا را، که دروگا، جنگجوی مؤنث است، فراهم می آورد. دیوی بهنام مهیشا در حال شکست دادن خدایان در صحنهٔ نبرد است، ازاینرو، خدایان برای کمک گرفتن نزد شیوا، برهما، و ویشنو میروند. هنگامیکه این سه ایزد می شنوند که چه اتفاقی در حال وقوع است، خشمناک می شوند. آنگاه سه آذرخش از چهرهٔ خشمناکشان میجهد و باهم یکی میشوند و بهصورت بانو ـ خدایی زیبا درمی آیند. این دروگا برای مغلوب کردن مهیشا که مسلحانه در حال جنگ با خدایان است، عازم صحنهٔ نبرد می شود. بانو ـ خدای مزبور، در عین حال دارای این استعداد است که دیگر خدایان از او نشئت می گیرند، مانند موقعی که دروگا خشمناک می شود و خشمش به هیئت خدای سیاه، کالی، که بر دیوها غلبه می یابد، در می آید. همچنین سومین دخالت عمده در نبرد، موقعی روی می دهد که بانو ـ خدا به عنوان آمبیکا تمام صورتهای چندگانهٔ الهی، از جملهٔ کالی، را برای کشتن هر دو ديو شومباها و سسهومباها در كنار خويش بسيج ميكند. در پايان متن، خدایان این بانو ـ خدا را به عنوان مادر کیهان می ستایند، و او قول می دهد كه از آفريده هايش هر وقت كه لازم باشد، محافظت كند.

روزگاری اندیشهٔ یک بانو - خدای برتر مورد پذیرش قرار گرفت، ازاینرو، همهٔ بانو - خدایان به صورت واحد، دی وی، درآمدند. دی وی، قدرت فعال، شاکته، است که به عنوان کائنات متجلی می شود. او مادر همه

چیز است، اما صرفاً چهرهای مادرانه و مهربان ندارد. او تجسمی است از هر دو قدرت آفریننده و ویرانگر. او را می توان به عنوان لوکشمی، بانو خدای نیکبختی، بخشندگی، یا به عنوان کالی، بانو ـ خدای سیاهِ صحنهٔ جنگ، که خون دشمنانش را می آشامد، تعریف کرد. این صورتها متضاد نیستند، آنها دو تمثال از قدرت دی وی محسوب می شوند، هر دوی اینها مظهر جنبه های خشم و مهرند که او به وسیلهٔ آنها از جهان مراقبت می کند.



دروگا بانو ـ خدای بزرگ، در اینجا سوار بر یک ببر تصویر شده، وی را بهمثابهٔ اصل پویا که می تواند بر نیروهای اهریمنی فایق آید تلقی کردهاند.

این بانو ـ خدا، باعنوان لوکشمی مهربان، نسبت به پیروانش با اعطای مواهب دنیوی محبت می ورزد. او، باعنوان کالیِ خشمگین، دشمنانی را که جهان را تهدید می کنند، از بین می برد. هماهنگی این دو جنبه هنگامی که پیروان او را باعنوان «مادر» خطاب می کنند، بیشتر آشکار می شود و به چهرهٔ ترسناکش، حالتی تمثیلی می دهد. کمربندِ بانو ـ خدای سیاه که به دور کمرش بسته است، نشانگر کارمن است که کودکان فداکارش را آزاد می کند و سرهای بریدهای که به صورت حلقهٔ گل به گردن خود انداخته است، حاکی از نقطه ضعفهای انسانی، مانند حرص و شهوت است، که او آنها را نابود می کند تا پیروانش به آزادی نایل آیند.

با آنکه همهٔ بانو ـ خدایان بهطور نظری درون دیوی می گنجند، خدایان منفرد نیز مطابق شأن خاصشان مورد پرستش قرار می گیرند. دو دو بانو ـ خدای متداول، «سروسواتی» و «لوکشمی» هستند.

سروسواتی را به عنوان بانو ـ خدای آموزش و همچنین حامی موسیقی می شناسند. لباسی سفید بر تن دارد و بر قویی سوار است؛ او سازی به نام وینا می نوازد و کتاب خطی و تسبیحی با خود دارد. کتاب خطی او را با خط مربوط می کند و در برخی از روایات نقل شده است که او مبدع خط دوانگری، خط الهی، است، همان که رسم الخط سنسکریت است. لوکشمی معمولاً ایستاده بر نیلوفری روییده در کنار فیلها، درحالی که سکههای طلا از دستهایش فرو می ریزد، نشان داده شده است. او بانو \_ خدای نیکبختی است که برای ستایندگانش، سعادت و رفاه به ارمغان می آورد. تصویرش سکههای جدید هندی را مزین ساخته است و دیوالی، جشنوارهٔ روشناییها، برای یاری خواستن از این بانو \_ خدا همه ساله برگزار می شود. یکی از دلایلی که بانو \_ خدایان جنوب آسیا را به هم وابسته ساخته است اسطورهای است که برای اماکن مقدس آنها خاستگاهی مشترک

قایل شده است. در این داستان، سَتی، زن شیوا، همان طور که قبلاً در داستان شیوا و داکشا توصیف شد، می میرد؛ شیوای داغدیده، جسدش را برمی دارد و آن را در اطراف جهان (هند) می گرداند. داد و فریادش باعث اختلال کیهان می گردد، از این رو، ویشنو او را تعقیب می کند و از جسد سَتی تکه تکه می بُرد تا موقعی که شیوا دستهای خود را خالی می بیند و قادر می شود که اندوهش رأ فراموش کند و به اقامتگاه کوهستانی اش برگردد؛ جایی که او خویشتن را در بحر تفکر غوطه ور می سازد. جاهایی که تکههایی از پیکر سَتی بر زمین افتاده است به عنوان زیار تگاه هایی برای بانو ـ خدایان مختلف جنبهٔ تقدس پیدا می کنند. همچنین داستان مزبور بانو ـ خدایان مختلف جنبهٔ تقدس پیدا می کنند. همچنین داستان مزبور

حاکی از پیوند مادی بین بانو ـ خدا و سرزمین هند است که در ادوار

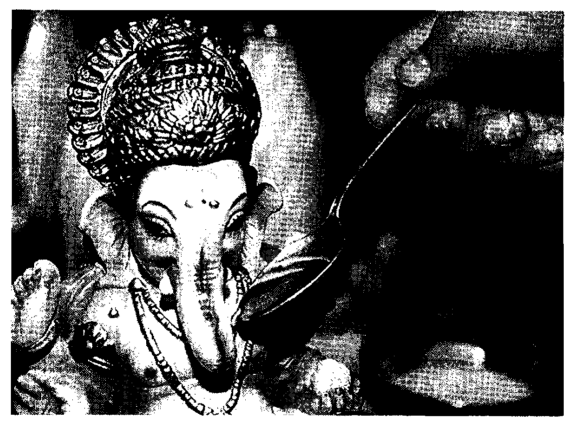
جدید، باعنوان ایزد بوروت ماتا، مادر هند، متصور شده بود.

# ايزدان فرعي

ایزدان متعددی وجود دارند که فقط مسامحتاً با شیوا، ویشنو، و دی وی درمی آمیزند و در واقع هویتهای خاص خود را دارند. یکی از آنها گنی شه، ایزدی باکلهٔ فیل، است، که پسر پاروِتی و ناپسری شیواست. گنی شه یکی از متداولترین خدایان مقدس هند است، و تصویرهای کوچکی از او بس سردر بسیاری از خانه ها دیده می شود. او به عنوان برطرف کنندهٔ موانع، شهرت دارد، ازاینرو، مردم قبل از دست زدن به هر کار جدیدی هدایایی را به او پیشکش می کنند. خدای دیگری که با شیوا مربوط است، موروکان نام دارد، که در عرفِ مردم تامیل جنوبی محبوبترین خدا به شمار می آید. با آنکه موروکان به عنوان یک خدای جنگ غیربرهمنی دارای سابقهای

طولانی است، از طریق اسکانده، پسر شیوا، شناخته می شود. جشنهای بزرگ جنوب هند، به افتخار این خدا برگزار می شود. هونومان، میمونی که به راما در رامایانا کمک می کند، نیز پیروانی پیدا کرد. هونومان به عنوان نمونهٔ کامل از خودگذشتگی، مقدس شمرده می شود.

علاوه بر این، خدایان محلی و روستایی بی شماری وجود دارند. بسیاری از اینها، بانو ـ خدایانی هستند که به عنوان محافظان روستاهای خاص خدمت می کنند. بانو ـ خدایانِ روستا، معمولاً در هیئت غیرتصویری<sup>۱</sup>، غالباً به وسیلهٔ یک ظرف آب، یک درخت یا یک تخته سنگ که با رنگ قرمز رنگ شدهاند، یا بته خاری که چند تکه یارچه به



یک رویداد شگفتی آور در یکی از روزهای ۱۹۹۵، شیر به آهستگی از یک قاشق به خرطوم مجسمهٔ گِنی شه فرو می ریزد. این خدای فیل ـ سر به عنوان آفریننده و از میان بردارندهٔ موانع پرستش می شود (رک. ص ۱۳۹).

<sup>1.</sup> Nonpictorial form.

دورش پیچیده شده، نشان داده می شوند. روستاییان ممکن است این خدایان را به عنوان تجلیاتِ محلیِ خدایان بزرگ که تصاویرشان در معابد قرار دارند، مورد توجه قرار دهند، اما بیشتر آنها را به عنوان قدرتهای مستقل تلقی می کنند. دومین گروه خدایان محلی، از موجوداتی انسانی که جنبهای ملکوتی پیدا کرده اند فراهم، آمده اند. در گروه مزبور به دو نوع انسان برمی خوریم: قهرمانان و ارواحِ اندوهگین. قهرمانان، مردمی هستند که از زندگیهای خارق العاده ای، مخصوصاً زندگیهای سرشار از دارمهٔ کامل، برخوردار بوده اند. ارواح اندوهگین مردمی هستند که در اوضاع و احوال بدی مرده اند. این نوع آدمها به هیئت ارواحی خطرناک درمی آیند که دور و بر زندگان پرسه می زنند، و باعث آزار می شوند. این ارواح را باید به دور و بر زندگان پرسه می زنند، و باعث آزار می شوند. این ارواح را باید بیا پیشکش کردن هدایایی تسکین داد، به طوری که از کینه توزی و بدخواهی اجتناب ورزند.

## یکتاپرستی و تنتره

قدرت ارواح و قهرمانان، منعکسکنندهٔ ارتباط میان انسانیت و الوهیتی است که بر هندوئیسم حاکم است. این ارتباط، که ریشههایش حداقل به پوروشه سوکتای ریگود۱ برمی گردد، در متونی که تنترهها نامیده می شدند، تشریح شده بود. بیشتر این متون متعلق به سدهٔ هشتم میلادی یا سدههای بعدی است. در متون مزبور، فلسفهٔ رازدارانهٔ یوگایی با یکتاپرستی رایج بعدی است. جز این، یک رشتهٔ جدید از اعمالی پدید آمد که بعدا دوباره جذب سنتهای دیگر شد.[۱]

دراساس، تنتریسم، اندیشههایی را که قبلاً در فلسفهٔ سانگ کیه دربارهٔ

دستیابی به شناخت آزاد از راه تمرینهای یوگایی در نظر گرفته شده برای برگرداندن روند آفرینش مطرح شده بود، تشریح میکند، اما تعبیر این روند بر مبنای کیهان شناختی پورانی تنظیم شده است. منشأ آفرینش به علت تقسیم شدن برهمن به دو جنبه است، یکی نر و دیگری ماده. هر دوی اینها با شیوا و شاکتی توسطِ شیوا یا شاکتهٔ وابسته به تنترهها، معروف به ویشنو و شری لوکشمی در شری پیروان ویشنو، یکسانند. شاکتی، جنبهٔ ماده، بعداً در همهٔ شکلهای کیهان متجلی می شود. روند آفرینش از یک حالت نامتجلی به شکل ظریف و آنگاه به تجلی مادی منجر می شود. در تنتریسم، کل نامتجلی، غالباً شبدبراهمن، برهمن به مثابهٔ کلمه، نامیده می شود، و روندِ ناآشکارِ شاکتی، روندِ صدای ظریف است که به حالت صدای قابل شنیدن در می آید.

کالبد انسان، درست مانند کل کیهان، فراوردهای است از این رونید تجلی. چون شاکتی که به هیئت کائنات درمی آید در عین حال به هیئت شخص هم درمی آید، کالبد، با سطوح معین و مادی، یک عالم صغیر از عالم کبیر است. بنابراین، ردگیری رونید آفرینش در داخل بدن انسان امکان پذیر است. شاکتی، به واسطهٔ این روندِ معکوس آفرینش، با شیوا دوباره متحد می شود و از تولد مجدد رهایی می یابد.

تنتریسم نشانگر اوصاف دقیق روند مزبور است. شاکتی، در داخل بدن، به عنوان نیرویِ کاندلیْ نی در انتهای ستون فقرات به حالت غیرفعال نهفته است. هنگامی که کاندلیْ نی بیدار می شود، از میان ستون فقرات برمی خیزد؛ و از خلال مراکز خاص داخل بدن که چکره ها نامیده می شود، عبور می کند. شمارِ چکره ها در میان متون متفاوت است، اما نامهای نوع کلاسیک شش مرکز دارد، که هرکدام با یکی از حروف خاص الفبا و خدایان همخوان است. در نتیجه، کاندلی نی مشاکتی به تاج سر (ثابت بر

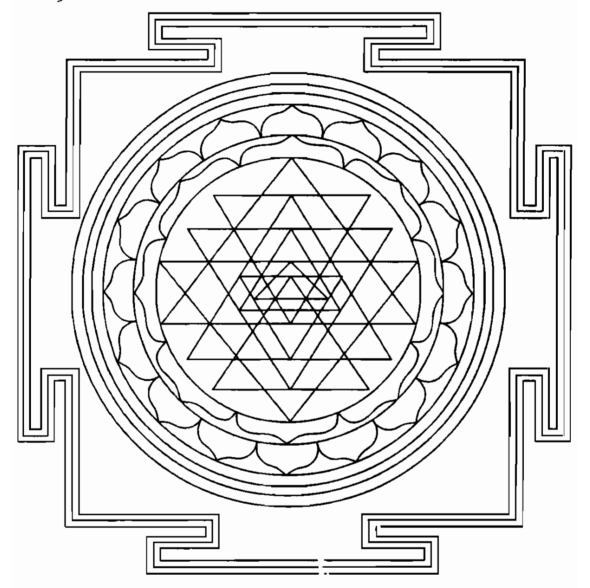
فرق شیوا) دست می یابد، و این دو، بار دیگر با عنوان برهمن، خنثی، کل نامرئی، باهم ادغام می شوند. به همان اندازه که این روند تداوم می یابد، شاگرد به قدرتهای مخصوص جسمی و روحی دست می یابد. همچنین می گویند که او به تواناییهای سحرآمیز از جمله پرواز ۱، نایل می آید.

این روند، مستلزم انضباط دقیق با هدایت یک استاد روحانی صاحب صلاحیت، گودو آ، است، که برای شاگرد خاص تمرینهای مناسب انتخاب میکند. قدرت گورو از مهارت معنوی شخصی، و توانایی کمک به دیگران برای نیل به روشن نگری نشئت میگیرد. شهرت دارد که یافتن استاد صاحب صلاحیت که بتواند شخص را به سوی ادراک هدایت کند، کاری است سترگ که از عهدهٔ عدهٔ معدودی که از دانش برخوردارند و برای تعلیم دادن آمادگی دارند، برمی آید. چنین استادی حتی از خدا هم مقدستر شمرده می شود، زیرا به توفیق گورو است که یک شاگرد به معرفتِ رب نایل می آید. گوروهای تنترهای از خاندانهای آموز شگر برخاسته اند، نه از بین روحانیون برهبن. پرداختن به تنتریسم برای مردان و برخاسته اند، نه از بین روحانیون برهبن. پرداختن به تنتریسم برای مردان و نان همهٔ کاست ها آزاد بود. گام گذاشتن در این راه مستلزم داشتن علاقهٔ صادقانه برای نیل به آزادی و پذیرفته شدن از جانب یک گورو بود.

تنتریسم دو مکتب متفاوت را پدید آورد: تنترهٔ دست چپی و تنترهٔ دست راستی. تنترهٔ دست چپی بکلی در خارج از حوزهٔ سنت برهمنی قرار داشت. این مکتب تمرینهایی را که برخلاف قوانین معمول بود، برای فایق آمدنِ شاگردان بر ادراکات محدود در مورد طبیعتِ نفس به کار میگرفت. هدف شبیه بود به شخص خردمند حمایت شده در اوپانیشادها و بوگهودگیتا، شخصی که همه چیز را به عنوان برهمن می بیند و لذت و رنج را از هم متمایز نمی کند. چنین شخصی از قید و بندهای ضوابط اجتماعی

<sup>1.</sup> Levitation.

فارغ خواهد بود. نظامی از قوانین دینی متعارف نقض میگردید و برای تهذیب شاگرد به کار گرفته می شد. این نظام متضمن مصرفِ شرعیِ مواد



بنتره نموداری است که بر ارتباط میوا و شاکتی دلالت دارد و همچنین بهعنوان یک کانون توجه برای ذهن در هنگام مرا به، مورد استفاده قرار میگیرد.

غدغن شده، گوشت، ماهی، الکل، و گندم بوداده، و آمیزش جنسی شرعی بود. معمولاً گمان میرفت که این چیزها مانع پیشرفت دینی می شود، ازاینرو، در نظام تنترهای از آنها برای آگاهی یافتن از وارستگی حقیقی استفاده می شد. مکتب دست چپی به طور سنتی در این اعمال

نادرست درگیر نمی شد و به جای پرداختن به مناسک ظاهری، عبادت باطنی را تبلیغ می کرد.

آیین تنتره، استفاده از ینتراها و مانتراها را به عنوان ابزارهای انضباط تمركز ذهن ابداع نمود. خاستگاه انديشهٔ مانتراها را مي توان در وداها پيدا كرد. مانترا، كلامي است مقدس ـ يك شعر، عبارت، واژه ـ آكنده از نيرو. مانتراها در دورانهای گذشته از وداها نشئت گرفته بود، اما بعدها با ایز دان پورانی مرتبط شد. ازاینرو، مثلاً مانترای شیوای بزرگ چنین است: Om namah shivaya ، (بگذار به شیوا کرنش شبود.) گوروها در شروع کار، مانتراها را به شاگردان می آموختند. هر شاگرد قبل از شرکت در اجرای مناسک، لازم بود یک مانترا را یاد بگیرد، اما بیان کلمات از سوی استاد، شاگردان را از قدرت سرشار می کرد و آنان را جزئی مفید از طریقت معنوی می ساخت. ینتر۱، نموداری ۱ است که ارتباط شیوا و شاکتی را نمادین می سازد. در مرکز این نمودار نقطهای است که یک بیندو نامیده می شود، که بیانگر واحد نامتجلی است. این بیندو با مثلثهای به هم پیوسته احاطه شده است، مثلثهای رو به پایین بیانگر شاکتی است و مثلثهای رو به بالا بیانگر شیواست. در گونههای متنوع، این طرح تصویر حروف الفبا و خدایان متعدد اضافه شده است که بهمثابهٔ تجلیات سیماهای مختلف شيوا ـ شاكتى تلقى مى شود. ينترا، به عنوان يك كانون تفكر كـ ه ذهـن را به سوی نقطهٔ وحدت سوق می دهد، فرض شده است.

گروههای تنترهای در جنوب آسیا بسیار اندکند، و عضو درون این گروهها کوچک است، اما اندیشههای تنترهٔی، بهصورت جزئی از روند کلی درآمده است. کاربُرد مانتراها بسیار متداول است: نامهای خدایان بهصورت مانتراها درآمدهاند، و مانتراها، آمیخته با قدرت خدایان شناخته

<sup>1.</sup> Diagram.

می شوند. پیروان کریشنا که با هم ندا سر می دهند Hare Rama Hare بزروان کریشنا که با هم ندا سر می دهند در ضمن دعا نیز Krishna (درود بر راما، درود بر کریشنا) یک مانترا را که در ضمن دعا نیز هست، ازبر می خوانند. مانتراها، در عین حال مندله ها نامیده می شوند ـ در هنگام تفکر بسیار کاربرد دارند، در هنر دیده می شوند ـ و در اشکال هندسی کف معابد از آنها استفاده می گردد.

نیروهای خاص که به عنوان یک اثر جانبی کردار تنترهای فرض می شوند، جزئی از اعتقادی جامعترند که طبق آن کمال دینی موجب تواناییهای خاص می شود. حتی در وداها یک شخص برخوردار از دانش ودایی، به مثابهٔ دارندهٔ صفات الهی توصیف شده بود. در یوگاسوتره ها یوگاییِ ماهر همان نوع نیروها را به عنوان تنترهای دارا بود. در فرهنگ روستا، یوگاگران غالباً برای حل مشکلات روزمره اقدام می کنند. از آنان برای کمک به زنان آبستن، شفای بیماری، و حتی برای نزول باران در ایام خشکسالی استمداد می شود. به این ترتیب، زندهٔ ماهر ا دارای بسیاری از همان نیروهایی است که قهرمان خدا ساخته ا حایز آنهاست.

# **فلسفه و ایمان ترکیبشده ّ**

ویدانته <sup>۴</sup>، «پایان و داها»، نامی است که به بانفوذترین فلسفهٔ متعلق به قرون و سطا داده شده است. در واقع چند مکتب متمایز، در محدودهٔ ویدانته و جود دارد، که هرکدام دارای استادان و آموزه های مخصوص به خود است. هستهٔ مرکزی این مکتبها، درک ارتباط میان برهمن و آتمن

<sup>1.</sup> Living adept.

<sup>2.</sup> Divinized hero.

<sup>3.</sup> Devotion synthesized.

<sup>4.</sup> Vedata.

است، برمبنای تفسیرهای سه اثر ـ اوپانیشادها، بوگهودگیتا و براماسوتره ها. براماسوتره ها (قرن اول میلادی) تقریباً در بر دارندهٔ پانصد کلمهٔ قصار است که گمان می رود، برای خلاصه کردن تعلیمات اوپانیشادهاست، اما درک این کلمات موجز دشوار است، ازاین رو، ویدانته شناسان آنها را در ارتباط با دو متن دیگر تفسیر کردند.

# أدوايْته <sup>7</sup> ويدانته

آیین ویدانته در غرب بیشتر با شونگکره (حدوداً سال ۷۸۸ - ۸۲۰ م.) مرتبط است، فیلسوفی که تفسیری منسجم از متونی که اساس ویدانته را تشکیل می داد به وجود آورد. فلسفهٔ شونگکره، آدوایّته ویدانته، «ویدانتهٔ غیر ثنوی» نام دارد، زیرا که او برهمن را باعنوان غیر ثنوی توصیف نمود. فقط یک حقیقت وجود دارد و آن برهمن است. آتمنِ فرد با برهمن یکسان است (همان طور که در او پانیشادها یاد آوری شده است)، اما مردم خود را به عنوان ذاتهای "متمایز در جهانی که به علت مایا"، «خطای حس» "متنوع است، می بینند. هنگامی که خطای حس از بین برود، شخص در خواهد یافت که چیزی جز برهمن وجود ندارد، چ خهٔ تولد مجدد باز می ایستد و در مرگ، آتمن فردی در برهمن مستهلک می شود.

<sup>1.</sup> Vedantins.

<sup>2.</sup> Advaita.

<sup>3.</sup> Entity.

<sup>4.</sup> Maya.

<sup>5.</sup> Illusion.

## قدرت صوت

در هندوئیسم، صوت از قدرتی عظیم برخوردار است. در عصر و دایی اولیه، از راه سرودهای مقدس بود که روحانیان، با خدایان ارتباط برقرار می کردند. بعداً خود صوت به عنوان برهمن شناخته شد، و به صورت تجسم قدرت الهی و گوهر نهفتهٔ کائنات درآمد. برخی از پورانه ها صوت را به مثابهٔ وسیله ای که با آن برهمن نامرئی به صورت کیهان متحول شد، توصیف می کنند. صوت نقشی عمده در کردار دینی، از راه استفاده از مانتراها ایفا می کنند. در تنتره، مانتراهای مخصوص، با چکره های ظریف بدن مرتبطند. صوت، از راه چنین ارتباطاتی، به عنوان مانترا، بدنهای انسانی، بدن الهی، و کیهان را می سازد.

اهمیت کیهانی صدا می تواند با مانترای OM (یا AUM) تبیین شود. OM هم به عنوان صوتِ معادلِ کیهان و هم به عنوان وسیلهٔ آفرینش کیهان تلقی شده است و برهمن به شکلِ صوت است. این امر OM را به صورت وسیله ای برای آزادسازی درمی آورد، زیرا درک اینکه هرچیز به همان اندازهٔ جوهر ظریفش دارای OM است، درک طبیعت حقیقیِ آتمن و برهمن محسوب می شود. اجزای مانترا بیانگر گذار آگاهی از ناآگاهی به سوی روشن نگری است. صوتِ A نمایندهٔ آگاهیِ معمولیِ حاکی از حالت بیداری است، ه سکوتی که حالت بیداری است، ه سکوتی که از یی می آید مبین آرامشِ درک است.

در سنتهای دینی، بزرگترین مانتراها، نامهای ایزدان هستند. با تکرار مداوم نام الهی، فرد مؤمن پیوسته خدا را به یاد می آورد. این تکرار، جسم و جان را می پالاید، و باعث توفیق الهی می شود. بوکته ها نیز مانتراها را دم

می گیرند. نظریه های زیبایی شناسی، گامهای موسیقایی اویژه و نواها ارا با مقامها ای مختلف به هم پیوند می دهند. نواها، ممکن است باعث احساسات مهر آمیز، آرامش خاطر، یا لذت سُکر آور شوند. هنگامی که نام خدا همراه یا یک نوای ویژه خوانده می شود، خود آن صوت مردم را به سوی آگاهی الهی رهنمون می شود.

اصولاً یوگای دانش، مسیر شونگکره به سوی آزادسازی است. از راه دانشِ برهمن خطای حس از میان برداشته می شود و آزادسازی به دست می آید. آن برهمنی که متحقق می شود، آن طور که در اوپانیشادها مذکور است، نامتناهی و فاقدِ صفت است. اما اوپانیشادهای مبتنی بر خداشناسی نیز وجود دارند و شونگکره آنها را با فلسفه اش به وسیلهٔ توصیف دو همپایهٔ برهمن -ساگونا و نیرگونا - ترکیب می کند. ساکونا برهمن برهمن توام با صفات است، خدایی متشخص که می آفریند، محافظت برهمن توابره با نابود می گرداند، خدایی که دریافت کنندهٔ قربانیها و مقصد پرستش است. این خدا کانونی مناسب برای آنهایی است که هنوز آمادهٔ درک حقیقت برترِ [خدای] متعالِ فاقد صفات، نیرکونابرهمن، نیستند. به این ترتیب، کارمه ـ یوگا و باکتی ـ یوگا با آدوایته ویدانته به عنوان مراحلی مقدماتی، که فرد پارسا را برای جَیانه ـ یوگا تربیت می کند، به هم می پیوندند.

شونگکره شیوهٔ داشانامیِ رُهبانی <sup>۶</sup> را برای پیروان خود سازماندهی کرد و صومعههایی (بهنام موثها ۱) بنیاد نهاد که شاگردانش در آنها

<sup>1.</sup> Musical scales.

<sup>2.</sup> Melody.

<sup>3.</sup> Moods.

<sup>4.</sup> Saguna.

<sup>5.</sup> Nirguna.

<sup>6.</sup> Dashanami monastic order.

<sup>7.</sup> Maths.

تعلیمات او را فرا می گرفتند. پیروانش در سراسر جنوب آسیا برای آموزش فلسفهٔ مورد نظرشان به سیر و سفر پرداختند. رهبران موشهای شونگکره، هنوز هم در زمرهٔ بلندپایه ترین مقامهای دینی هند به شمار می آیند.

# ويشيشتا \_ أدوايْته ويدانته

نظام فلسفی شونگکره، که برای ایمان مبتنی بر خداشناسی سطح پایین در نظر گرفته نشده بود، بسیار کمتر از آموزشهای رامانوجه انشانگر قسمت اساسی هندوئیسم است. رامانوجه (حدوداً ۱۰۲۵ - ۱۱۳۷ م.) در تفسیرش بر متون ویدانته، از خداشناسی ادبیات قرونوسطا، برای مدون ساختن مکتب معروف به ویشیشتا - آدوائیته، «غیر ثنوی مشروط» استفاده کرد. در اینجا، برهمن متعال خدای متشخص است، به عبارت دیگر، دارای صفاتی است. برهمن زمینهٔ هستی است، اما ارواح انفرادی و ماده، همیشه اجزای برهمن هستند. بنابراین، با آنکه برهمن همه چیز و در ضمن غیر ثنوی است، این غیر ثنویت، به وسیلهٔ هستی مشخص ارواح و ماده ماده با کیفیت شده است.

از آنجاکه ارواح و ماده، همیشه درون برهمن وجود دارند، جهان، واقعی است و ارواح، فردیتشان را حتی در آزادی حفظ میکنند. ارواح انفرادی به علت جهل و کارمن، در سمساره گرفتار شدهاند. این گرفتاری می تواند به وسیلهٔ سه نوع کوشش برطرف شود: الف ـ عملِ همراه با

<sup>1.</sup> Ramanuja.

وارستگی؛ ب ـ آموختن ویدانته برای درک ماهیت خدا، روح، و ماده؛ ج ـ عبادت (بهكتي). رامانوجه اين عشق را بهمثابهٔ تسليم نفس و تفكر دايم دربارهٔ خدا توصيف ميكند. اين سه فعاليت به والاترين بهكتي منجر می شود، که عبارت است از شناخت فوری و شهودی برهمن.

برهمن مزبور، خدایی است متشخص، که از صفات کاملی مانند علم مطلق و قدرتِ متعالى برخوردار است. روح آزاد شده، رهايي يافته از كل جهل و کارمن منفی، شبیه برهمن میشود و در ارتباطی ابدی و سعادت آمیز با خدا به سر میبرد. میباید تمایزی میان روح و خدا وجود داشته باشد تا این ارتباط را امکانپذیر سازد. مکتب رامانوجه، سلسله مراتب ساگونا و نیرگونا را که توسط شونگکره وضع شده بود، معکوس مىسازد. در اينجا، تجربهٔ آتمن در حال ادغام شدن با برهمن فاقدِ صفت (که والاترین دستیابی ادوایته ویدانته است)، پیش از خود به دست آوردنها کي يک مفهوم اينهماني شخصي و عبور برای نيل به يک مرحلهٔ متعالى تر ارتباط دايم با خداى متشخص، يك مرحلة مقدماتي تهذيب است. این غیر ثنویت مشروط، به هندوئیسم رئیس خانواده و معبد بسیار نزدیکتر است تا به فلسفهٔ راهبانهٔ شونگکره. الهیات شونگکره ترکیبی است از فلسفهٔ اوپانیشادی با تجربهٔ دلبستگی به یک خدای متشخص که توسط شاعر ـ قديسان جنوب هند جنبهاي عمومي پيدا كرده است.

<sup>1.</sup> Self - surreder.

<sup>2.</sup> Self regains.

<sup>3.</sup> Sense of personal identity.

## جنبش بهكتي

فلسفهٔ رامانوجه، نفوذ قدر تمند ایمان به دستاورد هندوئیسم قرون وسطا و جدید را منعکس می کند. جنبش به کتی (عبادی) در جنوب هند در قرن ششم میلادی آغاز شد و آنگاه، به سوی شمال گسترش یافت. این جنبش از تجربیات دینی شاعر - قدیسان اکه از یک مکان مقدس به یک مکان مقدس دیگر می رفتند، و سرودهایی را برای خدایان می خواندند، نشئت گرفت. قدیسان مزبور، وابسته به تمام طبقات اجتماعی بودند، در میانشان علاوه بر مردان، زنان نیز دیده می شدند، و برای ابراز ایمان خود، به جای زبان سنسکریت از زبانهای محلی استفاده می کردند. آنان، در ضمن، بخشی از قلمرو دینی معمولی بودند، نه جزو روحانیت نخبه. با این همه تأثیرشان آن چنان زیاد بود، که حتی الهیون بوهمن از آنان به عنوان پارسایان مطلوب یاد می کردند و سرودهایشان در مراسم نماز داخل معبد راه می یافت. از این رو، اشعار دینی با سنتهای مربوط به روحانیت درآمیخت، معطوری که تجربیات شاعر - قدیسان، تفسیرهای وابسته به حوزهٔ الهیات به طوری که تجربیات شاعر - قدیسان، تفسیرهای وابسته به حوزهٔ الهیات را مانند آثار رامانوجه تحت تأثیر قرار داد.

## جنبش بهكتي اوليه

نخستین انگیزهٔ بزرگ برای جنبش بهکتی از ناحیهٔ تامیل، واقع در جنوب هند نشئت گرفت. دو گروه اولیهٔ شاعر ـ قدیسان، عبارت بودند از ۱۲ آلوار ۲، که از قرن ششم تا نهم میلادی دربارهٔ ویشنو و اَوَه تاره هایش سرود خواندند، و ۶۳ نایانار ۲، که از قرن ششم تا دوازدهم میلادی، شیوا را

<sup>1.</sup> Poet - saints.

<sup>2.</sup> Alvar.

<sup>3.</sup> Nayanar.

ستایش کردند. هر دو گروهِ مزبور از جنوب هند برخاسته بودند، اما نفوذشان سراسر شبه قاره را فراگرفت.

یکی از مضامین اصلی آثار آلوارهای مزبور، فیضِ نجات الهی بود. سرودهایشان، مساعی ویشنو را برای یاری رساندن به مردم، از طریق ورود به جهان به عنوان یک اُوَه تاره یا اقامت گزیدن در یکی از بتهای معابد توصیف مے کرد. آنان اغلب برای ویشنو باعنوان کریشنا سرود مے خواندند، اما تأکیدشان بر کریشنا بهمثابهٔ محبوب بود، بر گاوچران جوان، بیش از معلم باابهت بوگهودگیتا تأکید می کردند. غالباً، آلوارها خودشان را به عنوان گویی ها شیر دوشان توصیف می کردند، شیر دوشانی که مشتاق حضور کریشنا بودند. اشتیاق شدید برای دیداری از خدا که در اشعارشان طنین انداز بود. این شعرها در قرن یازدهم گردآوری شدند و، مانند وداها، سنت شری ویشنِوه ۱ را ابلاغ میکردند.

نایانارها از طریقت مشابهی تبعیت می کردند. آنان به طبقات اجتماعی مختلف وابسته بو دند، از شودره گرفته تا برامین، هم مرد و هم زن، و نیایششان را به زبان تامیل که درک و خواندنش برای همگان امکانپذیر بود انجام می دادند. مانند همهٔ آلوارها؛ سرودهایشان بیانگر ارتباطهای عاطفی با یک خدای متشخص بود، نه یک برهمن انتزاعی و فاقد صفات. سرودهای مزبور نیز گردآوری شدند و بهصورت بخشی از مبانی الهیاتی برای فرقههای پیرو شیوای بعدی، بویژه پیروان شیوای سیدانته ، درآمد.

#### بهكتي قرونوسطايي جديد

دومین موج بزرگ دینگرایی که در شمال هند پدید آمد. در قرن سیزدهم میلادی آغاز شد. دو تأثیر عمده بر هندوئیسم در شمال هند، در خلال

Shri Vaishnava.

<sup>2.</sup> Nayanars.

Siddanta.

دورهٔ قرونوسطای جدید، عبارت بود از اسلام و جنبش بهکتی مزبور. حضور مهاجمان مسلمان در اوایل قرن یازدهم میلادی احساس شد. در سال ۱۲۱۱ م. با تشکیل سلسلهٔ سلطنتی در دهلی، استقرار حکومت اسلامی بر بخشهای بزرگی از شمال هند تحقق یافت. اسلام و هندوئیسم رفتار متقابل مسالمت آمیز چندان خوبی باهم نداشتند، اما مسلمانان تعدادشان زیاد بود و از کوششهایی که برای از میان برداشتن دینی بومی به عمل می آمد، حمایت نمی کردند. این بردباری نسبی در دوران فرمانروایی مغولها، از ۱۵۲۶ تا ۱۷۵۷ م.، به پایان رسید. در دوران فرمانروایی مغولها، بسیاری از معابد هندو در شمال و شرق هند تخریب شدند. در اواسط این دورانِ پرآشوب اجتماعی و سیاسی، قدیسان مشهور هندو، به زبان زیبای مادری، چه در نثر و چه در شعر، از اهمیت تجربیات دینی شخصی مربوط به نیایش تجلیل کردند.

بیشتر این شاعر ـ قدیسان در شمال و شرق هند بین قرنهای سیزدهم و هفدهم می زیستند. بعضی از این شاعر ـ قدیسان، گروههای وسیعی از پیروان را به طرف خود جلب کردند، که حتی تا به امروز چند گروه از آنان به عنوان فرقههای مشخص هندو به زندگی خود ادامه دادهاند. مانند قدیسان تامیل اولیه. قدیسان سرزمینهای شمالی نیز از میان همهٔ طبقات اجتماعی، هم مرد و هم زن، برخاسته بودند، آنان به فرقههای مختلف وابسته بودند و به خدایانی متفاوت احترام میگذاشتند، اما همگی در تجربهای شخصی از حضور خدا در جهان سهیم بودند. این حضور در سرودهای قدیسان مزبور، دو شکل متمایز پیدا کرد: بعضی از شاعران بر طبیعت متشخص خدا تأکید می کردند، دیگران صفات خدا را با جزئیات برطول و تفصیل برمی شمردند، در حالی که دیگران خدا را به مثابهٔ مطلق برطول و تفصیل برمی شمردند، در حالی که دیگران خدا را به مثابهٔ مطلق

فاقد شکل میستودند. گروه نخست، ساگونا بهکتاها نامیده میشوند، «کسانی که به یک خدای دارندهٔ صفات مهر می ورزیدند»، و گروه دوم، به نیرگونا بهکتاها مسلقبند، «کسانی که به یک خدای فاقد صفت مهر می ورزیدند». غالباً یک شاعر قدیس میان این دو مفهوم مربوط به خدا در نوسان بود.

هنگامی که خدا با اصطلاحات شخصی وصف می شد، شکل خدا، غالباً تصویری از معبد محلی بود. قدیسان حضور خدا را در مورتی، شمایل معبد، تجربه می کردند، و از دین شخصی زهد و عبادت تجلیل می نمودند. سرودهای آنان توصیف کنندهٔ تجربیاتشان نسبت به خدا، معابد محلی شان، و اهمیت زیارت بود. در داستانهای مربوط به این قدیسان، بعضی اوقات مورتی جان می یابد و بر فرد مؤمن اثر می گذارد، ممکن است مورتی هنگامی که قدیس نمی تواند به معبد بیاید به دیدارش رود یا به او رخصت دهد تا بتدریج به تصویری تبدیل شود و از دنیای فانی ناپدید گردد.

در بعضی اوقات قدیسان ایسمانشان را به نحوی فیلسوفانه ابراز می دارند، مانند آنچه در اثر جَننشوار ماهاراج (قرن سیزدهم) آمده است، کسی که بوگه ودگیتا را به ماهاراتی ترجمه کرد و برحسب تجربه به کتی تفسیری جامع بر این متن نوشت. در عین حال، نیایش ممکن بود به زبانی عاطفی، که ارتباط شخصی قدیس را با خدا وصف می کرد، بیان شود. میرابی نشاهزاده خانم راجپوت قرن ششم، کریشنا را به صورت شوهر خود در نظر می گرفت. بسیاری از شعرهای او توصیفی است از کریشنای سیه چردهٔ مورد علاقه اش، خدای براج می که یک بار، کوهی را

<sup>1.</sup> Saguna bhaktas.

<sup>2.</sup> Nirguna bhaktas.

<sup>3.</sup> Jnaneshwar Maharaj.

<sup>4.</sup> Mirabai.

<sup>5.</sup> Rajput.

<sup>6.</sup> Lard of Braj.

به عنوان پناهگاه برای هواخواهانش در طوفانی مهیب نگاه داشت.

خواهر، خواب دیدم که ازدواج کردم

با خدای آنانی که در تنگدستی میزییند:

پانصد و شصت هزار نفر به جشن آمدند

و داماد خداي براج بود.

در رؤیا، آنان تاق جشن عروسی را برپا ساختند؛

در رؤیا، او دستم را محکم گرفت؛

در رؤیا، او مرا به گرد آتش جشن عروسی گرداند

و من بی هیچ تردیدی عروسش شدم.

میرا ا به خدای کوهستان ـ سر بر افراشتهاش ارزانی شده است: از زندگیهای زندهٔ گذشته، یک جایزه[۲]

بوکته ها آ بسه آمسوزشهای کریشنا دربارهٔ بهکتی ـ بوگا در بوگه ودگیتا، معنایی تازه بخشیدند. برخی استدلال میکنند که کریشنا در جمهان، در آغازِ کالی یوگا آبرای آموزش دربارهٔ بهکتی ظاهر شد، زیرا این مناسبترین مسیر برای دورانی است که دیگر در جهان، درستی به اندازهٔ کافی برای رستگاری از راه خود ـ کوشیِ انسانی آ وجود ندارد. آنان از یوگای کهن با این قیاس که بدن ارابه است و اسبهای آن حواسند که باید مهار شوند، استفاده میکنند. در این دورانِ تاریک کالی یوگا، مردم باید به لطف خدا توکل کنند و با اخلاص عمل برای رهایی یافتن از چرخهٔ تولد مجدد بکوشند. یک شاعر ـ قدیس، چیتانیا ۵ (قرن شانزدهم)، را پیروانش بکوشند. یک شاعر ـ قدیس، چیتانیا ۵ (قرن شانزدهم)، را پیروانش به عنوان تجسم جدیدی از کریشنا تلقی کردند. چیتانیا معمولاً در هنگام

<sup>1.</sup> Mira.

<sup>2.</sup> Bhaktas.

<sup>3.</sup> Kali Yuga.

<sup>4.</sup> Human self - effort.

<sup>5.</sup> Chaitanya.

وجد، به سماع میپرداخت و نام کریشنا را دم میگرفت. چنین سماع و چنین دم گرفتنی بهصورت اعمال پارسامنشانهٔ رایج درآمد.

برخلاف ساگونابوکته ها، که خدا را با اصطلاحات شخصی توصیف می کنند و به اشکال مقدس معابد احترام می گذارند، نیر گونابوکته ها معمولاً تمام تصاویر خدا را مردود می شمارند، و به این اندیشه که نامتناهی می تواند در یک جوهر متناهی تجسم پیدا کند، یا اینکه برهمنِ تمام - فراگیر ممکن است در یک مکان بیش از مکانی دیگر حضور یابد، پوزخند می زنند. کبیر ۱، شاعرانه ترین شخص افراطی در میان نیرگونا بوکته های مزبور، حتی اندیشهٔ ادیان مختلف را به تمسخر می گرفت.

آیا خدا در مسجد زندگی میکند؟
پس چهکسی در همه جا زندگی میکند؟
آیا رام ۲ در بُتها و زمین مقدس است؟
آیا شما نگاه کرده اید و او را در آنجا یافته اید؟
هاری ۳ در شرق، الله ۴ در غرب ـ
بنابراین شما دوست دارید خواب ببینید.
در دل جست و جو کن، در دل فقط:
در آنجا منزل دارند رام و کریم ۱۳]

او هم مسلمانها و هم هندوها را بهخاطر مناسک پوچی که برگزار میکنند، مورد انتقاد قرار میدهد، درحالی که هرگز واقعاً این ایمان یا درک را ندارند، که خدا در درون آدمی حضور دارد. او غالباً اعمال دینی را به مسخره می گیرد، و می گوید اگر مانند یک مرتاض برهنه راه رفتن باعث

<sup>1.</sup> Kabir.

<sup>2.</sup> Ram.

<sup>3.</sup> Hari.

<sup>4.</sup> Allah.

<sup>5.</sup> Karim.

روشن نگری می شود، پس گوزن ساکن در جنگل، کاملاً به روشن نگری رسیده است. به کرات قدیسان نیرگونابوکته، ندا در داده اند که خدا در درون هر شخص وجود دارد، نه در مسجد یا در معبد، و اینکه فقط ایمان حقیقی می تواند آدمی را به سوی خدا رهنمون شود، نه ازبر خواندن متون سنسکریت، مانند یک برامین ایا خواندن پنج نوبت نماز مانند یک مسلمان.

قدیسان مزبور تعلیم می دادند که ارتباط با خدا از طریق ستسنگ به نتیجه می رسد: باهم آمیختن دیگر بوکته ها، و کرتن به خواندن سرودهای نیایش. آنان اعمال مربوط به مناسک دینی، یادگیری علوم نقلی و پایبندی به تکلیف شرعی را مردود می شمر دند. مهمتر از هر دهرمه ای، وقف کردن کامل خویشتن برای خدا بود. یکی از راههای تمرکز حواس داشتن در تمام اوقات برای به یاد خدا بودن، عبارت بود از ذکر نام خدا در پیش خود خواه به صوت خفی. البته، پیروان فرقه های مختلف نامهای مختلفی را ذکر می کنند، بعضی لفظ «راما»، و بعضی لفظ «شیوا» را بر زبان می آورند، اما اصل قاعده برای همگان یکسان است.

\* \* \*

اما یکتاشناسی و توحیدی که بر هندوئیسم در دوران کلاسیک حاکم بود، هنوز هم در سنتِ جدیدِ آیین مزبور زنده و پویاست. در قرون و سطا، این یکتاشناسی با اعمال یوگایی و ارتباطهای دقیق بین انسانیت و الوهیت در آمیخته بود و با فلسفهٔ اوپانیشادی، در الهیات و دایی ترکیب شده بود.

<sup>1.</sup> Brahmin.

<sup>2.</sup> Satsang.

<sup>3.</sup> Kirtan.

واضحترین صدا در یکتاشناسی هندو از زبان شاعر ـ قدیسان شنیده می شد، کسانی که آثارشان چنان تأثیرگذار بود که به صورت بخشی از کتاب نماز معبد درآمد، به فلسفه تشکل بخشید. در اواخر قرونوسطا، تمام این رشته ها درهم تنیده شده بود، به طوری که صور ذهنی مجموعهٔ دقیق نظام تنتره ای توانست در شعر یک نساج درس نخوانده، متجلی شود و یک برامین ـ شاعر ا توانست مناسک دینی و کاست را مردود بشمرد و به همگان بگوید که یگانه عمل دینی مورد لزوم عبارت است از تکرار نام خدا همراه با ایمان حقیقی. اعمال عمومی و خصوصی که زندگی دینی فرد هندو را فراهم می سازد، در طی دوران قرون و سطا انسجام یافت و کم یا بیش تا ادوار جدید ثابت باقی ماند.

<sup>1.</sup> Brahmin - poet.

٤

### عصر جدید

# هندوئيسم در عمل

سرمشقهای اصلی رفتار فرد هندوی دوران جدید، با زندگی دینی موصوف در پورانه ها هماهنگ باقی ماند. تارکان دنیا به مکاشفه می پردازند و از قلمرو اجتماعی قطع علاقه می کنند، روحانیان دعا می خوانند و نذورات تدارک می بینند، و رؤسای خانواده ها در خلوت و جلوت به ستایش خدایان سرگرمند. گروه اخیر اکثریت را تشکیل می دهند و در این فصل به آنها پرداخته می شود. عبادتشان در دو حوزه انجام می گیرد: حوزهٔ معبد و حوزهٔ خانوادگی. مناسبت زمانی بیشتر اعمال دینی در چارچوب هرکدام از این حوزه ها بدقت تنظیم شده است. در سطح فردی، مناسک عبادی ممکن است برای نشان دادن مراحل تغییر

در زندگی یک شخص یا واکنشها در قبال موقعیتهای خانوادگی باشند. در یک سطح کلی تر، مناسک عبادی در مواقع خاص روز، ماه، و سال، برحسب تقویم شمسی ـ قمری که بر هندوئیسم ناظر است، برگزار مىشود.

#### معىد

#### معماري

یکی از تمایزهای مهم بین سنت و دایی قدیم و هندوئیسم، منطقه بندی دینی، هنگامیکه معابد دایمی برای مراکز برگزاری نیایش بنا میشدند، است. محل برگزاری مناسک ودایی قابل انتقال بود، این مناسک ممکن بود در هرجاکه یک محراب آتش ۱ بهنحوی مناسب بنا می شد برگزار شود. اما در دوران کلاسیک (در حدود ۳۲۰ ـ ۵۰۰ م.)، معابد بهصورت کانون برگزاری مناسک درآمده بودند، و بهجای خدایانی که در فضا اقامت داشتند و باید به میانجی گری آتش که نذورات را به آسمان می بردند، ستایش شوند، اکنون خدایان را در محلهای ویژه مستقر ساخته بودند. امروز این معابد، اقامتگاههای خدایان شدهاند، اماکنی که خدا در آنها در عالم فانی حلول کرده است. هر معبد یک خدا یا بانو ـ خدای سرپرست دارد، غالباً همراه با دیگر خدایان متحد باهم، و معمولاً یک معبد مبتنی بر خلق این داستان که میگوید چگونه خدای مزبور برای سرپرستی به آن مکان آمد وجود دارد. به این ترتیب، سرزمین هند، سرزمینی است که خدایان، خودشان را در آنجا متجلی ساختهاند.

پیش از سدهٔ بیستم، معمولاً معابد بنا می شدند و با ضمانت اعضای

<sup>1.</sup> Fire altar.

خاندان سلطنتی و حامیان ثروتمند، تداوم پیدا میکردند. حامیان مزبور، پول، جواهرات، محصولِ کشاورزی، و زمین اهدا میکردند. به سبب همین هدایا، معابد عمومی غالباً بخوبی از مال و ثروت بهرهمند میشدند. معابد بزرگ هنوز هم املاک وسیعی دارند و هدایایی را از مؤمنان دریافت میکنند. در اعصار جدید، از اموال معبد برای حمایت از نهادهای خیریه مؤسسههای آموزشی، و بیمارستانها استفاده مییشود. همچنین سرپرستان برخی از معابد در هند، به احداث معابد در کشورهای خارجی برای استفادهٔ هندوهای خارج از جنوب آسیا اقدام می ورزند.

تنوع منطقهای زیادی در معماری معبد هندو وجود دارد، اما این بناها را می توان برحسب دو نوع معمول از نقشه ها، سبک جنوبی و سبک شمالی، طبقه بندی کرد. در هر دو سبک، طرح معبد با کیهان و با هیئت



معبد راجارانی در بونهوشنار، اُریسه، شمال هند.

الهی ۱ همبستگی دارد. سبک جنوبی دارای یک زیارتگاه مرکزی است که در یک محوطهٔ سرباز ساخته شده است. زیارتگاه مزبور را دیواری با چهار دروازهٔ دارای برج ـ عوپورامها ۲ ـ که در چهار جهت اصلی بنا شدهاند، فرا گرفته است. گویورامها معمولاً به شکل لایههای بلکانی ساخته شدهاند، با تصاویری از خدایان که سطوح آنها را زینت دادهاند. این برجها ممكن است بسيار بزرگ باشند، و در هوا به اندازهٔ دويست فوت قد کشیده باشند. معابد بزرگتر به شهرهای کوچک شباهت دارند. مؤمنان از میان دروازه به حیاط داخلی وارد می شوند و در آنجا زیارتگاههای کوچکی را با خدایان متنوع ملاحظه میکنند که زیارتگاه مرکزی راکه دارندهٔ سرپرست اصلی خدا یا بانو ـ خداست، احاطه کردهاند. طرح معماری با طرح بنتره ۴، که در صفحات پیش توصیف شد، ملازمه دارد، با چهار جهت مشخص و زیارتگاههای داخلی که بدقت تعبیه شدهاند، بهطوریکه تمام کانون تدریجاً بهسوی تندیس اصلی خدا، که بیندو<sup>۵</sup>، نقطهای در مرکز، است، معطوف شده است. بدین نحو، معبد، نمودی است از کیهان.

معابد شمالی غالباً با یک گنبد مخروطی به نام شیکره شاخص گردیده اند. در معابد اولیه، فقط یک شیکره وجود داشت، که بالای تندیس اصلی سربرافراشته بود. بعداً، حجم شیکره برای فرا گرفتن کل معبد افزایش پیدا کرد و آنگاه معبد با اضافه کردن نواحی مقابل زیارتگاه که در آنجا نیایشگران می توانستند گرد آیند، توسعهٔ بیشتری یافت. نواحی ضمیمه شده را با سقفی مسطح یا با یک شیکرهٔ کوچکتر دیگر

<sup>1.</sup> Divine body.

<sup>2.</sup> Gopurams.

<sup>3.</sup> Stepped layers.

<sup>4.</sup> Yantra.

<sup>5.</sup> Bindu.

<sup>6.</sup> Shikara.

می پوشاندند. بسیاری از معابد، به مرور زمان دارای چندین شیکره شدند، که ارتفاعی بیشتر داشتند، بسان یک رشته کوه به سوی آسمان سربرافراشته بودند.

معابد، همچنین ممکن است یک ناحیهٔ منضم به خود را، به مناسک آتشرافروزیِ وداییِ سنتی اختصاص دهند. مناسک مزبور بندرت فقط، در خلال قرون جدید برگزار می شدند. بانیِ بسیاری از آنها به لحاظ تاریخی اعضای خاندان سلطنتی بودند و در مواقع مخصوص مربوط به حاکمیت به مرحلهٔ اجرا در می آمدند، و همین که حکومتهای سلطنتی منقرض شدند، دیگر برگزاری این مناسک لزومی نداشت. چند خانوادهٔ براین هنوز هم از دانش دوران باستان حفاظت می کنند و بنیادهای تحقیقاتی سعی دارند اجرای مناسکی را که بتوان بعداً آنها را به صورت وید نویی ضبط کرد، برعهده بگیرند تا اعمال دینی عهد کهن به طور کامل به بوتهٔ فراموشی سپرده نشوند. توجه مجدد برای رونق بخشیدن به سنت، ضمناً در بر دارندهٔ مساعی القا شده جهت هرچه بیشتر متقبل شدن تلویزیونی اجراهای مناسک دینی عهد کهن است.

#### تنديسهاي معبد

خواه در سبک شمالی و خواه در سبک جنوبی، قلب هر معبد محربه - محربه است، «زهدان - خانه» است، جایی که تندیس مرکزی خدا در آن سکونت دارد. از نظر جسم، خدا در داخل گربهه - گربهه به شکل مورتی، تندیس معبد، حضور دارد. معمولاً معابد شیوا از لینگمهای شیوا به مثابهٔ مورتی های مرکزی شان بر خوردارند. معابد ویشنو، دارای

<sup>1.</sup> Garbha - griha.

<sup>2.</sup> Womb - house.

<sup>3.</sup> Egg - house.

تندیسهای و بشنو یا اَو هار و مشنو در هیئت انسانی اند، و معابد دی وی ممکن است دارای اشیای تندیسی یا غیر تندیسی باشند. پیروان برای دارش، دیدار، به معبد می آیند، تا اینکه خدا را ببینند و خدا نیز آنان را ببیند. این امر که خدا در مورتی حضور دارد، به این معنی نیست که خدا در تندیس مقید شده است. خدا نامتناهی است و قادر است به هر هیئتی در معبد، در آید، بی آنکه وجودش هرگز کاهش یابد. تندیس جسمانی در معبد، هیئتی است که برای بهره مند شدن پیروان تدارک دیده شده است.

البته، بعضی از هندوها، ستایش مورتی را نمی پسندند. آنان استدلال میکنند که خدا نامتناهی و بی شکل است، ازاین رو، هر شیء جسمانی، چیزی بیش از یک تصویر نمادین نیست. شونگکره، فیلسوف بزرگ ودانتیستی، با تأمل دربارهٔ این دو نظرگاه یادآور می شود که ستایش یک تندیس راهی بود برای تمرکز حواس شخص مؤمن و آماده شدن جهت ستایش عالیتر مطلق بی شکل. بنابراین، قابل توجه است که حتی ودانتیستها هم به ستایش زیارتگاهها تمایل نشان می دادند.

معابد، افسانه هایی دربارهٔ چگونگی پیدایش خود دارند که در آنها چگونگی سکنی گزیدن خدایان در چنین اماکنی توصیف شده است. بسیاری از این افسانه های مربوط به پیدایش، با حماسه و روایات پورانه ای مرتبطند. یکی از پرطرفدار ترین معابد ویشنو در تیریوپتی ا واقع است. در اینجا خدا، ونکته شوره آ ـ خدای تپهٔ ونکته آ ـ نامیده می شود. مطابق روایت، موقعی که خدا تصمیم گرفت در آنجا به استراحت بپردازد ـ بعد از اینکه او به صورت گرازی نر درآمده بود تا زمین را از غوطه ور شدن در آبهای عالم نجات بخشد ـ این تپه به جایگاه فعلی اش به فرمان ویشنو

<sup>1.</sup> Tirupati.

<sup>2.</sup> Venkateshwara.

<sup>3.</sup> The Lord of venkata hill.

آورده شد. برخی از افسانه های مربوط به معابد حاکی از آن است که چگونه خدا یا بانو ـ خدا در معبدی به سبب عبادت یک قدیس خاص متجلم شدهاند. یک معبد ممکن است به این دلیل بنا شده باشد که استغاثه كرده و از خدا خواسته است كه بهطور دايم در مكاني خاص حضور یابد و خدا هم صلاح دیده است که این درخواست را محترم شمارد. غالباً، در یک معبد مختص شیوا، افسانه وار نقل می شود که چگونه شیوا به آن مکان آمد و با بانو ـ خدای محلی ازدواج کرد. چنین موردی دربارهٔ معبد میناکشی  $^{1}$  واقع در مدوری  $^{7}$  نقل می شود. شیوا برای ازدواج با میناکشی، ملکهٔ قلمرو پاندیان ۳، به مدوری آمد، و به عنوان ساندره شَوَره ۴، دستیار ملکه شد. ازدواج خدایان را همه ساله در معبد جشن می گیرند. زیارتگاههای معینی را که وقف دیوی ۵ شدهاند با داستان مُثله كردن ستى كه قبلاً شرح داده شد، مربوط دانستهاند. معابد، همچنین ممکن است در موقعی که یک خدای محلی به خانهای نو نیاز دارد، ساخته شوند. در ناحیهٔ کانکوی تامیل نادو<sup>ع</sup>، بانو ـ خدای کالی (از لحاظ محلی باعنوان کالی یاتا ۷ معروف است) با خانواده ای دیدار کرد و خواستار شد که معبدی برای او بنا شود. او قبلاً در یک باغ نارگیل ساکن شده بود، جایی که یک تریشوله  $^{\wedge}$  (نیزهٔ سه شاخه  $^{\circ}$ )، تجسم نمادین حضورش بود. اما همین که شهر وسعت یافت، باغ جایش را به خانهسازی داد و این بانو ـ خدا به علت ناپدید شدنِ اقامتگاهش تقریباً فراموش گشت.

<sup>1.</sup> Minakshi temple.

<sup>3.</sup> Pandyan kingdom.

<sup>5.</sup> Devi.

<sup>7.</sup> Kaliyatta.

<sup>9.</sup> Trident.

<sup>2.</sup> Madurai.

<sup>4.</sup> Sundareshwara.

<sup>6.</sup> Konku region of Tamil Nadu.

<sup>8.</sup> Trishula.

ازاینرو، با تأسیس یک معبد، وی صاحب خانهای نو شد.

### هنر تمركز

معبد، دنیای فانی را با قلمروی الوهیت مرتبط میکند. ارتباط مزبور از چند طریق قابل درک است. در مهمترین سطح، معبد اقامتگاه خداست، محلی که خدا متجلی شده است و در دسترس مردم قرار گرفته است. اما ساختار خود معماری نیز مقدس شمرده می شود. علت این امر آن است که نمودار اکف معبد، یک مدل مادی از نظم کیهان است.

طرح معبد را بهمنابهٔ مدلی از کیهان، می توان با نگاه کردن به معماری معبد سبکِ جنوبی تصویر کرد. نقشهٔ زمین، یک منده است که از روی کیهان الگوبرداری شده است. این نقشه مربعی است که بهصورت شبکهای شطرنجی تقسیم بندی شده است. بخش مرکزی، مکان حرم شبکهای شطرنجی تقسیم بندی شده است. بخش مرکزی، مکان حرم داخلی، با یک خدای سرپرست مانند برهما، خدای آفریننده، تشخص یافته است. برهمای محاط شده، قلمرو قدسی است، که در آن خدایان دنیوی و اولیای هدایتگر ساکن شدهاند. بخش دیگر جایگاه انسانهاست. در آن سوی جایگاه انسانها، بخش دیوها واقع شده است. در یک زیارت نمادین، زائران از دنیای خارجی زندگی فانی عبور می کنند و به قلمرو دی وی وی می کنند و به قلمرو دی وی وی اقامت دارد، برسند. فعالیت جسمانی ظاهری شخص برای نزدیک شدن به خدا، منعکس کنندهٔ سفر باطنی از کانونی در زندگی دنیوی به سوی جذب در نیایش است.

در عین حال ارتباطات میان انسان و قلمروهای قدسی، توسط

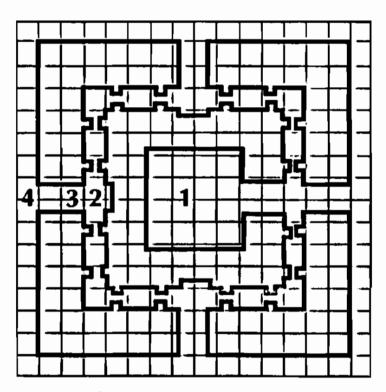
<sup>1.</sup> The temple floorplan.

<sup>2.</sup> Mandala.

<sup>3.</sup> Demons.

<sup>4.</sup> Devas.

تصویرهای معبد از قبیل یک کوه و بدن پوروشه نشان داده می شوند. تصویر کوه، بیشتر در شمال متداول است، منطقهای که برخی از معابد به نام کوه های بزرگ اساطیری مرو $^{1}$  و کائیلاسا $^{7}$  نامگذاری شدهاند. می گویند که خدایان بر چکاد این کوهها اقامت دارند، ازاین رو، دیدار از معبد، جایگزینی است برای سفر به کوهها. شیکرهٔ کوه ـ مانند، در بالای گربهه ـ گریهه، مکان تندیس اصلی و مرکز قدرت معبد، قد برافراشته



نقشهٔ کف معبد برهادشوره، هند، نشان می دهد که چگونه کف معبد براساس یک مندله طرحدار شده است.

كلىد:

۱. جایگاه مقدس (براما)

۲. راه طواف (قلمروهای خدایان)

٣. ديوار پيرامون (قلمرو آدميان)

۴. ايوان (قلمرو اهريمنان)

1. Meru.

است. نوک شیکره و مرکز مقدس، در امتداد یک محور مرکزی باهم مربوط شده اند، امتدادی که نورِ قدرت خدا از آن ساطع است. درجهٔ صعود در امتداد محور مزبور، در جهت نوک شیکره به عنوان هدفِ غاییِ رهایی یافتن از تولد مجدد، با پیشرفت به سوی روشن نگری یکسان تلقی شده است. در تصویر سازی کیهانی، آسمان این محور را نگاه داشته است. در تصویر سازی انسان واره ۱، محور مزبور ستون فقراتِ پوروشه، که بدنش کیهان است، محسوب می شود. همچنین این محور با ستون فقرات ظریف اعمال تنتره ای، امتدادی که کان دلی نی مشاکتی ۲ در درون شیوا مستهلک می شود، مطابقت دارد.

#### مناسك معيد

مناسک داخل معابد را روحانیان حرفهای برگزار میکنند. هستهٔ اصلی مناسک پوجا<sup>۳</sup>، پرستش مورتی، است. در پوجا، با خدا به عنوان یک مهمان شاهانه رفتار میکنند. خدا را شستوشو می دهند، با پوشاندن لباس و حلقههای گل می آرایند، و به او غذا و نوشابه تعارف میکنند. موقعی که تندیسهای قابل حمل مخصوص، در حرکت دسته جمعی حمل می شوند، بالای سرِ خدایان چتر می گیرند. برای سرگرمی آنها می نوازند و می رقصند. روحانیان به خدایان، میوه، گل، یا نارگیل پیشکش می کنند. بخش پایانی مراسم را آره تی آتشکیل می دهد، که روحانیان در طی آن چراغهای روشن و مشعلهای آغشته به کافور را پیشاپیش مورتی ها تکان جراغهای روشن و مشعلهای آغشته به کافور را پیشاپیش مورتی ها تکان می دهند. در جریان آره تی، بسیاری از پیروان دستهایشان را درحالی که کف آنها را به هم فشر ده اند، به نشانهٔ احترام، به سوی پیشانی خود بالا می برند.

<sup>1.</sup> Anthropomorphic imagery.

Kundalini - shakti.

<sup>3.</sup> Puja.

<sup>4.</sup> Arati.

آنگاه شخص روحانی، مشعل آغشته به کافور را در برابر جمعیت می گیرد و مردم دستهایشان را گرد مشعل به صورت کاسه درمی آورند و بعد آنها را به چشمانشان می کشند. به واسطهٔ این ادای احترام، قدرت و لطفِ نگهدارندهٔ خدا، به پیروان انتقال داده می شود. بعد از پوجا، پیروان برهَ سادَه الله عنى «لطف» است. المناف منى «لطف» است. پرهٔساده، ممکن است از میوه یا گلهایی باشد که به مودتی پیشکش شده بود یا آب و دیگر مایعاتی که در مراسم شستوشو دادنِ خدا مورد استفاده قرار گرفته بود. در معابد شیوا، پرهٔساده اغلب خاکستر سفید است، مادهای که مخصوصاً با خدای مزبور ارتباط داده شده است. غذا خورده می شود، آب ممکن است روی سر پاشیده شود و مقداری از آن نیز نوشیده شود، و خاکستر معمولاً به پیشانی مالیده می شود، گرچه اندكى از آن هم امكان دارد بلعيده شود. تمام اين مواد با خدا در طى پوجا مرتبط هستند، بنابراین با قدرت و لطف الهی آغشته گشته اند و سپس به هواخواهي كه آنها را دريافت مي دارد، انتقال مي يابند. پر هساده، نقطهٔ اوج مناسک پوجاست.

صحنهٔ داخل یک معبد که پوجای مزبور در آن برگزار می شود با عبادت دسته جمعی کلیسای مسیحیان بسیار متفاوت است. پیروان به صورت گروهی واحد، و به طور همزمان، برای دعا و نیایش گرد نمی آیند. اگرچه آنان موقعی که روحانیان به تقدیم کردن نذورات می پردازند، برای تماشا جمع می شوند، اما پرستش داخل معبد، عمدتاً جنبهٔ خصوصی دارد. هنگامی که مردم به خدا، برای نیایش، دریافت دارش و شنیدن سخنان روحانیان، نزدیک می شوند، هدایایی تقدیم معبد می کنند، و پرهساده دریافت می دارند. این بدان معنا نیست

<sup>1.</sup> Prasada.

که مؤلفهٔ اجتماعی برای مناسک عمومی وجود ندارد. در معبد، به طور مداوم فعالیت انجام می شود. نه فقط روحانیان مناسک عبادی را هر روز، سه بار در برابر هر تندیس انجام می دهند، بلکه گروههای مردم دایماً به معبد داخل و از آنجا خارج می شوند. در معبد عدهای از مردم در پیش پای خدا سجده می کنند و به نیایش می پردازند، درحالی که عدهای دیگر آرام نشسته و به مراقبه مشغولند. گروههایی نیز ممکن است گرد هم آیند و به خواندن سرودهای دینی بپردازند. افراد بیمار با شکیبایی در معبد می نشینند و منتظر می مانند تا خدایان آنان را شفا دهند. هنگامی که بزرگان در گوشه و کنار معبد به خواندن متون مقدس سرگرمند، کودکان یا با دوستان خودگپ می زنند و یا بازی می کنند. معبد جایی است شلوغ و پر جنب و جوش، اما ارتباط متقابل میان پیرو و خدا به صورت خصوصی تحقق می پذیرد.

به طورکلی، پوجا برای خشنود کردن خدایان انجام میپذیرد. اگر خدایان به شایستگی محترم شمرده شوند، جامعه در پناه خدا رونق میگیرد و، برعکس، اگر خدایان ناراضی گردند، ممکن است مصیبتی پیش آید. برخی از روحانیان اظهار میدارند که مشکلات جدید از نتایج اجرای مناسک به طور نادرست است. اما آنان بی درنگ خاطرنشان میکنند، که در عین حال اگر مناسک بسیار خوب انجام پذیرد، خدا مجبور نمی شود به شیوه ای خاص عمل کند. آدمیانِ فناپذیر، نمی توانند بر خدایان تسلط یابند.

با آنکه نیایش، به طور اید آل، به خاطر عشق به خدا انجام میگیرد، اما در واقع بیشتر مردم برای درخواست نعمات از خدایان به معابد می روند. خدایان در ایام خشکسالی، آمدن سیل، قحطی، یا شیوع بیماری همه گیر، برای کمک به جامعه قدم پیش می گذارند. همچنین از آنان برای

یاری رسانی به اموری خصوصی در ارتباط با مواردی از قبیل بیماری، باروری، و مسائل معیشتی خانواده، تقاضای کمک می شود. اما غالباً گفته می شود که این امور روزمره برای خدایان بزرگ بسیار کم اهمیت است و پرداختن به چنین مواردی را در غالب اوقات به خدایان محلی محول می کنند. بنابراین، چنین اموری به مقولهٔ پرستش خانوادگی مربوط می شود.

水水水

# پرستش **خانوادگی** زیارتگاهها

پرستش خانوادگی دارای بسیاری از همان ویژگیهای مربوط به رسم و آیین معبد است. هر خانه دارای بخشی است که به خدایان خانگی اختصاص داده شده است، خواه در اتاقی مخصوص یا در تاقچهای در یک اتاق. محراب خانگی معمولاً چندین تندیس دارد، زیراکه هرکدام از افراد خانواده ممکن است خدایان متفاوتی را پرستش کند. هر فرد دارای یک ایشته دی و تا ، «خدای برگزیده»، است که با او ارتباط ویژهای دارد. یک خانواده ممکن است شیوا را به عنوان خدای حامی خود برگزیده باشد، اما، در عین حال امکان دارد یک برادرزن از خانوادهای برخاسته باشد که به بانو \_ خدا دورگا معتقد است و برادر دیگر ممکن است به کریشنا اعتقاد داشته باشد. بنابراین، هر سه خدا ممکن است در محراب خانگی به شکل تندیس یا تصویر، قرار داده شوند. سایر خدایان با

<sup>2.</sup> The goddes Durga.

وظایف ویژه مانندگنهشه ۱، برطرفکنندهٔ موانع، و سَرَوَتی ۲، بانو ـخدای دانش، امکان دارد در کنار تندیسهای اصلی قرار گیرند. همچنین ممکن است، در کنار آنها تصویرهایی از قدیسان بزرگ گذاشته شود. وجود تصاویر غیرطبیعی مانند لینگم شیوا ۳ و سنگ شَله مرمه ۲، که در بر دارندهٔ اثری از یک ماهی فسیل شده می باشد که نماد ویشنو است، در خانه ها معمول است. شکه گرمه در محفظه ای نقره ای که به شکل ماری بزرگ ساخته شده، قرار گرفته است که ویشنو به همان صورت که در اساطیر پورانی آمده، در آن می خوابد.

خدایان و بانو ـ خدایان محلی در پرستش خانگی بیشتر برجسته اند، تا ویشنو، شیوا، و دی وی، زیرا بسیاری از هندوها بر این باورند که خدایان اخیر، عمدتاً به آفرینش، حفاظت، و نابودی کیهان مربوط می شوند، درحالی که، خدایان محلی به امور روزمرهٔ مردم توجه دارند. خدایان و بانو ـ خدایان مزبور معمولاً به یک مکان مشخص اختصاص دارند. بیشتر روستاها یک خدای، معمولاً یک بانو ـ خدا، محافظ دارند. همچنین ممکن است خدایان اختصاصی به گروه های خویشاوندی ویژه مرتبط باشند. این خدایان، به سبب پیوند استوارشان با مکان و مردم، به طور جدی با خیر و صلاح جامعه مرتبطند، از آنان برای وضع هوا و محصول درخواست کمک می شود و بویژه در هنگام بیماری و باروری مفیدند.

برخی از بانو ـ خدایانِ محلی، ارتباطات خاص با بیماریها دارند. سیتَله ۵، در شمال، و مریهمن ۶، در جنوب، بانو ـ خدایانِ آبلهاند (اکنون ریشه کن شده است)این دو بانو ـ خدا دارای پیروان منطقه ای هستند، که

<sup>1.</sup> Ganesha.

<sup>2.</sup> Sarasvati.

<sup>3.</sup> Shiva lingam.

<sup>4.</sup> Shalagrama stone.

<sup>5.</sup> Sitala.

<sup>6.</sup> Mariyamman.

<sup>7.</sup> Goddesses of smallpox.

فقط به روستاهای خاص محدود نمی شوند، اما سراسر ـ هندو ا نیستند. نظریهٔ درجهٔ حرارت مربوط به شعایر دینی ۲، نقشی مهم در تشریح کردن بیماریهای همه گیر ایفا می کند. بانو ـ خدایان روستا که با بیماریهای همه گیر ارتباط یافته اند، ممکن است از لحاظ جسمی و روحی بشدت گرم شوند. اگر آنان شدیداً داغ و احساساتی گردند، خشم پرحرارتشان امکان دارد به صورت بیماریهای تبزا بروز کند. کسانی که به بیماری مبتلا گشته اند، گمان می کنند که توسط بانو ـ خدا تسخیر شده اند و می گویند برای کمک به او باید از فشار گرما، که تحمل آن بتنهایی برایش بسیار دشوار است، کم کنند. آسیب دیدگان با برگزاری مناسک دینی سردکننده به نیایش می پردازند و برای تسکین دادن و خنک کردن بانو ـ خدا به قربانی کردنِ حیوانات اقدام می ورزند.

به طورکلی، بین نوع هدایای تقدیمی به خدایان در معابد سبک برابین آو در مراسم محلی روستا تفاوت وجود دارد. خدایان و بانو ـ خدایانی که در معابد بزرگ زندگی می کنند، معمولاً هدایای گیاهی دریافت می دارند، در حالی که خدایان روستاها ممکن است خواستار هدایایی از نوع الکل و خون قربانیانی از قبیل جوجه، بز، و در بعضی اوقات گاومیش باشند. اگر خدای یک روستا، پیروان بیشتر به دست آورد و در یک معبد سنتی برخوردار از معنویت پذیرفته شود، به جای خون، بدیلهایی آمانند آب رنگین، برای این گونه هدایای غیرگیاهی تدارک دیده خواهد شد. تفاوت میان خدایان گیاهی و غیرگیاهی، بویژه در مورد بانو ـ خدایی که در بعضی اوقات هر دو نوع هدایا را دریافت می دارد، در طی یک جشنواره، دی وی

<sup>1.</sup> Pan - Hindo.

<sup>2.</sup> The theory of ritual temperature.

<sup>3.</sup> Brahmin - run.

<sup>4.</sup> Substitutions.



جشن زیارتگاههای مذهبی خدایان محلی را میتوان در هر گوشه از دهکدهها و شهرهای هند مشاهده کرد.

ممکن است به دو صورت نشان داده شود: یکی بهصورت غیرطبیعی، مانند یک کوزهٔ آب، و دیگری بهصورت یک مودتیِ مفرغی (البته موارد استثنایی هم وجود دارد). خون قربانیها به کوزه اختصاص داده خواهد شد، درحالی که تندیس مفرغی، فقط هدایای گیاهی دربافت میکند. به این ترتیب، مراسم محلی و اعمال روحانی در کنار هم برگزار می شوند.

خدایان بزرگ ممکن است بی اندازه گرم شوند و درست مانند بیماری محلی بانو ـ خدایان، نیازمند کمک انسانی گردند. در سربالایی معبد پَلَنی آ، و موروکن آخدای تامیل به عنوان یک شفادهنده مورد ستایش قرار گرفته است. اما کیفیات شفابخشی خدای مزبور، از راه تأثیرات فصلی و سماوی، و همچنین به لحاظ توجه داشتن به التماسهای بیش از حد پیروان بی شمار، می تواند مؤثر واقع شوند. دو جشنواره، یکی در سردترین فصل و یکی در گرمترین فصل سال، برای کمک به تعادل درجهٔ حرارت خدا برگزار می شود. در فصل گرم، زائران از رود کاوری آ، که گفته می شود به خسنکی آب رود گنگ است، کوزههای آب برای شست و شوی مودتی می آورند. در طی جشنوارهٔ زمستانی، زائران به موروکن هدایایی از شکر تصفیه نشده، با این اعتقاد که ماده ای است گرمابخش، عرضه می دارند.

برخی از خدایان محلی، آد بهایی هستند که از میان قهرمانان یا ارواح تسکین داده شده <sup>۲</sup>، به مقام خدایی رسیدهاند. <sup>۵</sup> قهرمانان ممکن است قدیسانی باشند که عمرشا را صرف زهد و عبادت کردهاند، یا از سلحشورانی باشند که به خاطر دفاع از جامعه مردهاند، و یا، جزو زنانی باشند که دهرمهٔ همسری را با ستی شدن در حد نهایی اش ابراز کردهاند،

<sup>1.</sup> Palani.

<sup>2.</sup> Murukan.

<sup>3.</sup> Kaveri.

<sup>4.</sup> Deified people.

<sup>5.</sup> Placated ghosts.

یعنی از راه اقدام به خودکشی در هنگام مراسم سوزاندن شوهر. چنین افرادی با خلوص اعمالشان در زندگی به مقام الوهیت نایل می گردند. آنگاه این افراد قادر می گردند به کسانی که برای آنان احترام قایل می شوند، کمک کنند. مردم، بهخاطر خاستگاههای انسانی آنان، گمان میکنند که این گونه خدایان به امور دنیای فانی علاقهٔ خاص دارند، بویژه نسبت به کسانی که در جامعهٔ سابقشان زندگی می کنند. از سوی دیگر، ارواح را برای اینکه آنان را از آسیبرسانی باز دارند، می پرستند. ارواح بدخواه، ارواح مردمی است که به مرگهای بد دچار می شوند، مانند قتل، خودکشی، حادثه، بیماری، سر زا رفتن، یا هر واقعهای که موجبات مرگ زودرس را فراهم می آورد. قربانی بدون احساس رضایت می میرد، و ازاین رو، ناراضی است و احتمالاً موجب رنج کسانی که از ارثیهٔ شخص متوفا برخوردار گشتهاند، می شود. بنابراین، به عنوان مثال، زنانی که بدون بچهدار شدن می میرند، ممکن است به صورت ارواحی که برای کودکان مضرند، درآیند. با تقدیس و پرستش روح، روح بدخواه را می توان مهار كرد و حتى سودمند گردانيد. معمولاً چنين پرستشى، همراه با اعضاى خانوادهٔ شخص متوفا برگزار می شود، اما اگر روح به مقام خدایی رسیده، به سبب قادر بودن برای یاری رسانی به مردم، شهرتی کسب کند، امکان دارد، پیروان بیشتری به دست آورد.

خدایان محلی، بعضی اوقات دارای م ابدی کوچکند که برای آنان وقف شده اند، اما معمولاً در زیارتگاههای خارج از معبد، نسبت به آنان ادای احترام مسی شود. مورتی ها در این زیارتگاه ها غالباً دارای شکل غیر طبیعی اند: ممکن است کوزه ای آب، یک درخت، یک نیزهٔ سه شاخه به نام تریشوله، یا یک تخته سنگ رنگ شده باشند. زیارتگاه مختص بانو خدای روستا، امکان دارد در نقاط مرزی روستا ساخته شود، در جایی که

او بتواند پیروانش را از دستِ نیروهای بدِ خارجی محافظت کند. اشخاص به مرحلهٔ خدایی رسیده، معمولاً در کنار گورهایشان مورد پرستش قرار میگیرند.

#### خبرگان دینی

جز روحانیان برامین، خبرگان دینی بسیار زیاد دیگری نیز وجود دارند که در اعمال دینی خانوادگی نقشهایی ایفا میکنند. در میان اینان کسانی هستند مثل قدیسان، شفادهندگان محلی، جنگیران، و میانجیهایی که از حمایت خدایان برخوردارند. قدیسان، که سادهوها نامیده می شوند، لباسهای مختلف بر تن میکنند. برخی به سازمانهای ژهبانی وابستهاند، مانند آنهایی که توسط شونگکره تأسیس شدند، بقیه هم در زمرهٔ تارک دنیاهای عزلتنشین قرار دارند. بعضی رداهای نارنجی میپوشند، برخی نیز به عنوان جزئی از راه و رسمشان برای رهایی یافتن از همهٔ قید و بندها، لخت و برهنهاند. برخی به اعمال مرتاضانهٔ بسیار سخت می پردازند، عدهای هم از راه و رسم جنا ـ یوگا، با تلفیق کردن مراقبه و مطالعه و تأمل در متون مقدس، تبعیت می کنند. به رغم مسیرهای گوناگونشان، سادهوها به عنوان مردمانی مقدس محتر، شمرده می شوند، زیرا آنان از امنیت زندگی دنیوی چشم پوشیده و رجود خودشان راکاملاً وقف تحقیق و تفحص دینی کردهاند. این ساد، وها ممکن است، به هنگام رفتن به زیارت یا ساکن شدن در نزدیکی یک نمهر برای انجام دادن اعمال مرتاضانهٔ خود، از میان مردم عبور کنند. مردم با دادن غذا و هدایا حمایت میکنند. گاهی فرد ریاضتکش به کسانی که می خواهند از این افراد ریاضتکش راهنمایی شوند، پند و اندرز یا آموزشهای دینی می دهد. از آنجاکه

<sup>2.</sup> Jnana - Yoga.

سادهوها به انجام دادن یوگا می پردازند، این اعتقاد وجود دارد که از قدرتهای استثنایی برخوردارند. درنتیجه، مردم ممکن است از آنان برای فایق آمدن بر مشکلات محلی شان، مانند خشکسالی یاری بخواهند.

همچنین مردم ممکن است برای مشورت نزد گوروها بروند. گوروها معلمان دینی اند که در کنار عدهٔ اندکی از شاگردان به کار آموزش مشغولند، اما آنان در عین حال با عدهٔ کثیری از مردم، به دلیل موقعیت معنوی و توانمندی خاصشان برای کمک به دیگران در صراط دینی، سر و کار دارند. برخی از گوروها در زمرهٔ سادهوها قرار دارند، اما بقیهٔ آنان صاحبِخانه و خانواده اند. ممکن است توجه گوروهای صاحب خانواده، از زندگی مادی معطوف به این شود که خودشان را وقف امور روحانی کنند، اما در عین حال لزومی نمی بینند تا عهد کنند که تارک دنیا شوند. معمولاً اعضای خانواده جزو شاگردان گوروها هستند و ممکن است جای رهبر روحانی را یکی از فرزندان بگیرد.

در کنار این چهرههای دینیِ سرشناس، کسانی مانند شفادهندگان هستند که کارشان به دانشِ مرتبط میان بدن، روح، و عملکردِ کیهان متکی است. شفادهندگان روشهایِ قدیمیِ پزشکی را، که معتقد است بیماری نتیجهٔ عدم تعادل در بدن است، به کار میگیرند. این عدم تعادل در نتیجهٔ مسائلی مثل داشتن رژیم غذایسی ناه ناسب، انجام دادن کار بدنی توان فرسا، ارواح شیطانی، و قرار گرفتن در معرض گرما و سرما عارض می شود. برای درمان کردن بیماری، دارو، ماسک عبادی، و تغییر دادن رژیم غذایی تجویز می شود.

جنزدگی ۲ در مناسک هندوئیسم، بویژه در جنوب هند، امری متداول است. چند نوع مختلفِ جنزدگی وجود دارد، در جنزدگیهای ناخواسته،

<sup>1.</sup> Gurus. 2. Possession.



این مرد نپالی، درحالیکه به عنوان یک مبلغ روحانی برای یک خدا در طی مناسک عبادی رفتار میکند، به حالات خلسهوار نایل می آید.

جنها یا دیوها بر یک شخص تسلط می یابند و باید توسط جنگیری حرفهای از بدن دفع گردند. همچنین انجمنهای رسمی آداب جنزدگی وجود دارند. در میان اینها طالع بینان حرفهای هستند که به عنوان واسطه های احضار ارواح، با الگویی از جنزدگی، برای برآورده ساختن نذر و نیازها عمل می کنند. کسانی که از خدا یاری می خواهند، شرافتمندانه به یکی از خدایان قول می دهند تا در یک زیارت یا در یک حرکت دسته جمعی شرکت کنند، و آنها اغلب در طی حرکت دسته جمعی توسط خدا یا بانو خدایان تسخیر می شوند. همچنین متخصصانی هستند که توسط یک خدا بر مبنای اصلی ثابت در موقعیت مناسک خاص به حالت جنزده در می آیند. یک مثال این امر، سامیادی، «رقصندهٔ خدا» ی جنوب هند، است. سامیادی بسه حالت جنزده در می آید و به عنوان

سخنگویی موقت به یکی از خدایان، در طی جشنواره ها، خدمت میکند. رقصندگان به خاطر کارهای شگفت مرتاضانه شهرت دارند، مانند راه رفتن از روی زغالهای مشتعل، که به مثابهٔ اثبات حالت جنزده شان اعمال می شود و گواه بر قدرت خدایی است که آنان را از رنج و درد مصون می دارد. هنگامی که خدای رقصنده در حالت جنزدگی است، مردم می توانند از وی خواستار نصیحت و قوت قلب شوند.

غالباً، نقشهای شفادهنده، مشاور، و طالع بین با همدیگر درآمیختهاند، زيراكه آنها از صفات الوهيت هستند و شخص جنزده ادريكم، از خدایان جذب شده است. این امر در مورد والیمما۲، بانویی از جنوب هند که برای خدمت به موروکن تفرا خوانده شد، صدق میکند. والیمما، در خانوادهای که سرسپردهٔ موروکن بود متولد شد. هر سال آنها برای زیارت به معبد یَلَنی ۴ می رفتند. موقعی که والیمما دوازده ساله بود، او در طی زیارت، توسط خدا به حالت جنزده درآمد. خدا به او دستور داد که به مدت شش ماه، روزه بگیرد و سکوت اختیار کند. بعد از به پایان رساندن این دوره، در خواب دید که موروکن به او گفت به مدت هفت روز پیرامون روستاهای همسایه، درحالی که سوزنی در زبانش فرو کرده است، پرسه زند و آنگاه به معبد بَلَنی باز گردد. در طی این گشت و گذار، دختر توسط خدا به حالت جنزده درآمد و در امتداد کوچههای روستا به رقص پرداخت، ازاینرو، مردم او را سامیادی، رقصندهٔ خدا، نامیدند. هنگامی که او به معبد رسید، خدا او را دوباره به حالت جنزده درآورد و به او یک مانترهٔ سرّی<sup>۵</sup> داد که او را قادر می ساخت بیماریها را شفا دهد و آینده را نىشگوس كنىد م

<sup>1.</sup> Possessed person.

<sup>2.</sup> Valliyamma.

<sup>3.</sup> Murukan.

<sup>4.</sup> Palani.

<sup>5.</sup> Secret mantra.

پیشگویی کند. از آن موقع به بعد، پیروان برای شفا یافتن و شنیدن نصیحت نزدش آمدهاند. او، پوجاها از در برابر شمایلی از موروکن در اتاق خود که به صورت یک «معبد ـ خانه» ۲ درآمده است، انجام می دهد و خاکستر و آب متبرک را بعد از مناسک، درست مانند یک روحانی معبد، در میان پیروان پخش می کند.[۱]

## دارمهٔ خانوادگی<sup>۳</sup>

خانواده، قلمرو دارمهٔ خانوادگی است، جایی که افراد وظایف سنتی شان را انجام می دهند، به عبادت روزانه می پر دازند، و جشنهای ویژه را به خاطر توجه به وقایع مهم مانند زادروزها و ازدواجها برگزار می کنند. هر عضو خانواده باید، به طور مطلوب، هماهنگ با وظایف دارمهای آزندگی کند. مرد بزرگ خانواده باید برای نگهداری خانواده اش کار کند و از پایگاه اجتماعی خود دفاع نماید. او باید در نظر داشته باشد که پسرانش به نحوی شایسته تحصیل کنند و آنان را برای آشنایی با کسب و کار خانواده تربیت کند. زنش برای اداره کردن خانه و آماده ساختن غذا، و مهارتهایی که باید به دخترانش بیاموزد، مسئول است. یک خانوادهٔ سنتی ایلی ۵، ممکن است شامل برادرهای جوانتر باشد، که همراه دیگر افراد خانواده به حرفه و شغل و امور خانه یاری می رسانند. آن دسته از افراد خانواده که در خارج از منزل به کار مشغولند، معمولاً به بودجهٔ خانواده کمک می کنند. پدر بزرگها و مادر بزرگها هم، بویژه در مورد مواظبت از بچهها، خانواده را دست یاری می دهند. معمولاً مادر بزرگها و یدر بزرگها اسطورهها و دست یاری می دهند. معمولاً مادر بزرگها و یدر بزرگها اسطورهها و دست یاری می دهند. معمولاً مادر بزرگها و یدر بزرگها اسطوره ها و دست یاری می دهند. معمولاً مادر بزرگها و یدر بزرگها اسطوره ها و دست یاری می دهند. معمولاً مادر بزرگها و یدر بزرگها اسطوره ها و دست یاری می دهند. معمولاً مادر بزرگها و یدر بزرگها اسطوره ها و دست یاری می دهند. معمولاً مادر بزرگها و یدر بزرگها اسطوره ها و

<sup>1.</sup> Pujas.

<sup>2.</sup> Temple - house.

<sup>3.</sup> Family dharma.

<sup>4.</sup> Dharmic obligations.

<sup>5.</sup> Traditional extended family.

افسانه های هندو را، دست به دست رساندن خرد و حکمت سنتی را، برای کودکان تعریف میکنند. آنان از افراد جوانتر خانواده توقع دارند که مؤدب باشند و به بزرگترانشان خدمت کنند.

هر خانه دارای یک محراب ـ معمولاً در آشیزخانه که یاکی مواد غذایی محیط مناسبی را فراهم میسازد -است. خدایان خانگی با مناسک یوجای یکسان همانند تندیس، اما به شکل ساده شده، مورد يرستش قرار مي گيرند. در خانه با خدا بهمثابه يک مهمان محترم رفتار می شود. فرد مؤمن، آب را برای نوشیدن و شستوشو، غذا، و شاید هم بُخور التعارف می کند. اگر تصاویر خانگی تندیس باشد ممکن است به آنها جامههای ابریشمی بپوشانند. هم تصاویر و هم تندیسها را با حلقه های گل تزیین میکنند. پوجاهای خانوادگی باید مرتباً برگزار شوند، یعنی بهطور مطلوب همهروزه اما در برخی از موارد هفتگی. خانوادههای ثروتمند و برخاسته از كاست بالإغالباً برامين ها را براي اجراي پوجاهايشان، بویژه برای جشنهای مهم، استخدام میکنند، اما بیشتر مناسک خانوادگی توسط مردم عادی برگزار می شوند. با آنکه مردان معمولا در مواقع خاص، شاخصند، اما عبادت روزمره غالباً برعهدهٔ زنان است. پوجا، پیش از صرف صبحانه انجام می گیرد و دوباره هنگام عصر، قبل از خوردن شام. کل غذای آماده شده برای خانواده را پیش از خوردن، به خدایان تعارف مى كنند. هدف اصلى نيايش خانوادگى بهخاطر محافظت از خانواده است، اما مناسكي هم به عنوان اظهار ارتباط ميان فرد مؤمن با خداى برگزیدهاش برگزار می گردد.

پوجا یگانه نوع نیایش خانوادگی نیست؛ در سراسر روز فرصتهایی برای عبادت وجود دارد. هرکس می تواند روز را با یاد خدا آغار کند و

<sup>1.</sup> Incense.

روحاً تمام کاری را که در آن روز باید انجام بگیرد، به خدا پیشکش کند. زنان روستا، نیایش صبحگاهی شان را در هنگامی که به طرف رودخانه برای برداشتن آب و شستوشو می روند، برگزار می کنند. موقع بازگشت به خانه، برای نیایش و تعارف کردنِ اندکی برنج، یک لول عنبر ۱، یا مشتی آب برای خدایانی که در زیارتگاههایِ محلیِ کنارِ جاده اقامت دارند، توقف می کنند. در مناطق شهری، مردم ممکن است در هنگام رفتن به سر کار یا در موقع انجام دادن مأموریت برای تقدیم کردن هدایا در زیارتگاهها یا معبدها لحظاتی درنگ کنند. در طی روز، ممکن است به سادهوهای کار یا میشود، تاریخچهای طولانی در هندوئیسم دارد. این امر معیشتِ نامیده می شود، تاریخچهای طولانی در هندوئیسم دارد. این امر معیشتِ سادهوها را تأمین می کند، مردان متبرکی که سراسر زندگی خود را وقف امور دینی می کند، مردان متبرکی که سراسر زندگی خود را وقف امور دینی می کند، و موجب ارزشمندیِ فرد اهداکننده می شوند. آموختن متون دینی، خواندن سرودهای مذهبی، و تکرار مانزهها نیز بخشی از اعمال دینی روزانهاند.

زنان غالباً مراسم متنوعی را در روزهای خاص معین، طبق تقویم قمری، برگزار میکنند. این مراسم یا آیینهای نذری، که وارتهها نامیده می شوند، با اندیشههای دارمه مرتبطند، زیرا تعهدات دینی زن را در قبال خانوادهاش برآورده می سازند. بنابر سنت، زنان از نیروی حفاظت از خانوادههایشان، به واسطهٔ رفتار شخصی و دینی پسندیده، برخوردارند. بنابراین، یک زن که شوهر و بچههایش سالم و شادابند، عفیف و خجسته شمرده می شود، اما یک زن بیوه گجسته و شوم است. به طورکلی، آیینهای نذری، برای انجام دادن وارته، خواه از طرف خود شخص و خواه از سوی

<sup>1.</sup> Stick of incense.

<sup>2.</sup> Sadhus.

<sup>3.</sup> Dana.

<sup>4.</sup> Vratas.

یک روحانی، با یک تصمیم آغاز می شود. اعمال واقعی، شامل برگزاری پوجاها و گرفتن انواع روزهها می شود. روزه انواع بسیار دارد: از اتخاذ یک رژیم غذاییِ منحصرِ به خوردن میوه یا شیر گرفته تا روزههایی که باید از نوشیدن آب هم کاملاً پرهیز کرد. این اعمال پرهیزگارانه، همراه با عبادت ابراز شده در پوجا، باعث لطف خدایان نسبت به کسانی می شود که به راه راست هدایت شده اند. اغلب گفته می شود که این آیینها به خاطر منفعت خانواده و جامعه انجام می گیرند، زیرا بسیاری از آنها بنابر موضوعشان به دلیل به دست آوردن یک شوهر، تولد و سلامتی فرزندان، عمر طولانی به دلی شوهره، و مصون ماندن از خشکسالی ها و بهبود بیماریهاست.

اما از این گذشته، وارته ها، یکی از اجزای اصلی زندگی دینی زنان است. با آنکه ممکن است یک نفر روحانی برای برگزار کردن بوجا دعوت شده باشد، اما بیشتر زنان در این آیینها به طور فعال. پیشقدم هستند. معمولاً آنان بوجاهای خودشان را انجام می دهند و برای تقسیم غذا، گفتن قصه، و خواندن سرودهای دینی گرد هم می آیند. آنان همچنین به زیارت معابد و رودهای مقدس می روند. بدین ترتیب، زنان یک سنت پرقدرت بنیاد کردهاند که به آنان اجازه می دهد، عبادتشان را برگزار کنند و به رغم یک نظام اجتماعی مردسالار، ارتباطاتشان را با خدا ابراز دارند.[۲]

زیارت، یکی دیگر از مناسک عمده در هندوئیسم است که هم صاحبان خانواده ها و هم ساده و ها آن را انجام می دهند. چون حالت تقدس در برخی از مناطق تثبیت شده است، مناطق مزبور به صورت تبر هها، «گذرگاه ها» یا «جاهای عبور»، درآمده اند، جاهایی که لطف الهی ویژگی محلی پیدا کرده است. زائر به این تبر نه ها برای تجربه کردن متجلی شدن خدا سفر می کند. زیارتها با تبعیت از مجموعه مقرراتی، از جمله روزه

<sup>1.</sup> Tirthas.

گرفتن، تجرد، و پرداختن به اعمال مرتاضانه مانند خوابیدن روی کف اتاق، به جای بستری که برای مسافرت تدارک می بینند، انجام می گیرد. به طور مطلوب، زائر باید سراسر مسیرش را به سوی مقصد پیاده طی کند، اما استفاده از وسایل مسافربری عمومی جدید و حتی اتومبیلهای خصوصی به صورت امری قابل قبول درآمده است. مقصد ممکن است یک معبد، که اقامتگاه خدایی است که زائر نذر کرده است از او یاری بخواهد، یا یکی از رودهای مقدس باشد. معمولاً زائر در موسم برگزاری یک جشن به تیر شه سفر می کند.

میلیونها زائر، هم غیرروحانیها و هم سادهوها، در الله آباد (Prayaga)، برای جشن کومبه مله کرد می آیند. الله آباد، یکی از مقدس ترین اماکن در هند است، زیرا در این مکان رودهای مقدس گنگ، جمنا، و بانو ـ خدای نامرئی، سروسواتی، گرد آمده اند. رود گنگ مقدس ترین رود هند است؛ استحمام در آبهایش، زائر و خانواده اش را تا هفت نسل تطهیر می کند. یک بار استحمام در ساعتِ مبارکِ طلوع خورشید در روزهای خاص تقویم، آزادی روح را از چرخهٔ تولد مجدد تضمین می نماید. این آزادی در عین حال ممکن است در امتداد کرانه های گنگ در بنارس (ورنسی و کشی هم خوانده می شود)، یکی از رایجترین اماکن زیارتی هند، بیشتر حاصل شود. بنارس را مرکز عالم تصور می کنند، جایی که همهٔ خدایان در آن گرد آمده اند و اماکن زیارتی به هم پیوسته اند. در اینجا مردن، آزاد شدن از چرخهٔ تولد مجدد را تضمین می کند. از این رو، شهر برای کسانی که آخرین زیارت خود را در این مکان مقدس انجام می دهند و در کسانی که آخرین زیارت خود را در این مکان مقدس انجام می دهند و در

<sup>1.</sup> Allahabad.

<sup>2.</sup> Kumbha Mela.

<sup>3.</sup> Varanasi.

<sup>4.</sup> Kashi.

# سَمسَكارهها لمناسك چرخة زندگي

سَمسَکاره ها، که غالباً شعایر دینی هندوئیسم نامیده می شوند، مناسکی هستند که هندو را در طول مسیر دهرمه، زندگی برخوردار از محسنات، هدایت می کند. واژهٔ سَمسَکاره، به معنای «تکمیل کردن» آست. در این مراسم عناصر پوجا، دعا، خواندن سرودهای مقدس کهن، و جشن و سرور مشترک درهم آمیخته می شوند. تولد، پذیرفته شدن در انجمن دینی، ازدواج، و مرگ بیشترین مراسم مورد نظرند. در ضمن مناسک منطقهای فراوانی وجود دارند که از سوی زنان برای جشن گرفتنِ رسیدن به حد بلوغ جنسی، به دست آوردن شوهرهای خوب، تضمین کردن سعادت خانواده های خود، و یاری رسانی به همدیگر در دوران بارداری، برگزار می شوند.

#### تولد

مراسم مرتبط با تولد یک کودک، شامل پوجاهای پدر و مادر در معبد محلی و از حفظ خواندن دعای حاجت برای برخوردار شدن از یک عمر طولانی همراه با نیکبختی است. به خاطر سپردن لحظهٔ دقیق تولد، برای دیدن طالع کودک، مهم است. طالع بینی برای ترتیب دادن یک از دواج مناسب موقعی که کودک به سن بلوغ میرسد، اهمیت ویژهای دارد. همچنین ممکن است جشنهای ویژهای به خاطر نامگذاری کودک، خوردن اولین غذای غیرمایع، و نخستین اصلاح سر برگزار شود. فرض بر این است که برای کودکان نامهایی خوش یُمن انتخاب کنند، از این رو، نام آنان غالباً با نامهای خدایان و قهر مانان تو آم است.

<sup>2.</sup> Perfecting.

### او پانی انه ۱

مراسم رسیدن به حد بلوغ، اوپانی انه نامیده می شود؛ حد بلوغ، مشخص کنندهٔ ورود یک کودک به مرحلهٔ شاگردیِ زندگی است. این مراسم در اصل برای پسرهای وابسته به سه کاست بالا برگزار می شد، ولی اکنون فقط در میان برامینها معمول است. پسر را برحسب رسم و آبین غسل می دهند و رداهای مخصوص بر تنش می کنند و نزد یک معلم تدریس علوم وداییِ کهن می آورند. معلم، پسر را با یک ریسمان مقدس، یک رشتهٔ سه لا مرکب از سه نخ که روی شانهٔ چپ انداخته می شود، می آراید و به او نخستین درس از وداها را می آموزد. این نخستین درس عبارت است از به یاد سپاریِ مانترهٔ محابه توی است، که پسر باید هر روز، در بقیهٔ باشد که آن ذهنم را روشن کند»، است، که پسر باید هر روز، در بقیهٔ زندگی، آن را از حفظ تکرار کند. در روزگاران گذشته، نو آموز جوان برای زندگی و تعلیم پیش یک معلم می رفت، اما اکنون این مراسم کارکردی اجتماعی دارد. بعد از انجام یافتن مراسم، جشنی برگزار می کنند و پسر هدایایی دریافت می دارد.

### مراسم بهحد بلوغ رسيدن زنان

مراسم زنان بخشی از سنت مربوط به نص سنسکریت نیست، اما جزئی از کل فرهنگهای منطقهای جنوب آسیاست. جشن نخستین قاعدگیِ دختر در اکثر مراسم جوامع دیده می شود، اگرچه دیگر این سنتها در مناطق شهری رعایت نمی شود. در میان زنان آیارِ  $^{7}$  تامیل نادو  $^{7}$ ، دختر به مدت سه روز در یک اتاق تاریک می ماند. در روز چهارم، او خود را با یک

<sup>1.</sup> Upanayana.

<sup>2.</sup> Gayatri.

<sup>3.</sup> Aiyar.

<sup>4.</sup> Tamil Nadu.

استحمام تشریفاتی تطهیر میکند و جشنی نیز برگزار می شود. مادرش او را به معبد می برد و آنگاه به دیدار دیگر خانواده ها می روند، تا زنان مسنتر چراغهای آده تی از برای او تکان دهند. در سایر نواحی، خانواده با پوشاندن لباس نو بر تن دخترشان، آرایش گیسوانش با گلها، و خوراندن غذاهای مخصوص به وی، برایش جشن می گیرند. جشنها ممکن است شکل یک عروسی کو چک را پیداکنند، به طوری که خانواده به دختر پول یا پوشاک هدیه کنند.

#### ازدواج

ازدواج بزرگترین مراسم چرخهٔ زندگی در نزد اکثر مردم است. هنگامیکه دو نفر ازدواج میکنند، وارد مرحلهٔ زندگی خانوادگی میگردند، بهنحوی که باید وظایفشان را در قبال خانواده و جامعه انجام دهند. ازدواج یک مرحلهٔ تغییر بزرگ در مسئولیت است.

مراسم ازدواج از منطقه ای به منطقهٔ دیگر متفاوت است. نخست یک همسر شایسته باید توسط والدین در نظر گرفته شود. آنها شبکههای خویشاوندان گستردهٔ خود را برای پیدا کردن همسرهای احتمالی، بسیج میکنند و در ضمن ممکن است آگهی های محرمانه به روزنامهها بدهند تا دربارهٔ پارتیها و مهمانیهای ورود آزاد در بیشتر نواحی دور دست، و حتی در سایر کشورها، اطلاعاتی کسب کنند. به طور مطلوب عروس و داماد از یک ناحیه، متکلم به یک زبان، و برخاسته از کاستی یکسان خواهند بود. والدینِ مسئول می کوشند برای فرزندشان همسرانی با پیش زمینهٔ آموزشیِ مشابه و برخوردار از خلق و خوی نیکو پیدا کنند. خانوادهٔ یک دختر نیز درآمد بالقوهٔ داماد را برای تضمین امنیت آیندهٔ دخترشان

<sup>1.</sup> Arati lights.

بررسی میکنند و باید مطمئن شوند که او دارای عدهٔ زیادی خواهر یا برادر جوانتر از خود نباشد، چون همین امر ممکن است به سخت کار کردن زنش برای نگهداری از آنان بینجامد.

طالع عروس و داماد هم می باید هماهنگ باشد. در دوران صنعتی جدید، طالع بینی غالباً به وسیلهٔ کامپیوتر انجام می گیرد. درست است که باید علایم مربوط به طالع بینی مکمل همدیگر باشند، اما آنها معتقدند که زندگی هر شخص دارای دوره های نیک بختی و بدبختی است. فراز و نشیبهای زندگی برای هر دو نفر به خاطر متعادل ساختن همدیگر و امتناع از درد و رنج بیش از حد بازگو شده و لزوماً مشخص می شود. به محض اینکه یک همسر مناسب پیدا شود، هر دو خانواده به طور دسته جمعی با همدیگر دیدار می کنند و بعداً هم عروس و داماد امکان خواهند داشت تا همدیگر را ببینند. بعضی اوقات عروس و داماد اصرار می ورزند که قبل از مراسم عروسی مدتی مهلت داشته باشند تا همدیگر را بشناسند. اکنون، زندگی شهری و مدارس مختلط تعداد «ازدواجهای تو آم با عشق» آرا افزایش داده است، اما، ازدواجهای تدارک دیده شده، هنوز هم کاملاً رایج است.

مراسم ازدواج مستلزم دعا و نیایش است، راه رفتن در اطراف آتش محراب، و خواندن مانزه های خوشیمن توسط یک نفر روحانی. دعا و نیایش عروسی برای طلب توانمندی در ناملایمات، تندرستی، بچهدار شدن، عمر دراز، و وفاداری به همدیگر است؛ اینها از مؤلفههای یک زندگی خوب محسوب می شود. به واسطهٔ ازدواج، عروس و داماد در دهرمهٔ خانواده حالت والدین را پیدا می کنند. آنها به اتفاق هم، تعهدشان را در قبال نیاکان خانواده با دارا شدن کودکان (پسران) برای تضمین اینکه

<sup>1.</sup> Love matches.

آداب آبا و اجدادی تداوم خواهد داشت، انجام می دهند، و وظایفشان را نسبت به خدایان با برگزاری مناسک خانوادگی در منزل خود بهجا می آورند.

ازدواج در عین حال یک جشن بزرگ اجتماعی، همراه با راه رفتن دسته جمعی، مبادلهٔ همدایا، و ضیافت و مهمانی است. مهمانان را با موسیقی، رقص، و آتش بازی سرگرم میکنند. عروسیها نشان دهندهٔ شأن اجتماعی است و به این دلیل خانواده ها برای آن تا حد امکان پول خرج میکنند، حتی برای یک پُز دادنِ مفصل زیر بار قرض هم میروند. بعضی اوقات این گونه جشنها چند روز ادامه می یابد؛ با آنکه خود مراسم عروسی واقعی، فقط نیازمند ساعاتی معدود است.

### مرگ و مير

در هنگام مرگ، افراد خانواده نعش مرده را برای حمل کردن آماده میکنند، آن را دسته جمعی به سوی یکی از محلهای مرده سوزی می برند، و هنگامی که جسد در حال سوختن است، به خواندن دعاهای مخصوص می پردازند. خدای مرگ افرا خوانده می شود، تا به شخص درگذشته مکانی مناسب در میان نیاکان عطاکند، و به سایر خدایان نیز به نیابت از جانب عزیز از دست رفته متوسل می شوند. از خدای آتش آمی خواهند تا شخص مرده را سالم به قلمرو نیاکانش ببرد. به محض سوخته شدن، خاکستر و استخوانهای متوفا را یا درون یک رود مقدس می ریزند یا دفن می کنند. ساده و های کوچک را معمولاً بی آنکه بسوزانند، مدفون می سازند.

بعد از مراسم سوزاندن جنازه و تدفین، اعضای خانواده بهطرف

<sup>1.</sup> God of death.

<sup>2.</sup> God of fire.

جویباریا رودخانهای برای تطهیر سنتی خود رهسیار می شوند. به علت مرگ، خانواده برای مدت زمانی معین در یک حالت نایاکی خواهند بو د و باید از برخورد با دیگران تا آنجاکه می توانند، اجتناب ورزند. روح شخص مرده برای چند روز بعد از درگذشت به حالت شبحی در می آید و باید از راه برگزاری مراسمی بهنام شراده ا به او غذا داده شود، تا موقعی که به قلمرو نیاکان بازگردد. این مراسم بر تعارف کردن غذا و خواندن دعــا برای سعادت منسوبان متوفا متمرکز می شود. بزرگترین پسر شخص متوفا به شبح، آب و گویچههایی از برنج ۲، برای خنک کردن روح بعد از سوختن، تعارف می کند که به او برای سفرش نیرو می دهد. همین که روح رهسپار عالم دیگر شد، بزرگترین پسر باید انجام دادن مراسم شراده را برای نیاکان خود در روز اول هر ماه، در نخستین سال بعد از مرگ والدينش، ادامه دهد. بعد از گذشت يک سال، اين مراسم ساليانه برگزار مى شود. به سبب اينكه انجام دادنِ مراسم شراده جزو وظايف پسر است، هندوها برای تولد یک فرزند مذکر اهمیتی بسیار قائلند. بدون داشتن یک پسر برای برگزاری مراسم شراده، متوفا برای همیشه به صورت یک شبح باقى خواهد ماند.

#### جشنها

در هندوئیسم جشنهای بی شماری وجود دارد، برخی تقریباً وابسته به عموم هندوهاست و بقیه فقط در جوامع محلی برگزار می شود. تمام

<sup>2.</sup> Balls of rice.

معبدها از جشنهای ویژهٔ مرتبط با خدایان حامی خود برخوردارند و همین برگزاری جشنها، باعث گردآمدن جمعیت بسیار می شود. مهمترین جشن از این قبیل، جشنی است که در طی راهپیمایی دسته جمعی، مورتی به میان شهر آورده می شود. اکثر معبدها تندیسهای ویژهٔ خدایان خود را دارند که در این گونه راهپیماییهای دسته جمعی از آنها استفاده می شود. گاهی تندیسها روی دوش راهپیمایان حمل می شوند، اما در مورد معبدهای بزرگ، مورتی ممکن است به وسیلهٔ ارابه ای، که در اصل معبدی تعبیه شده بر روی چرخهاست، حمل گردد. راهپیمایی دسته جمعی مربوط به مورتی، ممکن است دارای فیلها، اسبها، نوازندگان، و سادهوهایی که برای شرکت در جشن آمده اند، باشد. جمعیت کثیری به دنبال ارابه حرکت می کند و مردم گل، میوه، و سکه به درون ارابه پرتاب می کنند. این راهپیمایی مردم گل، میوه، و سکه به درون ارابه پرتاب می کنند. این راهپیمایی اساساً، یک رژهٔ سلطنتی همراه با خدا به عنوان پادشاه است.

مناسک خانوادگی نیز جزئی از اینگونه جشنهاست. بیان شرحی مفصل، دربارهٔ تمام جشنهای هندو ناممکن است، اما ذکر دو مثال، شرحی مختصر از مطلبِ اصلی را به دست خواهد داد. نخستین مثال، جشن گِنْی شه است، که به طور بسیار گسترده، در ماهه راشتره برگزار می شود. شرحِ ماوقع [۳] ماهیتِ حضور خدا را در جشن روشن خواهد کرد. دومین مثال جشن ناواراتری به افتخار بانو ـ خداست. اجراهای گوناگون این جشن نشان می دهد که چه تنوعی ممکن است حتی در جشنی که در اکثر نقاط آسیای جنوبی مرسوم است، وجود داشته باشد.

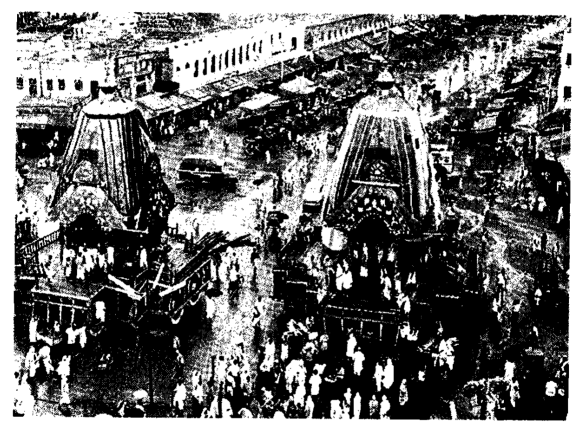
<sup>1.</sup> Ganesha.

<sup>2.</sup> Maharashtra.

<sup>3.</sup> Navaratri.

# چهارم گِنْي شه

گِنْی شه، خدایِ فیل ـ سر ۱، را پیش از همهٔ وظایف نیایش میکنند، زیرا وی آفریننده و برطرفکنندهٔ موانع است. او همچنین امکان دسترس به سایر خدایان را برای پیروان خود فراهم می سازد و باعث کامیابی و رفاه می شود. هندوها قبل از شروع هر کاری، از گِنْی شه تجلیل میکنند، رفتن به زیارت یا مسافرت، گشوده شدن مدارس، آغاز کسب و کار، و حتی در



کامیونهای جشن با بلندی ۴۵ فوت بر این صحنه از خیابان شهر پوریِ هند در جریان یک راهپیمایی دستهجمعی که بهخاطر گرامیداشت خدای هندو جانگگاداث برگزار گردیده، مشرف شدهاند.

ابتدای پرداختن به هر نوع فعالیت روزمره. بچهها مانترهٔ گِنْی شه را در بالای ورقههای امتحانی می نویسند و شاعران متن شعر خود را با توسل جستن

<sup>1.</sup> The elephant - headed god.

به همین خدا آغاز میکنند. او پاسدارِ خانواده است و خانه و خدایان خانگی را تو أماً از تأثیرات شوم و نامیمون مصون میدارد.

توانایی گِنی شه در برابر نیروهای بدخواه و فراهم کردن آغازهای مبارک و فرخنده، در تقویم هندو در دورانهای خاص، فوقالعاده تلقی شده است. سالِ دینیِ هندو، سالی قمری است، که هرکدام از ماههایش، به نیمهٔ روشن موقعی که ماه رو به بدر می گذارد و نیمهٔ تاریک هنگامی که رو به محاق می رود، تقسیم شده است. نیمهٔ روشن مبارک و فرخنده است و زمان خوبی برای آغاز برنامههای تازه است، درحالی که نیمهٔ تاریک به اندازهای باعث پیشامدهای ناگوار می شود. چهارمین روز نیمهٔ تاریک به اندازهای مخاطره آمیز است که مردم برای گِنی شه، بدین امید که مانع بروز مشکلات شود، نذر می کنند. این گونه نذرها معمولاً شامل پیشکشهایی مشکلات شود، نذر می کنند. این گونه نذرها معمولاً شامل پیشکشهایی از امور خوشایند، پوجاها و روزه ها، است که بویژه مورد عنایت خداست. این تلفیقِ ریاضت کشی و ایمان، وسیله ای است برای طلب محافظت و برانگیختن قدرت گِنی شه جهت برطرف کردن موانع. چهارمین روز نیمهٔ برانگیختن قدرت گِنی شه جهت برطرف کردن موانع. چهارمین روز یکی از روشن ماه باعنوان «چهارم گِنی شه» معروف است. این روز یکی از خجسته ترین روزها برای پرداختن به طرحها و برنامههای تازه است.

موقعی که چهارم گِنی شه به ماهِ بهادراپادا اوت اسپتامبر) می افتد، جشن بزرگی به افتخار خدای مزبور در ایالت ماهه راشتره برگزار می شود. در طبی همین جشن، خانواده ها مورتی گِلی گِنی شه را در محرابهای خانوادگی شان نصب می کنند. پیش از آنکه خدا فرا رسد، خانه باید کاملاً تمیز گردد و اعضای خانواده هم باید مطابق آداب و تشریفات دینی غسل کنند. پس از نصب کردن تندیس در محراب و تقدیس کردن آن، تندیس مزبور به صورت تجسم زندهٔ خدا در می آید. این تقدیس کردن

<sup>1.</sup> Bhadrapada.

با راهنمایی یک براین انجام میگیرد، اما بزرگ خانواده عامل اصلی برگزاری مناسک به شمار می آید. آنگاه از گِنی شه مانند مهمانی محترم با یک پوجای مفصل قدردانی می شود. مراسم نیایش تو آم است با غسل دادن قطعه ای از چوب فوفل ابه عنوان وکیل تندیس گِلی، زیرا اگر تندیس مزبور رطوبت ببیند، از هم متلاشی خواهد شد. مودتی ممکن است در زیار تگاه خانوادگی به مدت یک تا ده روز باقی بماند، و در سراسر این ایام هر صبح و عصر با دعا کردن، خواندن سرودهای دینی، و پیشکش کردن گل، سوزاندن عود، و روشن کردن چراغهای سنتی به نیایش بپردازد.

هنگامی که شمار روزهایی که برای دیدار تندیس لازم است، سپری شد، با برگزاری مراسمی ساده، تندیس را از جایگاه مخصوصش برمی دارند. بار دیگر از نو، برای خدا غذا و گل نثار میکنند، و به نیایش او می بر دازند. آنگاه سربرست خانواده بهطور نمادین چشمان تندیس را مى بندد و اين قطعه گِل خشكيده ديگر در بر دارندهٔ حضور زندهٔ گِنىشه نیست. سپس افراد خانواده تندیس را به نزدیکترین منبع آب می برند و آن را غرق میکنند. قطعه گل خشکیده از هم فرو می پاشد و به حالت بى شكل اولش درمى آيد، يعنى، درست مانند خدا به حالت آغازين کیهانی اش برمی گردد. در طی جشن، گِنی شه وارد تندیس می شود و از سر لطف، مدتی در آن خانه بهخاطر اینکه به اعضای خانواده رخصت دهد او را نیایش کنند و با او بیشتر صمیمی گردند، مقیم می شود، اما نهایتاً او بی شکل است و لایتناهی. روند تقدس کردن یک تندیس، به عنوان تجسم زندهٔ خدا، برای مدت برگزاری یک مراسم بخشی است از بسیاری از جشنهای هندو و در عین حال منعکسکنندهٔ درک مردم، از مورتی های دایمی معبد است.

<sup>1.</sup> Betel nut.

## ناواراتری ۱، نُه شب

جشن ناواراتری، نه شب و ده روز طول میکشد. این یک جشن موسم خرمن است که برحسب ماه نو، بین وسط سپتامبر و اکتبر می افتد، و به بانو ـخدایانی مانند سروسواتی، لوکشمی، دروگا (یا یارواتی ۲) اختصاص داده شده است. نمادپردازی کشاورزی ناواراتری تقریباً سراسر هند را در بر میگیرد. دانه های غلات، بویژه جو در طی نه روز جشن به عنوان تجلی بانو ـ خدا جوانه مي زند. اما جشن، داراي معاني ديگر است كه از منطقهای به منطقهٔ دیگر فرق میکند. در بنگال، این جشن دروکاپوجا<sup>۳</sup> نامیده می شود. و جشنی مربوط به پیروزی بانو ـ خدای دروگا بر مهیشای دیوگاومیش <sup>۴</sup> تلقی میگردد. مطابق جنبهٔ نظامی این بانو ـ خدا، سربازان و فرماندهان عادت کردهاند، سلاحهایشان را ستایش کنند و از دروگا برای کامیابی نظامی، در نهمین روز، خواستار کمک شوند. بنگالی ها تندیسهای دروگا را که در مدت این ده روز به صورت تجسمهایی از حضور این بانو ـ خدا درمی آیند، نصب می کنند و در برابرشان به نیایش می پردازند. درحالی که بانو ـ خدا، در جشن خویش حضور دارد، قربانیهای حیوانی، مانند بز، گوسفند، و حتی گاومیش دریافت می دارد. هنگامی که ناواراتری به پایان می رسد، تندیسها را از محل مقدسشان برمی دارند و در آب غرق ميكنند.

در برخی نواحی دو روز آخر ناواراتری، ایودها پوجا<sup>۵</sup>، «بزرگداشت سلاح و جنگ افزار»، نامیده می شود. گمان می رود که ایودها پوجا برای گرامی داشتن خاطرهٔ آرجنه، رزمندهٔ بنزرگِ مهابهارات، برگزار می شود،

<sup>1.</sup> Navaratri.

<sup>2.</sup> Parvati.

<sup>3.</sup> Durga Puja.

<sup>4.</sup> The buffalo demon Mahisha.

<sup>5.</sup> Ayudha Puja.

رزمندهای که سلاحهایی را که پنهان کرده بود، پیدا نمود و قبل از آنکه وارد عرصهٔ جنگ شود، آن سلاحها را پرستش کرد. در این روزها، هندوها آلات و ابزار و وسایل نقلیهٔ خودشان را تقدیس میکنند. اتومبیلها و اتوبوسها را با حلقه های گل می آرایند، برای کامپیوترها و ماشین تحریرها دعا میکنند و در این چند روز آنها را آسوده میگذارند. در روز نهم، که سروسواتی پوجا نامیده می شود، بانو ـخدای آموزش و موسیقی مورد پرستش قرار می گیرد. آلات موسیقی، نوشتافزار، و کتابهای درسی را برای متبرک شدن در بقیهٔ سال در برابر تندیس سروسواتی قرار می دهند. روز دهم به لوکشمی، بانو ـ خدای نیکبختی، اختصاص دارد. مردم بعد از نوشتن واژهٔ شری ۱، «زیبا»، که یکی از نامهای بانو ـ خداست دفترهای جدید حسابشان را باز میکنند، برنامههای تازه را شروع مى كنند. نيكبختى، خرد، و موسيقى از اين بانو ـ خدا كه در جشن ناواراتری گرامی شمرده می شود، برکت پیدا میکنند.

در تامیل نادو، ناواراتری عمدتاً جشن متعلق به زنان است: اتاقی را کنار گذاشتهاند و عروسکها را روی پر دهای که نشان دهندهٔ صحنه هایی از حماسهها و پورانههاست، بهطور مرتب چیدهاند. هر شامگاه، زنان و کودکان لباس میپوشند و برای ستودن عروسکهای در معرض نمایش چیده شده و خواندن سرود در ستایش از بانو ـ خدایان گرد می آیند. دو روز آخر به سروسواتی و لوکشمی اختصاص دارد. تصویرهایی از این دو بانو ـ خدا در جلو عروسکهای در معرض نمایش، آراسته با حلقههای گل،، می گذارند و به نیایش می پردازند.

در گجرات، ناواراتری با رقصهای چرخشی <sup>۲</sup> جشن گرفته می شود. قرار دادن یک چراغ مقدس در مرکز رقص چرخشی، نمایانگر تجلی بانو ـ

<sup>2.</sup> Circular dances.

خداست. بعضی از هندوها ناواراتری را با رامایانا مرتبط میدانند و معتقدند که ناواراتری معرف مدت زمانی است که راما با راوانای دیو اجنگید. در راماناگر ۲، نزدیک بنارس، آخرین بخش ناواراتری را داسرا تشکیل میدهد، جشن پیروزی راما بر دیوها، که در اواخر ماه بلند راملیلا ۴ برگزار می گردد.

水水水

جشن تقویمی و مناسک عبادی نشان دهندهٔ تنوع و وحدت هندوئیسم است. یک جشن که معمولاً در سراسر آسیای جنوبی برگزار می شود، محکن است دارای معانی و اعمال متعدد باشد. در عین حال، در فرهنگهای منطقهای جشنهایی برگزار می گردد که برای هندوهای مناطق دیگر شناخته شده نیست. اما الگوهای مکان و زمان مقدس در سرتاسر تقسیم بندیهای منطقهای و حرفهای هندوئیسم مشترکند.

<sup>1.</sup> The demon Rayana.

<sup>2.</sup> Ramnagar.

<sup>3.</sup> Dassera.

<sup>4.</sup> Ram Lila.

Festival calendar.

#### عصر جدید

## نيروهاي تغيير

معتقدات و اعمالی که در فصلهای پیشین ذکر شد همچنان بر زندگیِ هندو در دنیای نو حاکم است، اما پیشرفتهای انجام شده در سدههای نوزدهم و بیستم، باعث بروز بعضی تغییرات در هندوئیسم شده است. سدهٔ نوزدهم موجبات پیدایش نهضتهای بیداریِ دینی و اصلاحطلبی را در هندوئیسم فراهم آورد و موجد کوششی نو برای تعریف دِهرٔمهٔ هندو در ارتباط با سایر دینهای دنیا گردید. این نیازِ به تعریف کردن در سدهٔ بیستم نیز ادامه یافت تا موقعی که بهصورت بخشی از ساختار ناسیونالیسم هندی درآمد. در حال حاضر، موضوع تعریف هندوئیسم با پیامدهای هویت هندو، هم در مرزهای شبه قاره و هم در دیگر کشورهای سراسر جهان، گره خورده

است. دهرمهٔ هندویِ جدید نیز به واسطهٔ لزوم سازگار شدن با محیطهای اجتماعی جدید در این عصر شهرگرایی و مهاجرت جهانی، تغییر شکل یافته است.

## بیداری دینی و اصلاح ظلبی

سدهٔ نوزدهم باعث بروزیک دورهٔ بیداری دینی واصلاح طلبی در زندگی دینی هندو شد. در طی این دوره، هندوها آگاهانه شروع به تعریف کردن سنت دینی خود کردند. تعریف کردن، برای متمایز ساختن یک سنت از سنت دیگر از ضروری ترین کارهاست، و در تاریخ آسیای جنوبی، دینهایی مانند آیین بودا و اسلام از مدتها پیش، خود را بهعنوان چیزی جدا از سنت برهمنی ۱ متمایز ساخته بودند، بنابراین درگذشته روند کلی به این گونه بوده که هندوها لزومی برای تعریف کردن احساس نمی کرده اند. در سدهٔ نوزدهم، زیر سیطرهٔ بریتانیا، بعضی از هندوها احساس کردند که لازم است بهنحوی آگاهانه آیین خود را تعریف کنند. آنها زیر تأثیر عوامل متعددی مانند فشارهای مبلغان مذهبی مسیحی، تجربهٔ مسافرت به انگلستان، تحصیل در مدارس بریتانیا و بودن در سرزمینی که هیچکدام از بنیادهای نظام فرهنگی هندو حضور نداشت، قرار گرفتند. آموزش غربی با خود تصوری از یک وجه تمایز میان دین و عادات اجتماعی به همراه آورد که، بهنوبهٔ خود، انتقاد کردن از عادات «اجتماعی» را که مجاز تلقی نمی شد، امکانپذیر ساخت؛ اگرچه این عادات به واسطهٔ نهادهای دینی از قدرت و اقتدار اشباع شده بودند. این وضع، زمینه را برای اصلاح دینی

<sup>1.</sup> Brahmanical tradition.

فراهم کرد، اما رهبران این اصلاحات تمایلی به طرد هندوئیسم و عوض کردن آن با سنتهای غربی نداشتند، آنها فقط میخواستند عادات نکوهیدهٔ منتسب به یکی از ادیان بزرگ جهان را حذف کنند. رهبران نهضتهای اصلاح طلب از بابت ارثیهٔ دینی هندوئیسم، بویژه از بابت فلسفهٔ مترقی و داها و اوبانیشادها سخت به خود می بالیدند. بنابراین، اصلاحات با یک بیداری دینی مبتنی بر توجه به متون کهن تو أم شد.

# برامو ساماج <sup>۱</sup>

نخستین نهضت اصلاح طلبانه برامو ساماج بود که در ۱۸۲۸ توسط رام موهان روی از یک خانوادهٔ برهمن رام موهان روی از یک خانوادهٔ برهمن بنگالی برخاسته بود، از دانشگاهی وابسته به مسلمانان فارغ التحصیل شده بود، و در کمپانی بریتانیایی هندشرقی در کملکته کار می کرد. در دوران تحصیلش در دانشگاه، دربارهٔ هر دو فلسفهٔ شرق و غرب به تحقیق برداخت و در جریان نهضت اصلاح طلبانهٔ خود به اندیشه هایی از او بانیشادها، ادویته ویدانتهٔ شونگکره، الهیات صوفیانهٔ اسلامی آ، توحیدگرایی آ، و Deism گرایش پیدا کرد. او به یک خدای فارغ از ادبان و مذاهب، خالقی متعالی که به خاطر ماهیت وصف ناپذیرش غیرقابل شناخت است، اعتقاد داشت. او فکر می کرد که همهٔ ادبان، به رغم تفاوتهایی که در اعمال ظاهری شان مشاهده می شود، همین تصور را در هستهٔ مرکزی دارند. از این رو، او طرفدار تسامح و بود و معتقد بود که تمام

<sup>1.</sup> Brahom Samaj.

<sup>2.</sup> Ram Mohan Roy.

<sup>3.</sup> Islamic Sufi theology.

<sup>4.</sup> Unitarianism.

۵. خداپرستی بدون اعتقاد به پیغمبران و دیگر موضوعات دینی. م.

<sup>6.</sup> Tolerance.

ادیان در اصل یکی هستند. روی بر خرد و اخلاق تأکید میکرد، و اعتقاد داشت از راه خرد و مشاهدهٔ جهان طبیعیِ خلق شده توسط خدا، شخص می تواند خدا را بشناسد و قوانین اخلاقی کلی را درک کند.

رام موهان روی تعالیم اوپانیشادها و براماسوترهها را عالی ترین حکمت تلقى مىكرد و مىخواست هندوئيسم را با حذف جنبه هاى انحطاط اخلاقی که به آیین مزبور در قرنهای بعدی افزوده شده بود، تهذیب کند. او در برابر عاداتی مانند ازدواج با کودکان و ستی، که هیچ کدامشان در دین منبعث از اوپانیشادها مبنایی ندارند، به مبارزه برخاست. او اعمال مربوط به برگزاری مناسک پورانهای و تنترهای، بویژه نیایش در برابر تندیس را محکوم کرد. در واقع، او علاقهٔ چندانی به دین رایج نشان نمی داد و صرفاً مفهوم اوپانیشادی خدا را بهمثابهٔ یک مطلق غیرشخصی قبول داشت. مناسک مرتبط با برامو ساماج، از روی آیین و مراسم مسیحیت الگوبرداری شده بود. جلسات شامل خواندن بخشهایی از اوپانیشادها، پند و موعظه، و سرودهای مقدس می شد. روی در ضمن برای رواج آموزش عملی غربی در هند کوشش کرد. چندی بعد از درگذشت روی، میان اعضایی که از انداختن ریسمان مقدس بر شانه امتناع ورزیدند تا به این وسیله ابراز عقیده کنند که هیچ نوع نابرابری بین کاستهای بالا و پایین وجود ندارد و اعضایی که به سلسله مراتب کاستی معتقد بودند، شقاق و جدایی افتاد.

این شقاق و مسائل مربوط به گروه، منعکسکنندهٔ پایگاه اعضا در نظم اجتماعی بود. ازدواج با کودکان و ستی، تا قبل از قرن بیستم اساساً از عادات کاست بالا۲ بود. طرد خداشناسی عامه پسند به نفع یک برهمن

<sup>1.</sup> Brahma Sutras.

غیرشخصی ۱، نظرِ یک نخبهٔ تحصیل کرده است، نه نظر روستایی متوسطی که برای او خدای شخصی مهمترین بخش تجربهٔ دینی است. برامو ساماج به برهمنانی که زیاد متعصب نبودند و به طبقهٔ نوخاسته، طبقهٔ متوسط شهری، متوسل شد. اعضا زیاد نبودند، اما نهضت با تمایز قایل شدن میان عادات اجتماعی، برای شروع کار زمینه سازی کرد و آنگاه مردم را برای اصلاح عادات اجتماعی، تحت عنوان اخلاق دینی «صحیح» آفرا خواند. این طرز انتقاد با تعریف هندوی متعصب به مبارزه برخاست.

## $^{7}$ ریا ساماج

دومین نهضت اصلاحطلبانه با عنوان آریا ساماج در ۱۸۷۵ م. توسط دایانادا سروسواتی (۱۸۲۴ - ۱۸۸۳ م.) بنیاد نهاده شد. برخلاف برامو ساماج، که برتری علم و برخی از جنبههای اخلاقی غربی را پذیرفته بود، آریا ساماج معتقد بود که و داها عالی ترین منبع علم و اخلاق در دنیاست. حتی متون بعدی سنسکریت کم ارزش بودند، وحی حقیقی مجارت بود از سرودهای مقدس ریگود۱. آریا ساماج از ارثیهٔ کهن هندوئیسم با افتخار الهام می گرفت و به طور فعال در برابر تلاشهای هیئتهای مذهبی مسیحی و مسلمان به مخالفت برخاست.

براساس سرودهای اولیهٔ ودایی، آریا ساماج، ستایش از یک خدای غیر شخصی و طرد عادات «خرافی» مانند ستایش تندیس، اعتقاد به تجسدها ۷، اعتقاد به اسطوره های حماسی پورانه ها، و اعمال پورانه ای

<sup>1.</sup> Impersonal Brahman.

<sup>2.</sup> Correct religious ethics.

<sup>3.</sup> Arya Samaj.

<sup>4.</sup> Dayananda Sarasvati.

<sup>5.</sup> True revelation.

<sup>6.</sup> Superstitious practices.

<sup>7.</sup> Belief in incarnations.

مانند زیارت را تبلیغ می کرد. هیچ کدام از اینها، جزو تعالیم ناب وداها نبودند. دایانادا فعالانه برای اصلاحاتی اجتماعی مانند حذف ازدواج با کودکان برای کاستن از تعداد بیوه زنان، رخصت دادن به ازدواج انتخابی تا قراردادی، و حمایت از آموزش دختران و پسران، تلاش ورزید. او باور داشت که مدرسه وسیلهای است برای آموزش دادن مردم، تا بتوانند هندوهای خوبی شوند و نیز وسیلهای است برای ایجاد و حدت ملی. برای تحقق بخشیدن به این هدفهای آموزشی، آریا ساماج مدرسههایی به نام گودوکولا در سراسر سرزمین هند ایجاد کرد. در این مدرسهها سنسکریت، سمبل زبانی ارثیهٔ هند، و هندی، که دایانادا آن را به عنوان یک زبان ملی تبلیغ می کرد، تدریس می شد.

تأکید بر زبان هندی گواه بر پیوستگیهای منطقهای آریا ساماج بود. این تأکید در شمال هند بسیار موفقیت آمیز بوده است، و در آنجا حتی در میان کسانی که برای دومین بار از مسیحیت و اسلام به دین آبا و اجدادی خود گرویده بودند، با موفقیت تو آم گردید. تجلیل از ارثیهٔ ودایسی در هویت هندی افتخار آفرین بود و نهضت برای پیشبرد کار خود در قرن نوزدهم به صنف تجار و هندوهای مقیم افریقای جنوبی و فیجی آ متوسل شد. اما، مانند مورد برامو ساماج، از جانب تودههای مردم که برای آنها زندگی دینی عبارت بود از دعا و عبادت و تجربهای خصوصی از خدا، عکسالعملهای اندکی ابراز شد. با اینهمه، بهرغم محدود بودن اعضا، نهضت در برقرار کردن یک حلقهٔ ارتباط میان هندوئیسم و هویت ملی که به خطمشی سیاسی جدید گرایش یافته بود، مؤثر بوده است.

1. Gurukulas.

### هیئت تبلیغی راماکریشنا<sup>۱</sup>

آریاساماج و براموساماج، دو نهضت اصلاح اجتماعی بودند که از میان قشر وابسته به طبقهٔ بالای فارغالتحصیل شده از مدارس اروپا پدید آمدند. یک عامل مؤثر جداگانه نیز از سنت مذهبی بنگالی از خلال تجربیات راماکریشنای مقدس و شاگردش ویوهکانادا۲ به وجود آمد. راماکریشنا (۱۸۳۶ -۱۸۸۶ م.) در یک خانوادهٔ برهمن ویشنوی زاده شد و بهعنوان یک روحانی در معبدی مختص بانو ـ خدا، کالی، در نزدیکی کلکته خدمت می کرد. او وقتش را صرف اعمال مذهبی نظیر مراقبه و خواندن سرودهای مقدس برای بانو ـ خدا میکرد و موقعیکه تـجلیات کـالی را مشاهده مي كرد دچار حالاتي خلسه وار مي شد. سرانجام، اين مجذوبيت خلسه آمیز برای دعا و عبادت، ضرورتاً موجب شد تا روحانی دیگری را برای انجام دادن امور معبد برگزیند. راماکریشنا به زندگی در محوطهٔ معبد ادامه داد و با راهنمایی دو گورو در مسیر معنوی خویش به پیشروی يرداخت. نخستين گورو يک بانوي برهمن بود که به وي شيوههاي تنترهاي منضبط بودن برای تسلط داشتن بر احساسات و هدایت کردن نیروهای داخل بدن را آموخت. دومین معلم، یک سادهو بود که راه و رسم مراقبه برای تجربه کردن احساس همسانی ۳ بین خویشتن و برهمن را به وی یاد داد. براماکریشنا تجلیات بسیاری از خدایان، از جمله عیسی مسیح را مشاهده كرده بود. او دربارهٔ مسيحيت و اسلام به تحقيق و تفحص يرداخت، و از تعاليمشان تبعيت نمود تا زماني كه احساس كردكه به هدف غایی هر یک از ایس دو آیین رسیده است. در روند تجربهاش، پایان هركدام از دو مسير يكسان بود، بنابراين فتوا داد كه همهٔ اديان صحيح

<sup>1.</sup> Ramakirshna Mission.

<sup>2.</sup> Vivekananda.

Identity.

هستند و آنها فقط مسیرهای متفاوتی را برای رسیدن به هدف نهایی یکسان برمی گزینند.

راماکریشنا در دوران زندگی خود به عنوان یک قدیس شناخته می شد و پیروان بسیار داشت. در میان اینها یکی هم نارندرانات داتًا ۱ بود، عضو جوان براموساماج، که بعد از دیدار با راماکریشنا، یک سیناسین <sup>۲</sup>گر دید و نام ویوه کانادا را برای خویش برگزید. سِوامی ویوه کانادا (۱۸۶۳ ـ ۱۹۰۲ م.) تأثیری شگرف بر رشد هویت هندوی مدرن هم در آسیای جنوبی و هم در دنیای غرب داشت. او در ۱۸۹۳ م. برای شرکت در پارلمان جهانی ادیان میکاگو به ایالات متحده رفت، و توصیفی که وی دربارهٔ هندوئیسم در آن گردهمایی بیان کرد، بهصورت بایهای برای اکثر تعابیر غربی از دین برای بیشتر سالهای قرن بعدی درآمد. ویوه کانادا مطلب مهمی را به سمع شنوندگان خود رساند و به یک چهرهٔ سرشناس خلق الساعه در ایالات متحده تبدیل شد. مردم چنان مجذوب تعالیمش گردیدند که او در ۱۸۹۵ م. برای تسهیم کردن آرا و افکارش با امریکاییان، انجمن ویدانته ٔ را در نیویورک بنیاد نهاد. تشویقی که از ویوه کانادا به عمل آمد، باعث شهرتش در سراسر عالم شد و در هنگام بازگشت به هند از او یک قهرمان ملی ساخت. کامیابی وی موجد افتخاری بزرگ در میان هندوهایی شد که، برای نخستینبار، دریافته بودند که غربی ها دینشان را علناً تحسین کردهاند ـ به جای اینکه به آنها گفته باشند که دین مزبور یک دین عقب مانده است و باید به نفع دینِ مسیحی «مدرنتر» از آن صرف نظر شود ـ به واسطهٔ تلاشهای ویوه کانادا، هندوئیسم بهمثابهٔ یک دین جهانی،

<sup>1.</sup> Narendranath Datta.

<sup>2.</sup> Sannyasin.

<sup>3.</sup> The World Parliament of Religions.

<sup>4.</sup> Vedanta Society.

براساس مقام و منزلتی یکسان نظیر یهودیت، مسیحیت، اسلام، و آیین بودا، کسب احترام کرد.

فلسفهٔ ویوه کانادا بر ادویته ویدانته مبتنی بود. او اعتقاد داشت که خدا موجودی سراسر \_ فراگیر ۱ است و هدف زندگی باید ادراک همسانی شخص با الوهيت باشد. از روى اين هدف زندگي، ويوه كانادا برنامههاي اجتماعی را تدوین ساخت. از آنجا که خدا در همه هست، نمی تواند مقام و منزلت بالا یا پایینی وجود داشته باشد. تلاش برای ادراک خدا در خویش و دیگران به دلسوزی برای همهٔ مردم میانجامد. هیئت تبلیغی راماکریشنا در ۱۸۹۷ م. برای یاری رسانی به مردم از راه آموزش، اصلاحات اجتماعی، و کمک به بیماران تأسیس شد. این هیئت توسط گروهی از راهبان که کالجها، دبیرستانها، و بیمارستانها را اداره می کنند، هدایت می شود. در زمان سازماندهی آن، این نظام راهبانه ۲ در هند منحصر به فرد بود، زیرا که زندگی اعضایش معطوف به خدمات جهانی بود تا زیستن در انزوای مرتاضانه ۳. این نظام، هندوئیسم «نو ـ ویدانتهٔ» ۴ وبوه كانادا را تعليم مي داد، كه بر انديشه تسامح هندو تأكيد داشت. همه فرقههای هندوئیسم و، در واقع، همهٔ ادیان دیگر برای رسیدن به هدفی یکسان، مسیرهای متفاوتی را انه خاب میکنند. از این نظریه بهخاطر ساده کردنِ افراطی سنتهای هندو انهاد شده است، اما در نظر طبقهٔ شهری تحصیل کرده در انگلستان، ک نیازمندِ راهی برای متعادل ساختن میراث سنتی خود با دنیای مدرن بودند، سخت جاذبه داشت.

انگیزهٔ اصلاحات دینی در قرن نوزدهم امر تازهای نبود. بسیاری از شاعر ـ قدیسان بزرگ نیز از تمایزهای نظام کاستی، تحقیر کردن زنان، و

<sup>1.</sup> All - pervasive.

<sup>2.</sup> Monastic order.

<sup>3.</sup> Ascetic isolation.

<sup>4.</sup> Neo - Vedanta.

آداب و مناسک فاقد محتوا به انتقاد برخاسته بودند. ولی این شاعران انتقاداتشان را به مسائل داخلی محدودهٔ قلمرو زندگی مذهبی معطوف كرده بودند. آنها سعى داشتند خاطرنشان كنند كه نظام كاستى و جنسيت در ارتباط شخص با خدا از عوامل تعیینکننده نیستند، و دیگر اینکه عبادت واقعی ارزش بیشتری از مناسک روحانی مآبانه ا دارد. شاعران براى اصلاح نظم اجتماعي فراسوي حوزهٔ اعمال ديني، كوششي نمی کردند. در قرن نوزدهم، اصلاحگران در قبال عاداتی اجتماعی که دیگر پذیرفتنی بهنظر نمیرسید، شروع به انتقاد کردند، اگرچـه عـموماً دربارهٔ آنهاگمان می شد که از مجوز شرعی برخوردارند. اینگونه مخالفتها نسبت به سنت توسط نوعی بیداری مذهبی مرتبط با مکاشفههای مندرج در وداها و اوپانیشادها تقویت می شد. متون مقدس کهن به صورت منبع دین «ناب» و اخلاق درآمد که از آن برای محکوم کردن عاداتی اجتماعی که مجوز نصی <sup>۲</sup> نداشتند و با اندیشه های و دایی سازگار نبو دند، استفاده مىشد. اندك اندك، شاعر ـ قديسانِ قرونوسطايي بهعنوان پيشاهنگان اصلاحگران سدهٔ نوزدهم و بیستم در صحنه پدیدار شدند و انتقاداتشان از نهادهای مذهبی، نظم اجتماعی گسترده تری را در بر گرفت. اکنون، قاطبهٔ هندوها به قدیسانی مانند کبیر کسی که با سنت به مبارزه برخاست، به عنوان اصلاحگران اجتماعی ذلر دارند.

<sup>1.</sup> Priestly ritual.

<sup>2.</sup> Scriptural sanction.

<sup>3.</sup> Kabir.

### هندوئیسم و ملی گرایی

هندوئیسم نقشی حیاتی در پیشبرد ملیگراییِ هندی ایفا کرد. ملیگرایی مستلزم داشتن یک مدیریت مرکزی و مفهومی از هویت مشترک بهمثابهٔ یک مجموعه است، تا جایگزین هویت شخصی و محلی شود. قانونِ بریتانیاییِ معمول در هند، لزوم مدیریت متمرکز شده را برای ملیگراییِ جدید تصریح کرده بود، اما ایدئولوژی و مسلکی که تودههای مردم راگرد هم می آورد، مبتنی بر اصطلاح مشترک هندوئیسم بود. بهرغم زبانها و فرهنگهای متنوع، با وجود خدایان و نحلههای گوناگون، هندوئیسم نمادها و آرمانهایی را که در میان مناطق مختلف و طبقات اجتماعی شبه قاره از گیرایی و جذابیت برخوردار بود، تجهیز ساخت. این ارتباطِ میان هویت هندی و هویت هندو بعد از استقلال هند برقرار مانده است، تا هویت هندی و میاسی و اجتماعی نقشی ایفا میکند.

#### نهضت استقلال

رهبران نهضت برای استقلال مند از قید سلطهٔ بریتانیا از عادات و آرمانهای هندو برای بسیج حمییت تودههای مردم سود جستند. آنان بر دگربودگی اتباع انگلستان به ننوان پیروان دینی بیگانه تأکید می کردند و قوانین حکومت را که سنن دیرینه را دستخوش تغییر ساخته بود، به منزلهٔ حملاتی علیه دین هندو می دانستند. ازاین رو، به عنوان مثال، موقعی که حکومت راه و رسم ستی را غیرقانونی اعلام کرد و دستور داد که زنان بیوه

Otherness.

می توانند دوباره ازدواج کنند، بسیاری از هندی ها قوانین جدید را به مثابهٔ توطئهٔ مسیحیت برای برانداختن هندوئیسم تلقی کردند؛ اگرچه اعضای برامو ساماج و آریا ساماج برای تصویب و اجرای همین اصلاحات، مصرانه با حکومت مذاکره کرده بودند. تعبیر اذیت و آزار از سوی ادیان بیگانه به ایجاد مفهومی از وحدت در میان هندی های هندو کمک کرد.

بی. جی. تیلک ( ۱۸۵۶ ـ ۱۹۲۰) از هندوئیسم بهمثابهٔ منبعی از جذابیت عامه پسند در تلاشهایش برای متحد ساختن مردم بهصورت گروههای ملی گرا، بویژه در منطقهٔ بومی اش، ماهه راشتره، سود جست. او با درج مقالاتی در روزنامهها، به زبان مراتی ۲، یک زبان محلی، با لوایح قانونی حکومتِ استعماری بریتانیاکه با سنتهای فرهنگی در تضاد بود، به مخالفت برخاست. وي از جشنهاي مذهبي سنتي بهعنوان فرصتهايي برای سخنرانیهای میهنی و آموزش سیاسی تودههای وسیع مردم استفاده می کرد. او جشن گِنی شه را به عنوان وسیله ای برای انتشار دادن یک ملی گرایی خاص هندو، دوباره رواج داد. وی از انجمنهای حمایت از ااو اکه که جذابیتی عمومی در هند داشت، طرفداری میکرد. از دیدگاه بسیاری از مردم، گاو نمادی از هندوئیسم بود؛ گاو بهعنوان مظهری از باروری و سخاوت طبیعت، به منزلهٔ یک مادر \_نماد ۴ در سراسر مناطق فرقه گرا مقدس شمرده می شد. کمال مطلوب هندو در مورد نگشتن (اهیمسه) ۹ به گسترده ترین شکل، در اعتقاد به اینکه شخص نباید به گاوها آسیبی وارد کند، به کار گرفته می شد، ازایس رو علاقه به حمایت از گاو در برابر دشمنانش، بریتانیایی ها و مسلمانان گوشب گاوخوار، یک متحدکننده نيرومند محسوب مي شد.

<sup>1.</sup> B. G. Tilak.

<sup>2.</sup> Marathi.

<sup>3.</sup> Cow Protection Societies.

<sup>4.</sup> Mother - symbol.

<sup>5.</sup> Ahimsa.

تیلک همچنین ماجرای زندگی شیواجی ۱، رئیس بزرگ قبیلهٔ ماهه راشترهای را که پیروزمندانه با مغولها جنگید، توصیف کرد. درست همانگونه که شیواجی مغولها را بیرون راند، همانگونه نیز بریتانیاییها باید بیرون رانده شوند. تیلک جشنوارهای به افتخار زادروز شیواجی، برای تبلیغ نمونهٔ آرمانی سواداج ۲، خود - فرمانروایی ۳، پدید آورد. خود بیلک به عنوان یک صورت تناسخیافتهٔ ۴ شیواجی تلقی می شد، و برخی از مردم حتی وی را اوه تاره ای از ویشنو تصور می کردند، که مانند راما یا کریشنا، برای دوباره میزان کردن ترازوی عدالت در دنیا ظاهر می شود.

یکی از تأثیرهای جانبی استفاده از داستانهای نمادین قهرمانان هندو که از روزگاران کهن باقی مانده بودند، به وجود آمدن یک نوع ملیگرایی بود که به طور تلویحی ضداسلامی و ضدبریتانیایی به نظر می رسید؛ نمونهای مشابه در نهضتهای ادبی بنگالی در همان دوره پدید آمد. بر ادبیات بنگالی نوعی ملیگرایی رازگونه حاکم بود که برگذشتهٔ هند، بویژه عملیات راجپوت  $^{0}$  رزمندهای که با مسلمانان متجاوز جنگید، متکی بود. مسلمانان در ادبیات مزبور نمادی از همهٔ فرمانروایان بیگانه بودند و اصولاً جانشینانی برای بریتانیایی ها تلقی می شدند، اما، با گذشت زمان، کل مسلمانان به هیئت افرادی اهریمنی درآمدند.

یک مضمون دیگر در ادبیات بنگالی عبارت بود از انگارهٔ هند<sup>۶</sup> به منزلهٔ سرزمینی مقدس، که به صورت یک بانو ـ خدا مجسم می شد. کمال مطلوب پرستش فداکارانه نسبت به کالی به مادرِ هند<sup>۷</sup>، برتماتا<sup>۸</sup>، واگذار

<sup>1.</sup> Shivaji.

<sup>2.</sup> Svaraj.

<sup>3.</sup> Self - rule.

<sup>4.</sup> Reincarnation.

<sup>5.</sup> Rajput.

<sup>6.</sup> The image of India.

<sup>7.</sup> Mother India.

<sup>8.</sup> Bharat Mata.

شد. مادر هند نمادی و حدت بخش بود، خدای مادرانهٔ همهٔ کودکان هندوی خویش بود. اما در اینجا، نیز، محلی برای سایر ادیان و جود نداشت؛ سرزمین مقدس یک بانو - خدای هندو ا بود. موهندس گاندی (۱۸۶۹ - ۱۸۶۹ م.) برای اضافه کردن ادیان دیگر، بویژه اسلام، به خاطر استقلال هند، تلاش کرد، اما او نیز برای اشاعهٔ پیام ملی خویش از زبان هندوئیسم بهره جست.

گاندی بهمثابهٔ رهبری که زندگی سنتی قدیسوار خود را با آرزوهای یک ملت خواستار رهایی از قید سلطهٔ بیگانه درآمیخته، بود. در عرصهٔ سیاست پدیدار شد. بزرگترین پیروزیاش بسیج کردن تودههای وسیع مردم در روند نهضت استقلال بود. او در مردم حس مشترک مسئولیت پذیری را در قبال سرنوشت کشورشان برانگیخت و هویت فردی را به صورت جزئی از هویت ملی درآورد. نفوذ و اعتبار وی، از مقامش به عنوان یک سادهو، یک انسان مقدس، که مطابق دهرمهٔ هندو زندگی میکند، نشئت می گرفت. اعتقاد بر این است که پوگا به بدن، ذهن و خود کیهان نیرو می بخشد. گاندی، به عنوان یک یوگاگر ۲، با تأسی از عادات سنتی مراقبه، روزه گرفتن، خاموشی گزیدن، تجرد، و آزار نرساندن به دیگر موجودات، قدرت و اعتبار یک آموزگار مذهبی را پیدا کرده بود؛ او به صورت گوروی تو ده ها درآمده بود. او همچنین از سرمشقهای مذهبی در مبارزهاش بهخاطر استقلال استفاده کرد. وی بیرای آموزش مردم و اعتراض به قوانین به سیر و سفر می رفت. او بر طبق عقیدهٔ منبعث از هندوئیسم که بر اجتناب ورزیدن از آسیبرساندن به سایر موجودات

<sup>1.</sup> Hidu Goddess.

(اهیسه) مبتنی است، مبارزهٔ تو أم با عدم خشونت را تبلیغ می کرد. وی هدف از استقلال را ایجاد رامراجیه ۱، «قلمرو رامه» ۲، حاکمیت نظام دهـرمهای مـرتبط بـا رامه در رامه یانه ۲، می دانست. گاندی در ضمن هندوئیسم را با کار اجتماعی به وسیلهٔ کمال مطلوب سارودایا ۲، «تعالی دادن همگان» ۵، مربوط ساخت. او اندیشهٔ سنتی دهرمه را به عنوان وظیفهٔ افرادِ خانواده و جامعه برای به حساب آوردن وظیفه در جهت کشور هند و کل اتباع آن بسط داد.

در ۱۹۴۷ م. شبه قارهٔ هند استقلال یافت؛ اما این امر به آن معنی نبود که شبه قاره بهعنوان یک کشور واحد شده است. این شبه قاره بهخاطر ایجاد کشور مسلمانِ پاکستان در دو ناحیه که اکثر جمعیت آنها را مسلمانان تشکیل می دادند، تجزیه گردید. بعداً، پاکستان شرقی به صورت کشور بنگلادش درآمد. این تجزیه باعث مهاجرت میلیونها نفر هندو و مسلمان از خانه هایشان گردید و روند مهاجرت با خونریزیهای وحشتناک تو أم شد. از دست دادن خانه و زندگی، سرزمینهای مادری، و وسایل امرار معاش، زمینههای ناخشنودی و تلخکامی را در میان مرزهای هر دو کشور فراهم آورد. در سالهای بعد، حملات خشونت آمیز ادواری میان جوامع هر دو ادیان براساس احساس هویتهای جداگانهٔ ناشی از مذهب، به طور بسیار ادیان براساس احساس هویتهای جداگانهٔ ناشی از مذهب، به طور بسیار شدید تداوم داشته است.

تعارض میان هندوها و مسلمانها، صرفاً زننده ترین نمونه از وضعیتی است که آن را فرقه گرایی مینامند. فرقه گرایی به معنی تعریف کردن منافع اجتماعی و سیاسی، به واسطهٔ دلبستگی اساسی به جوامع مذهبی است.

<sup>1.</sup> Ram Rajya.

<sup>2.</sup> The Kingdom of Rama.

<sup>3.</sup> Ramayana.

<sup>4.</sup> Sarvodaya.

<sup>5.</sup> The uplift of all.

<sup>6.</sup> Communalism.

این جدایی تو آم با زمینه های مذهبی، ممکن است در عین حال یک جدایی تو آم با زمینه های فرقه ای باشد. اعضای یک گروه از یک زبان مشترک استفاده می کنند و همیشه شناخت آنهایی که مانند «دیگری» به گروه مزبور وابسته نیستند، آسان است. از اوایل قرن بیستم، عمل تفویض امتیازات و حضور در دولت به گروههای واجد اکثریت، به این تفرقه انگیزی کمک کرده است. افزون بر این، ضعیف، برای حفظ کردن امتیازاتش به ضعیف ماندن ترغیب شده است. این امر جداییهای طبقاتی را تداوم می بخشد و به مردم می آموزد بسان گروه های متعصب بیندیشند، نه به عنوان یک ملت.

# هيندوتِواا

قانون اساسی هند، حکومت کشور را براساس داشتن حکومتی غیردینی  $^{7}$  تعریف می کند. اما امتیازاتِ حمایتی  $^{7}$  برای گروههای گوناگون اقلیت قایل می شود، از این رو، آنها به رغم جمعیت محدودشان از قدرت و فرصتهای مناسب برخوردار خواهند بود. برخی از این گروهها به اقلیتهای دینی نظیر اسلام، مسیحیت، آیین سیک، و آیین جین  $^{7}$  وابسته اند. دیگر گروهها جزو جوامع کاستی پست محسوب می شوند که به طور سنتی در پایین ترین حد سلسله مراتب اجتماعی قرار داشتند. بنابراین، به عنوان مثال، دولت بخش معینی از مشاغل دستگاه اداری را به کاستهای نجس  $^{0}$ ، که اکنون دالیتس  $^{3}$  ("ستمدیده") نامیده می شوند، اختصاص داده است.

<sup>1.</sup> Hindutva.

<sup>2.</sup> Secular.

<sup>3.</sup> Protective privileges.

<sup>4.</sup> Jainism.

<sup>5.</sup> Untouchable castes.

<sup>6.</sup> Dalits.

این شیوهٔ اختصاص دادن مشاغل و قدرت سیاسی به گروههای اقلیت، باعث بروز برخوردها و منازعاتی شده است. بسیاری از هندوها احساس می کنند که آنها به عنوان اکثریت باید برحسب اعتقاداتشان از یک کشور منسجم و سازمانیافته برخوردار گردند و به اقلیتها، به عنوان گروههای کو چک درون کشور، نباید اجازه داده شود که رفتار و نحوهٔ برخوردی تبعیض آمیز داشته باشند. نزاع و اختلاف ناشی از کمبود مشاغل برای هر دو دستهٔ کارگران ماهر و غیرماهر، اوضاع را وخیمتر کرده است. در طی سالهای گذشته چندین سازمان برای احقاق حقوق بیشتر هندو و تبلیغ برای ایجاد یک کشور هندو تشکیل شده اند.

یکی از قدیمی ترین این سازمانها، هندو ماهاسابها ابود، که در ۱۹۰۶م. برای محافظت از راه و رسم زندگی هندو تشکیل شد. اعضای سازمان مزبور تلاشهای سیاسی برای آشتی کردن با اقلیتها را، مغایر با منافع هندوها میدانستند. پذیرش اندیشههای غیرمذهبی غربی و دادن امتیازات «زیاده از حد» به مسلمانان برای حفظ وحدت در جریان مبارزات استقلال طلبی، به مثابهٔ خیانتهای به یادگار مانده از هندوها تلقی میشد. سازمان مزبور در دههٔ ۱۹۲۰م. مجدداً تحرکی تازه پیدا کرده بود. در آن زمان وی. دی. سواکار آ، یکی از رهبران، اصطلاح هیندوتوا را برای توضیح ارتباط میان دین و هویت ملی ابداع کرد. هیندوتوا به معنای «هندوئیت آ» است. از دیدگاه سواکار، هندو کسی است که نیاکانش در هند میزیسته اند و هند را به عنوان سرزمینی مقدس و مهد دینِ تلقی میکند. او، در این تعریف، هندوئیسم فرهنگی را نتیجهٔ فعالیت مردم هند می داند. این هویت فرهنگی، پیروان آیین سیک، بودا، و جین را فرا

<sup>1.</sup> Hindu Mahasabha.

<sup>2.</sup> V. D. Savakar.

Hinduness.

میگیرد، زیراکه ادیان آنها در هند نضج گرفتهاند، اما شامل مسیحیت و اسلام نمی شود.

ویشوا هندو پاریشاد (و. ه. پ)، که در ۱۹۶۴ م. بنیاد نهاده شد، بانفوذترین سازمانی است که برای ایجاد نمونهٔ آرمانی یک کشور هندو تلاش می ورزد. و. ه. پ رهبران دینی تمام فرقههای مختلف هندو، و از جمله نمایندگانی از خارج هند را دور هم گرد می آورد. این سازمان برای احیای مجدد دهرمهٔ هند در سراسر جهان می کوشد. مطابق دیدگاه و. ه. پ، اصطلاح «هندو» در مورد «تمام کسانی که به آن معتقدند، از ارزشهای ابدی زندگی تبعیت می کنند و به آنها توجه دارند هم از لحاظ اخلاقی و هم از لحاظ معنوی و در برت کمند رشد یافتهاند قابل اطلاق است». سازمان، برای تقویت کردن جامعهٔ هندو از راه یکپارچه ساختن آن کوشاست. این امر با نوسازی معابد، ساختن مدارس، تشویق برای یادگیری سنسکریت، حمایت از گاوها، کوشش به خاطر تعالی بخشیدن کاستهای عقب مانده، و مبارزهٔ فعالانه برای تغییر کیش معتقدان سایر ادبان تحقق پذیر است.

و. ه. پ یک نهضت صرفاً محافظه کار نیست. با آنکه سازمان مزبور نمونهٔ آرمانی یک جامعهٔ هندو را ارائه می دهد، در عین حال معتقد است که قوانین دهرمهای دوران باستان در مورد اخلاق و رفتار باید با توجه به نیازهای زمان در حالِ تحول، دوباره تدوین و تنظیم شوند. کاربرد چنین دیدگاهی در تلاشهایی که برای به حساب آوردن کاستهای عقبمانده یا نجس انجام می پذیرد، آشکار است. درحالی که یک زمان به چنین افرادی اجازه داده نمی شد به داخل معابد وارد شوند، اکنون و. ه. پ فعالانه آنان را ترغیب می کند که در هنگام برگزاری مناسک هند شرکت کنند.

<sup>1.</sup> Vishva Hindu Parishad.

در دههٔ ۱۹۸۰ و ۱۹۹۰ م. وجههٔ ملی و. ه. پ بیشتر شد. در حرزهٔ سیاست، افزایش تصاعدی در حمایت انتخاباتی از اعضای وابسته به حزب بهاراتیاجانتا (بی.جی.پی)، که از مرام ناسیونالیستی هندویِ و. ه. پ استفاده میکند، جذابیت کاملاً گستردهٔ حزب را نشان میدهد. این افزایش حمایت، و پیامد بهره گیری از آرمانهای و. ه. پ در حوزهٔ سیاست، ناشی از اتخاذ راهبردهای عملیات مؤثر به طور چشمگیر است. یکی از این راهبردها راهپیمایی فداکارانه برای وحدت بود که در ۱۹۸۳ م. برگزار شد. این اقدام عملاً متضمن سه راهپیمایی بزرگ بود، که با شرکت برگزار شد. این اقدام عملاً متضمن سه راهپیمایی بزرگ بود، که با شرکت را در نوردیدند. نقطهٔ تلاقی آنها در نگاپور آ، با نقطهٔ تلاقی سه رود مقدس در الله آباد قابل مقایسه بود.

راهپیماییها از روی نظم و ترتیبِ طرز حرکت همراهانِ شرکتکننده در جشن معبد الگوبرداری شد. هر کدامشان دارای یک ارابه (در این مورد یک واگن بر یک گاری که باید حمل یا کشیده شود، ترجیح دارد) بود که یک مجسمه از برتماتا، یک کوزهٔ بزرگ پر شده از آب رودگنگ، و کوزهای کوچک پر شده از آب مقدس محلی را حمل می کرد. برتماتا، با همهٔ بانو ـ خدایان محلی مورد پرستش در هند همتراز انگاشته می شود، و در واقع او، به عنوان تجسم سرزمین خودش، تمام جاهای مقدس را در درون خویش گنجانیده است. به همین نحو، همهٔ آبهای مقدس در هند، سرانجام از گنگ سرچشمه گرفتند. ازاینرو، هم مادرهند و هم آب گنگ، نمادهای وحدت هندو به شمار می آیند. این وحدت ۴ با شرکت بینالمللی در راهپیماییِ فداکارانه برای وحدت از مرزهای شبه قاره فراتر رفت.

<sup>1.</sup> Bharatiya Janata Party.

<sup>2.</sup> The Sacrifice for Unity.

<sup>3.</sup> Nagpur.

<sup>4.</sup> Unity.

راهپیمایی کوچکی از کشور بوتان ایه داخل هند انجام گرفت و به یکی از گروههای اصلی پیوست. یک هیئت نمایندگی از برمه از رود مقدسشان آب به همراه آورد، و عدهای دیگر نیز از جزیرهٔ موریس ا، پاکستان، و بنگلادش آب مقدس آوردند.

و. ه. پ برای ایجاد یک هندوئیسم مدرن، به عنوان دین ملی در هند تلاش می ورزد. و حدت به عنوان منبعی از قدرت برای کمک به هندوها تلقی می شود، تا بدین وسیله هندوها بتوانند در برابر تهدید نیروهای بیگانه که با تبلیغ ادیان خود می خواهند موجبات تغییر کیش آنان را فراهم سازند، مقاومت کنند و همچنین با مشکلات داخلی ناشی از اختلافات در میان خودشان به مقابله برخیزند. مخالفت با سنتهای بیگانه \_یعنی، مسیحیت و اسلام \_یکی از مضامین سازمان مزبور بوده است. این مضمون، هنگامی که هندوها یکی از مساجد مسلمانان، به نام مسجد بابری را در ایودیه در دسامبر ۱۹۹۲ م. تخریب کردند، نقشی عمده ایفا کرد.

مسجد بابری در ۱۵۲۸ م. توسط یکی از اطرافیان پادشاه مغول نژاد، بابر، بناگردید. مطابق سنتِ مسلمانان، مسجد مزبور در محل یک معبد قدیمیِ هندو که برای گرامیداشت خاطرهٔ زادگاه رامه، قهرمان رامهیانا، بنا گردیده بود، ساخته شد. پیش از استقلال، مسلمانها در داخل مسجد و هندوها در خارج آن به عبادت و نیایش می پرداختند. در ۱۹۴۷ م. دولت هند مسجد را به روی دو جامعهٔ مسلمان و هندو بست. آنگاه، در ۱۹۴۹م. به هنگام شب، تندیسی از رامه در مسجد قرار داده شد و این شایعه در شهر پیچید که خدا برای باز پس گرفتن معبدش ظهور کرده است.

<sup>1.</sup> Bhutan.

<sup>2.</sup> Mauritius.

<sup>3.</sup> Ayodhya.

آشوبهایی که به وقوع پیوست، توسط پلیس سرکوب شد و مسجد همچنان بسته ماند.

در سال ۱۹۸۴ م. ویشنو هندو پاریشاد، موضوع باز پس گرفتن محل معبد را به عنوان جزئی از نهضت ملی گرایانهٔ خود دنبال کرد. آنها همراه با تصاویری از رامه و سیتا به سوی ایودیه راهپیمایی کردند، و سپس از آنجا درحالی که پیوسته تظاهرات و سخنرانی می کردند، به طرف پایتخت، دهلی، رهسپار شدند. پس از گذشت چند سال دیگر، موضوع معبد مسجد در خط مشی حزبی احزاب مختلف مطرح بود و به صورت سوژهٔ اصلی حزب بهاراتیا جاناتا درآمد. داستان رامه به عنوان یک کمال مطلوب سیاسی طنین ویژه ای دارد. رامه، پادشاهِ ملکوتی، صاحب دهرمه، بود که بر عصری طلایی فرمانروایی داشت. خود گاندی، انگارهٔ رامراجیا ، «حکومت رامه» را به منزلهٔ جامعهٔ آرمانی احیا کرده بود. یک حزب سیاسی که می توانست خودش را با انگارهٔ رامهٔ بزرگ و سلطنت شریف وی هماهنگ سازد، از جاذبه ای نیرومند در سراسر هند برخوردار

قدرت انگارهٔ رامه در خلال سالهای ۱۹۸۷ تا ۱۹۸۸ م. هنگامی که سریال تلویزیونیِ رامه یانه نمایش داده می شد و میلیونها نفر در هند و دیگر کشورها هر یکشنبه برای دیدن آنها تلویزیون خود را روشن می کردند، آشکار شد. محبوبیت سریال مزبور ممکن است الهام بخش سیاستمداران برای تجدید کردن تأکیداتشان بر روی انگارهٔ رامه و قلمرو او در ایودیه شده باشد. در ۱۹۸۹ م. و. ه. پ راهپیمایی هایی را برای حمل آجر به ایودیه و ساختن معبدی نو در زادگاه رامه سازمان داد. این آجرها از

<sup>1.</sup> Sita.

<sup>2.</sup> Ram Rajya.

<sup>3.</sup> The rule of Rama.

روستاهای سراسر هند و دیگر حامیان، در ایالات متحده، کانادا، جزایر کاراییب، و افریقای جنوبی فرستاده می شد. مسئولان دولتی به راهپیمایان رخصت ندادند تا مسجد بابری را تخریب کنند، اما مقداری از آجرها را برای ایجاد فونداسیون در یک گودال خارج از مسجد استفاده کردند.

تلاش برای خراب کردن مسجد در ۱۹۹۰ م. بعد از دو تحول سیاسی، شدت گرفت: اول، منازعهٔ جاری میان هند و پاکستان بر سر کنترل ناحیهٔ کشمیر، باعث پدید آمدن موجی از خشونتهای تازه شد و دوم، دولت هند برای افزایش تعداد اماکن اختصاص داده شده به کاستهای عقبمانده جهت ایجاد مؤسسات آموزشی و دستگاههای اداری تلاش می کرد. و. ه. پ راهیمایی آیینی دیگری را بهسوی ایودیه تدارک دید، تا اینکه با ساختن یک معبد جدید، چند دستگی و اختلافی راکه بر اثر آشوبهای مربوط به مقابله با اختصاص دادن اماكن به كاستها بديد آمده بود خنثي كند. در طي اين راهپيمايي، ال. كي. ادواني ١، رهبر بي. جي. پي٢، نقش رامه بزرگ را ایفا کرد. دولت ملی برای حمایت از سکیولاریسم کشور و راهپیمایی اجازه نداده بود که کسی به مسجد نزدیک شود. درنتیجه، بی. جی.پی در پارلمان به حمایت خود از دولت پایان داد و رهبرانی که به مقابله با نهضت برخاسته بودند، قدرت خود را از دست دادند. اشتهار ناشی از راهپیمایی ایودیه، موجبات پیروزی بی. چی.پی را در انتخابات فراهم ساخت و در ۱۹۹۲ م. و. ه. پ و بی. څی.پی زمام امور دولت ایالتی را در یوتارېرادش به دست گرفتند. در سال ۱۹۹۲ م. و. ه. پ و بی. جْی.پی تظاهراتی را در ایو دیه سازمان دادند و مسجد را تخریب کردند.

دولت مرکزی این تخریب را محکوم کرد. دستور رئیس جمهور برای

<sup>1.</sup> L. K. Advani.

<sup>2.</sup> B. J. P.

<sup>3.</sup> Uttar Pradesh.

جلوگیری از کار دولت ایالتی یوتارپرادش به موقع اجرا گذاشته شد و دولتهای وابسته به بی. جی. پی در سه ایالت دیگر از کار برکنار شدند. سازمانهای هندو مانند و. ه. پ، که در عملیات ایودیه بسیار مؤثر عمل کرد، فعالیتشان ممنوع شد. علاوه بر این، دولت مرکزی اظهار داشت که مسجد دوباره تجدید بنا خواهد شد، اما اغتشاش به ایودیه محدود نبود. خشونتهای فرقهای در اکثر شهرهایی مثل کلکته و بمبئی به وقوع پیوست که بیشتر مصایب ناشی از آن، دامنگیر مسلمانان شد. در عکسالعمل نسبت به این اعمال، مسلمانان نیز در پاکستان و بنگلادش به مراکز کسب و کار هندیها و معابد هندوها حمله بردند و باعث شورش و بلوا شدند. در بریتانیا، با بمبهای آتش زا به معابد و مراکز فرهنگی هندوها، به یک مسجد و یک نفر روحانی سیک ممال در نیویورک به تظاهرات پرداختند.

تخریب مسجد و انعکاسهای بین المللی در قبال این عمل، نشان می دهد که ارتباط میان دین و هویت ملی بسیار نیرومند است. اما پیامد ناشی از حوادث نیز حاکی از آن است که اعتقاداتی که برخی از مردم را به سوی ارتکاب اعمال خشونت آمیز سوق می دهد، جنبهٔ عمومی ندارد. بیشتر هندوها تخریبِ این مسجد را محکوم کردند. آنها طرز رفتار گاندی را در مورد عدم خشونت به مثابهٔ یک کمال مطلوب متعالی یاد آوری می کنند، که یکی از مشخصه های حقیقی عظمت هندوئیسم است. به نظر می رسد عکس العمل در قبال خشونت بعد از تخریب مسجد بابری، عمارسد عکس العمل در قبال خشونت بعد از تخریب مسجد بابری، جاذبهٔ عملیات سیاسی مبتنی بر فرقه گرایی را ضعیف کرده است. سیاستمداران متکی بر لفاظیِ «ما برضد آنها» آ از ۱۹۹۲ م. به بعد در مبارزات انتخاباتی دچار شکست شده اند.

<sup>1.</sup> Sikh gurudwara.

<sup>2.</sup> Us versus them.

#### هندوئيسم جهاني

انعکاسهای منازعات ایودیه در لندن و نیویورک، گسترهٔ جهانی هندوئیسم مدرن را نشان می دهد. در خلال قرنهای نوزدهم و بیستم، هندوها از سرزمین خود در سراسر جهان پراکنده گشتند و اکنون در همه جا به کار و زندگی مشغولند. تجربیات کسانی که در «پراکندگی» از پستهاند بر طرز تعریفشان از هندوئیسم اثر نهاده است. سنتهایی که به نظر هندوها، در آن هنگام که جزئی از جریان اصلی بودند جزو امور مسلم فرض می شدند، معانی تازهای به خود گرفتند و با محیطهای جدید هماهنگ شدند. در همین زمان، هماهنگ سازیها و ارزیابیها، دنیای خارج را برای جنوب آسیا، به صورت یک صافی درآورد و بر روند تحولات در هند مادر آثیر نهاد.

در عصر جدید در میان هندوها دو موج مهاجرت به وجود آمده است. نخستین موج در خلال قرن نوزدهم و اوایل قرن بیستم به وقوع پیوست. در قرن نوزدهم، جست وجو برای کار، باعث مهاجرت هندی ها به برمه (میانمار)، سری لانکا، مالزی، افریقای جنوبی، مجمع الجزایر فیجی، و وست ایندیز گردید. در دههٔ ۱۹۲۰م. تقریباً دو میلیون هندی در خارج (بیشتر در مستعمرات و قلمروهای بریتانیا) به سر می بردند، بیشتر این مهاجران کارگران قراردادی بودند. مهاجران مزبور، به رخم تبعیض، فقدان امکانات آموزشی، و میزان بالای مرگ و میر، در کسب و کارشان در محیطهای جدید موفق بودند. آنان معمولاً در جوامع قومی به به سر می بردند تا بتوانند از سنتهای سرزمین مادری خود پیروی کنند. معابدی

<sup>1.</sup> Diaspora.

<sup>2.</sup> Mother India.

<sup>3.</sup> Ethnic communities.

ساخته شد و روحانیونی (نه لزوماً برهمنها) برای برگزاری مناسک سنتی استخدام گردیدند. اعمالی که در بر گیرندهٔ طیف کامل سنتهای قومی است، قبلاً توصیف شد.

دومین موج، که در واقع در دههٔ ۱۹۶۰ م. شدت گرفت و تا امروز نیز ادامه دارد، از طبقهٔ متوسط تحصیل کردهٔ شهری پدید آمد. این جماعت شهری همچنان در حال مهاجرت به مراکز شهری ایالات متحده، بریتانیای کبیر، کانادا، و مراکز اقتصادی آسیا مانند سنگایور هستند. آنها متخصصان، پزشکان، مهندسان، و برنامهسازان کامپیوتر هستند که به این علت که در هند برای فارغالتحصیلان دانشگاهها و مدارس عالی شغل کافی وجود ندارد، در جست وجوی به دست آوردن فرصتهای اقتصادی اند. برخلاف مهاجران پناهنده از اروپای شرقی و جنوب شرقی آسیا، این هندوهای وابسته به طبقهٔ متوسط در محلههای قومی اسکونت اختیار نکردهاند. آنها در نواحی حومهای در جاهایی که مدارس خوب برای فرزندانشان وجود دارد، سکنی میگزینند. اکثر این مهاجران بسبرعت در کشورهای جدید دارای پایگاه اجتماعی طبقهٔ متوسط می شوند. علت این امر آن است که آنها دانش آموختگان خوبی هستند و با زبان انگلیسی آشنایی دارند. هندیهای شرق که در ایالات متحده زندگی مىكنند، در تاريخ اين كشور بهعنوان موفقترين جامعه مهاجر شهرت بافتهاند.

این مهاجران در طی نخستین سالهای اقامت در سرزمین جدید خود، تمام حواسشان را معطوف به موفقیت اقتصادی کردند و از بابت فقدان امکانات برای زندگی مذهبی نگران نبودند. با اینهمه، آنها برای برخورداری از هویت فرهنگی احساس نیاز میکردند و تعدادی «مراکز

<sup>1.</sup> Ethnic ghettoes.

فرهنگی» در جاهایی که هندیها می توانستند، گردآیند بنیاد کردند. معنایی گسترده از هویت مشترک هندی وجود داشت که تمام بخشهای فرهنگی منطقهای را در میان مهاجران در دههٔ ۱۹۶۰ م. تعالی داد. اگر یک مرکز فرهنگی، فیلمی بنگالی نشان می داد، حتی آنهایی که با زبان بنگالی آشنایی نداشتند، از اینکه فرصت پیداکنند که چیزی «هندی» تماشاکنند، احساس مسرت می کردند.

بهمحض اینکه مهاجران به تشکیل خانواده پرداختند، احساس کردند که شدیداً به نهادهای دینی محتاجند؛ دین وسیلهای است برای انتقال دادن ارزشهای فرهنگی به کودکان، و بسیاری از هندی ها از بابت اینکه فرزندانشان در جوامع غربی ممکن است دچار عادات بد شوند و حتی تغییر کیش داده و مسیحی شوند، نگران بودند. در هند، مادربزرگها و پدربزرگها، عامل عمدهای برای آموزش مذهبی کودکان محسوب می شوند. آنها بچهها را همراه خود به زیارتگاهها و معبدها می برند و برایشان داستانهایی دربارهٔ قدیسان و خدایان نقل میکنند. اما نسل مادربزرگ و پدربزرگ در خانوادههای مهاجران در حال اضمحلال است. افزون بر این، فرا گرفتن آداب یک دین در کشوری که عمل کردن به آن برای همه، جزو امور روزمره است، با فراگرفتن آن در کشوری دیگر که فقط عدهٔ معدودی از همکیشان در آنجا مقیمند، کاملاً فرق میکند. در كشورهاي غربي، نه تعطيلات ملي مختص هندوها معمول است، نه سادهوهای سیار، تا دیگران را از معرفت معنوی مستفیض گردانند، و نه نقالان دورهگرد هستند تا داستانهایی از حماسههای بزرگ نقل کنند. ازاین رو، پدران و مادران باید دریابند که چگونه یک سنت را که اکثر شان هرگز، واقعاً آگاهانه برای تعریف آن به کودکان در حال رشد در یک محیط فرهنگی متفاوت نکوشیدهاند، تشریح کنند.

معابد بهصورت مراكز اصلى حفظ سنت درآمدند. با اينهمه درست در موقعی که جوامع مهاجران شروع به گردآوری پول برای ایجاد معابد کردند، پذیرای تغییرات متعددی در سبک معماری در محیطهای جدید خود گردیدند. نخستین معابد را بناهای بازسازی شده، غالباً کلیساها، تشکیل می دادند. بعداً، جوامع مهاجران به جمع آوری پول برای ساخت معابد با سبک معماری سنتی پرداختند. بسیاری از این معابد کیی بر داریهای ناقصی از روی معابد هند هستند که از اسلاف معابد جدید محسوب می شوند. اما این معابد پراکنده به نحوی بی مانند از وحدت روحانی برخوردارند. در تلاشی بهخاطر برآورده ساختن نیازهای معنوی جوامع مختلف مهاجر هندی تبار، در معابد بهجای قراردادنِ فقط یک خدای اصلی و ملتزمین مربوط به او، تندیس و تصاویر متعددی از دیگر خدایان را نیز قرار دادهاند. بنابراین، دیدن شیوا و ویشنو که در کنار هم توسط بسیاری از بانو ـ خدایان و دیگر ایزدان محلی احاطه شدهاند، منظرهای کاملاً عادی است. معبد شری ونکته شوارا ۱ در کالیفرنیای جنوبی دو محل همجوار بسرای عبادت دارد. مجتمع اصلی به ویشنو اختصاص دارد و در آن تصاویر چند مظهر از خدا نهاده شده است، اما شیوا، همسرش پارواتی، و گِنی شه در مجتمع دوم، کاملاً آن سوی دیوار معبد، اقامت دارند. تندیسها و تصویرهای این معابد پراکنده را صنعتكاران سنتى در هند ساختهاند و توسط روحانيون كهنسال برهمن نصب شدهاند. حتى در چند معبد سعى كردهاند با نصب كردن تنديسهايي از مرمر سفید برای شمالی ها و از مرمر سیاه برای جنوبی ها، مجموعهای از هر دو نوع تندیسهای متعلق به شمال و جنوب هند ترتیب دهند.

زندگی و اقامت در یک سرزمین غیرهندو، در عین حال باعث بروز

<sup>1.</sup> Shri Venkateshwara.

تغییراتی در تقویمهای معبد شده است. بهجای اینکه جشنها را مطابق تقویم قمری هند در تاریخ دقیقشان برگزار کنند، غالباً در تعطیلات آخر هفته به آنها می پر دازند. برگزاری جشنها در تعطیلات آخر هفته برای کسانی که در آنها شرکت می کنند، کار را آسانتر می سازد، مخصوصاً در موقعی که باید برای رسیدن معبد راه دور و درازی را طی کنند. بسیاری از معابد همواره در تعطيلات آخر هفته بهطور مرتب مراسم دعا و نيايش برگزار میکنند، چونکه در این ایام عدهٔ زیادی برای زیارت به معبد مي روند. معابد در عين حال كمپها و كلاسهايي براي آموزش دهرمهٔ هندو و ارزش آن، و یاد دادن زبانهای هندی به کودکان دایر کر دهاند. بچهها می گویند، به مفهومی از احساس آرامش و تعلقخاطر به تجربیاتی که در این کمپهاکسب کردهاند، رسیدهاند؛ زیرا، در محیطی کاملاً هندو آموزش می بینند که در آن هیچ نیازی برای توضیح علت آنچه انجام می دهند یا تسوجیه آنچه باور دارند، حس نمیکنند. حتی در یک کشور غربی «سیکولار»، در مدارس، تقویم مسیحی حاکم است (تعطیلات یکشنبه ها، تعطیلات کریسمس و عیدیاک) و کودکان از این بابت احساس می کنند که با همكلاس خود كاملاً برابر نيستند. ميل و اشتياق به حفظ سنتهاي فرهنگی برای نسل بعد، باعث تأسیس كلاسهای آموزش موسیقی و رقص هندی شده است. بسیاری از معابد تالارهایی برای اجرای کنسرت و نمایش و آشپزخانه هایی مختص طبخ غذا برای جشنهای جامعهٔ هندو دارند، ازاینرو، معابد هم اماکنی برای انجام دادن فرایض مذهبی محسوب می شوند و هم جاهایی برای برگزاری امور تفریحی و نمایشی. روند توجیه و تبیین هندوئیسم، با یاری صنعتِ رو به رشد ادبیات آموزشی امکانپذیر شده، و بیشتر کتابهای مربوط به آن در سایهٔ حمایت ویشنو هندو پاراشاد به چاپ رسیده است. این، برای تشکیلاتی که می خواهد دهرمهٔ هندو را بهبود بخشد و مانع گرویدن به ادیان دیگر شود، یک اقدام منطقی است. اما این اقدام در عین حال بدین معنی است که هندوئیسم «درست آیین» آتوسط گروهی خاص تعریف شده است. و. ه. پ در هند اساساً یک تشکیلات شهری وابسته به طبقهٔ متوسط است، اما چون جمعیت مهاجر نیز جزو طبقهٔ متوسط است، تعابیر و برداشتهایشان از هندوئیسم، با نیازهایشان متناسب است.

بسیاری از عناصر زندگی دینی مورد توجه سنت قومی، در جوامع پراکندهٔ هندو در سایر کشورها، در حال فراموشی هستند. در کشورهای غربی، به خدایان معابد فقط هدایای گیاهی پیشکش می شود. بانو ـ خدایان روستا که آنها را با خون قربانی تسکین دهند یا خنک گردانند، وجود ندارند، و سنتهای راهپیمایی و روشهای شفا دادن سنتی، که در جوامع هندوی نخستین کارگران مهاجر دیده و رعایت می شد، معمولاً پس از استقرار جوامع دومین موج، رو به فراموشی نهادهاند. این امر انعکاسی است از خاستگاههای متفاوت طبقاتی مهاجران.

استقرار نهادهای مذهبی هندو در سرزمینهای خارجی با برخی از مسائل جدید تو آم گردیده است. یکی از اینگونه مسائل، کمبود ارتباط میان هندوهای خارج از کشور با جامعهٔ اصلی هندوی داخل کشور بوده است. مسائل جزئی در مورد شلوغی و سر و صدا در طول شبهای جشن و شکایت همسایههای ساکن در خانههای مسکونی نزدیک معابد در هنگام برگزاری مراسم وجود داشته، و مسائل عمدهای نیز در ارتباط با اعتراض مسیحیان شهر، از ترس اینکه مبادا در وسط محلهشان بنای یک راجنیشپورام[۱] جدید را شروع کنند، دیده شده است. چنین مسائلی معمولاً از طریق مذاکره حل شدهاند. هندوها، دارند درمی یابند که باید اطلاعاتی

<sup>1.</sup> Orthodox.

دربارهٔ دین خود در اختیار دیگران بگذارند، بهطوریکه همسایگانشان دین آنها را با بتپرستی عصر جدید یکسان تلقی نکنند، و غربیها هم دارند پی میبرند که هندوئیسم یک آیین و سنت متفاوت است و چند تصویر افراطی که در رسانههای جهانی بهنام این آیین انعکاس یافتهاند، جنبهٔ کلی و عام ندارند.

موضوع دیگر در مورد مؤسسات پراکندهٔ هندوها در خارج از هند، حمایت از معبد است. واداشتن مردم به کمک مالی برای پروژهٔ ساخت یک معبد بسی آسانتر است تا متقاعد ساختن آنها به کمکهای مرتب ضروری، برای هزینه های نگهداری از معبد. در هند، هزینهٔ نگهداری معابد از راه درآمد دولت از فروش زمین تأمین می شود، اما در سایر كشورها تأمين چنين هزينههايي به همت اعضاى وابسته به معابد متكي است. و در اینجاست که مشکل فرقه گرایی دوباره پدیدار می شود. بهمحض بهوجود آمدن جوامع مهاجر، تمايلي براي تقسيم كردن جوامع مزبور به بخشهای کوچک برحسب جنبههای منطقه ـ فرهنگی در میان اعضا بهوجود مي آيد. حالت اوليهٔ وحدت معابد كنه در نخستين منوج مهاجرت به وجود آمده بود، از سوی گروه های کوچکتر در حال فروپاشی است. گجراتی ها می خواهند معبدی با خدایان منطقهای متعلق به خود داشته باشند، تا در آنجا سرودهای مذهبی را به زبان گجراتی بخوانند، و بنگالی ها نیز خواستار معبد خاص خویشند. چنین تمایلی برای ایجاد تقسیمبندی در سراسر جهان به وجود آمده است. در تورنتو، کانادا، میان تامیلی هایی که از تامیل نادو آمدهاند و تامیلی هایی که از سریلانکا آمدهاند، کشمکش وجود دارد. تامیلیهای سریلانکایی مهاجران تازه واردی هستند که در همین سالهای اخیر به تورنتو آمدهاند، اما اکنون تعدادشان از هندوهایی که از تامیل نادو آمدهاند، بیشتر شده است، از آین رو، تازه واردها دارند همه چیز معبدی را که به هر دو گروه متعلق است، تغییر می دهند. این فرقه گرایی در حال سست کردن اصل حمایت از مراکز مذهبی است، زیرا جوامع مهاجر، قبل از آنکه به فکر تأمین مخارج نگهداری از معابد باشند، در اندیشهٔ آنند که با بنای این گونه اماکن بر تعداد آنها بیفزایند.

مشکل دیگر از شکاف میان نسل پدران و مادران و فرزندانشان ناشی می شود. کودکان در بین دو فرهنگ به سن رشد می رسند. بسیاری از این جوانان به میراثِ هندی خود، بی اندازه افتخار می کنند، اما اینان نیز زیر تأثیر رسانهٔ فرهنگی مدارسی که بیشتر وقتشان در آنها سپری می شود، قرار می گیرند. با به سن رشد رسیدن در جوامع غربی، این جوانان غالباً از برخی از اعمال سنتی هندوئیسم، بویژه عبادت در برابر تندیس، احساس ناراحتی می کنند. رفتن به معبد در تعطیلات آخر هفته و گذراندن چند روز در اردوگاههای تابستانی، با زیستن در سرزمینی که از حضور جسمانی در اردوگاههای تابستانی، با زیستن در سرزمینی که از حضور جسمانی خدایانی که نقشهای اسطورهای ایفا می کنند، تقدس پیدا کرده یکسان خدایانی که نقشهای بزرگ شده در امریکا، نوعی ویدانتهٔ جدید انست. اکثر هندیهای بزرگ شده در امریکا، نوعی ویدانتهٔ جدید ا

اما بتدریج سرزمینهای خارج از هند به وسیلهٔ هندوئیسم، جنبهٔ تقدس پیدا می کنند. عبادت کنندگان در ایالات متحده می توانند رودخانه های می سی سی پی و میسوری را جایگزین گنگ و یامنه آسازند، و همین طور به آبهای شمال امریکا جنبه ای تقدس آمیز بدهند. آنان تندیسهای گلی گنی شه و دیگر خدایان را در طی راهپیمایی در خیابانهای کشورهای اروپایی و امریکایی گردانیده و در رودخانه های محلی غرق کردهاند. معابد بزرگ اروپا و ایالات متحده، با معماری سنتی و تندیسهای

<sup>2.</sup> Yamuna.

متبرکشان، دارند به صورت اماکن زیارتی درمی آیند. و یک لینگم شیوا در گلدن گیت پارک است. گلدن گیت پارک است.

سنگ گنبد شکل نصب شده در تقاطع یک سهراه، در پارک مزبور، توجه برخی از هندوهایی را که غالباً در آنجا قدم میزنند، به خود جلب میکند. آنها متوجه شده اند که این سنگ قبلاً در آنجا وجود نداشته است و فوراً دریافته اند که سنگ مزبور حالت یک لینگم را دارد، که تجسمی است از شیوا. مطلب به گوش دیگران می رسد و برای دیدار از آن به پارک می آیند و گل و میوه نثارش میکنند. جماعتی که از شاکتی ماندیر آ (معبد) واقع در سان فرانسیسکو به آنجا می آیند، فوراً مراسم عبادی منظمی را در پارک برگزار میکنند، و اندک اندک سنگ مزبور را با خمیر چوب صندل می پوشانند و با تاجهای گل تزیین می کنند. این لینگم به صورت محلی زیارتی برای هندوهای مقیم بی اریا آ درآمده است. چنانکه معلوم شد، این لینگم در اصل یک خطرنما آ، یا سنگ مانع، بود که اهالی شهر آن را به پارک آورده بودند. وقتی اهالی شهر دریافته بودند که این سنگ از معنایی مذهبی برخوردار است، باکمک یکدیگر آن را به محلی دنج آوردند، زیرا مجاز نیست اشیای مذهبی در جاهایی که جزو املاک شهرند، قرار داده مجاز نیست اشیای مذهبی در جاهایی که جزو املاک شهرند، قرار داده

米米米

خاستگاه هندوئیسم مدرن که جوامع شهری سراسر دنیا مشترکاً در آن سهیم هستند، در نوشته های آرمانی اصلاحگرانی است که در قرن نوزدهم به تعریف و توصیف دین خود پرداختند. آنان به میراث فلسفهٔ

<sup>1.</sup> Golden Gate Park.

<sup>2.</sup> Shakti Mandir.

<sup>3.</sup> Bay Area.

<sup>4.</sup> Bollard.

ودایی برای اصول دین خود که باید با دنیای جدید هماهنگ می شد، روی آوردند. احترام و توجه مجدد نسبت به خرد مطرح در متون مقدس کهن، به استقرار هندوئیسم بهمنابهٔ یک دین بزرگ جهانی، همتراز با مسیحیت و اسلام، کمک کرد. این امر، به نوبهٔ خود، به پیشرفت ملیگرایی یاری رسانید، به طوری که هندوئیسم برای مردم، یک زبان مشترک تدارک دید تا در آنان مفهومی از هویت مشترک، به عنوان یک ملت به وجود آورد. اما اگرچه این هویت ملی ایجاد شده است، جنوب آسیا به صورت یک منطقهٔ برخوردار از تنوع فرهنگی بزرگ باقی می ماند و نیروهای مختلف در حال اثر بخشی بر هندوئیسم مدرن هستند. در فصل بعد، ما برخی از شایعترین اثر بخشی بر اکه در حال شکل دادن به آیندهٔ این سنت همواره تغییر پذیر است، بررسی می کنیم.

# بەسوى آيندە

اغلب گفته شده است که هندوئیسم هرگز نمی تواند از تأثیر پدیده های پیرامون خود برکنار بماند، اندیشه ها و تجربه های جدید بسادگی به آن مسلحق می گردند و فسلسفه های دوران باستان مجدداً تعبیر و تفسیر می شوند. هندوئیسم اساساً آیینی است که دایم در حال صیرورت است، و پیامدهای کارمه ای اگذشته و حال، نیروهایی هستند که آینده را شکل می دهند. این روند بی گمان تداوم خواهد یافت. هندوئیسم در بر دارنده بیش از سه هزار سال سنن متنوع است که بیانگر افکار و عقاید و سرچشمهٔ قدرت و توانمندی اند. این آیین برای برآوردن نیازهای دنیای آینده، خود را با زمان هماهنگ خواهد ساخت. اکنون، برخی از گرایشهای تأثیرگذار بر شکل هندوئیسم عبارتند از شهرگرایی ۱ متغیرات گرایشهای تأثیرگذار بر شکل هندوئیسم عبارتند از شهرگرایی ۱ متغیرات

<sup>1.</sup> The karmic impressions.

Urbanization.

در نقش مذهبی زنان، فناوری مدرن، تداوم منطقه گرایی ۱، و جهانگرایی ۲.

## شهرگرایی

با آنکه تقریباً سهچهارم جمعیت جنوب آسیا همچنان در روستاها به سر می برند، مناطق شهری بسرعت در حال رشد است. در شهرها، مظاهر سنتی در برابر انطباقهای جدید بر شیوهٔ زندگی و دین تسلیم می شوند. اختلاف قابل ملاحظهای در وضع اقتصادی ساکنان شهرها وجود دارد، زیرا برخی از آنان جزو کارگران فقیر جویای کارند لو عدهای نیز بخشی از طبقهٔ متوسط تحصیلکردهٔ در حال گسترش، متخصصان ماهر، هستند اما در بسیاری از مواقع هر دو گروه در به وجود آوردن دگرگونیهای اجتماعی سهیمند. انواع مشاغل جدید جایگزین مشاغل موروثی میگردند. ثروت و موقعیت اجتماعی دیگر بر مالکیت زمین، کشاورزی، و گلهداری مبتنی نیستند، بلکه بر درآمدهای نقد استوارند. مردم در شهر، بندرت در خانوادههای ایلی و پرجمعیت زندگی میکنند و اغلب نمی توانند بر شبکههای خویشاوندی متکی باشند. در شهر تقسیمبندیهای کاستی، به استثنای موارد مربوط به زناشویی، معمولاً دارای اهمیت کمتری است؛ وابستگیهای فرقهای غالباً دگرگون می شوند، زیراکه خدایان معابد روستا نمی توانند در شهر حضور داشته باشند.

رشد طبقهٔ متوسط شهری در هند به گسترش نوعی هندوئیسم «مدرن» که شباهتهای بسیار با ویدانتهٔ جدید سوامی ویوه کانادا دارد، منجر شده است. اکثر طرفداران این هندوئیسم مدرن، دین را با امور

<sup>1.</sup> Regionalism.

اجتماعی تلفیق می کنند. آنها با این عقیده که کاست و تفاوتهای جنسی باید در آموزش روحانی لحاظ شوند، مخالفت می ورزند و احساس می کنند که روح و روان هندو به نو کردن نیازمند است. آنها معتقدند که ادیان باید بر سعادت جامعه تأکید ورزند، نه صرفاً بر مراقبه. درنتیجه آنها بسرای «تعالی دادن» نجسها سخت تلاش می کنند و در احداث بیمارستانهای هیئت تبلیغی هند شرکت می جویند. آنها همچنین به نحوهٔ زندگی روحانی جوامع خارج از کشور علاقه مندی نشان می دهند. نیازمندیهای مهاجران، که بیشتر وابسته به طبقهٔ متوسط هستند، بیشتر شبیه نیازمندیهای هم میهنانشان در هند است. هر دو گروه هندو دربارهٔ شبیه نیازمندیهای هم میهنانشان در هند است. هر دو گروه هندو دربارهٔ طرز اخلاق و رفتار تلقی می کنند. تأکید اصلی آنها بر موفقیت در زندگی معطوف است.

گوروهای مدرن کاملاً با تنوع گستردهای از مردم در مناطق شهری مواجه شده اند. این گوروها، داوران استوار سنت محسوب می شوند، آنها تعالیم عهد کهن را با نیازهای زندگی مدرن هماهنگ می سازند. بسیاری از آنها از یک نوع ویدانتهٔ جدید، با تأکید بر خرد و حکمت متون مقدس پیش پورانه ای و دیدگاه رازگونهٔ شاعر قدیسان، پشتیبانی می کنند. آنها معتقدند که فلسفه های موجود در اوپانیشادها اصل و گوهر همهٔ ادیانند، ازاین رو، تعالیمشان فراسوی فرقه گرایی و تعصب است. آنها خدا را به عنوان یک مطلق غیرشخصی، موجود در همه چیز، توصیف می کنند. در نتیجه، کاستی نمی تواند نجس باشد. آنها بر اهمیت اعمال مذهبی شخصی، مانند مراقبه، ذکر نام خدا، و خواندن سرودهای مقدس، که جسم و جان را تربیت می کند، تأکید می ورزند. این تعالیم با آموزهٔ زندگی

I. Pre - Puranic.

پرهیزگارانه در این جهان و رسیدن به معرفت متعالی برای رهایی خویشتن از قید و بندهای تولد مجدد تلفیق می شوند. اما این سنتها کمتر از سنتهای مربوط به دینِ روستا از جایگاه قطعی برخوردارند. تأکید بر اعمال شخصی مستلزم اقامت در یک مکان خاص یا حضور در معبدی مشخص نیست، این تعالیم کاملاً با تحرک زندگی شهری مناسبت دارد.



دو دختر در زیارتگاه کوچک خانوادگی شان در کلکته، برای پوجا مراسم ادای احترام، یا پرستش، بهجا می آورند. از هنگام استقلال در ۱۹۴۷ م. به بعد، حقوق آموزشی و حقوقی در مورد زنان در شهرهای هند بهبود یافته است، اما در مناطق روستایی عدم تساوی میان زنان و مردان همچنان برقرار است.

#### زنان و هندوئیسم

با در نظر گرفتن تأکید بر مردسالاری در هندوئیسم در سراسر هزارهٔ گذشته، بهطور شگفتی آوری برخی از گودههای مدرن از میان زنان برخاسته اند. مشاهدهٔ بیشتر زنان به عنوان رهبران دینی، یکی از مهمترین دگرگونیها در هندوئیسم مدرن است. مبانی این تحول دارای چندین زمینه است که مهمترینشان عبارتند از نهضتهای اصلاحگرانهٔ هندو در قرنهای نوزدهم و بیستم، ملیگرایی، و نهضت استقلال خواهی، که همهٔ اینها پایههای درک روحانیت زنانه و ایجاد فرصتهایی برای بروز آن را بنیان نهادند.

نهضتهای اصلاحگرانهٔ هر دو قرن نوزدهم و بیستم، از رجعتی به سوی سنتهای ناب گذشتهٔ هندو، به همان نحوی که در وداها و اوپانیشادها وصف شدهاند، دفاع می کردند. در این متون، زنان در تعالیم ودایی مانند مردان از سواد و علم برخوردار بودند. زنانی که مثل گارگی ا در این متون نامشان مطرح می شود، در بحثهای عالمانه با مردان شرکت می کنند و به به به به بحوی تحسین برانگیز از عهدهٔ آن برمی آیند. اصلاحگران به طرفداری از مستون میزور به عنوان مبنایی برای آموزش دادن مردان و زنان می برداختند و آنها را به منزلهٔ شالودهای لازم برای برخوردار شدن از یک می توانستند در گردهماییهای عمومی سخنرانی کنند و مانند مردان از می سالهای تحصیلی مساوی در مدرسه برخوردار باشند، زمینههای لازم برای مردود شمردن عاداتی اجتماعی مانند پرده (جدایی زنان از مردان نامحرم)، ازدواج با دختران نابالغ، ستی، و بیوگی دایمی موجود بود.

<sup>1.</sup> Gargi. 2. Purdah.

به علت اعتقاد به لزوم نفی چنین عاداتی، سازمانهای اجتماعی زنان در داخل هر دو حزب آریاساماج و براهماساماج پدید آمدند.

استفاده از نماد زنانه ادر نهضت ملی گرایی و فرقه های مدرن، به پذیرش عمومی زنان به عنوان رهبران مذهبی کمک کرده است. ادیبان بنگالی، بویژه، از مادرِ هند، برت ماتا، که باید از دست کافرانی که از او هتک حرمت کرده اند نجات داده شود، نوشتند. نماد هند به مثابهٔ یک بانو خدای مادر اشاعه پیدا کرده و به کسب محبوبیت در میان مردم ادامه داده است، و در اذهان همهٔ فرقه های هندو این موضوع را تداعی می کند که مطلق می تواند به صورت زن، به همان آسانی که مرد می تواند، شکل بگیرد. نماد خدای مادر، بتدریج عملاً در زنان پرهیزگار تجسم پیدا می کند. همچنین به رسمیت شناختن سیمای زنانهٔ خدا در قرن نوزدهم از سوی رهبرانی مذهبی که تعالیمشان در بر دارندهٔ اندیشهٔ تنتره ای شاکتی به مثابهٔ قدرت زنانهٔ خدا بود، تقویت شده بود. رامه کریشنا آ، موقعی که به پرستش زن خود به عنوان تجسم زنانهٔ خدا اقدام کرد، به این گرایش تحرک بخشید. از آن زمان به بعد، اندیشهٔ شاکتی به قدرت گودوی زنانه بخشید. از آن زمان به بعد، اندیشهٔ شاکتی به قدرت گودوی زنانه مشروعیتی عام بخشیده امت.

سرانجام، شرکت گستردهٔ زنان در نبرد به خاطر استقلال پیش آمد. گاندی زنان را به عنوان سرمشقهای اخلاقی مطلوب مطرح می ساخت، زیرا به نظر وی، آنان تجسم ایثار و قدرت روحی به شمار می آمدند. نهضت استقلال طلبی گاندی در میان زنان طبقهٔ متوسط و طبقهٔ برتر که با تجربه شان در جریان نبرد به خاطر آزادی بکلی دگرگون شده بودند و به توانمندیهای مخصوص به خود پی برده بودند، واکنشی قوی برانگیخت. نهضت به روی آنان روزنهای برای استفاده از انرژیها و مهارتهایشان باز

<sup>1.</sup> Female imagery.

کرد. آنان برای متشکل ساختن مردم و اشاعهٔ اطلاعات میکوشیدند، راهپیمایی میکردند، و زندانی میشدند. کمکهایشان به نهضت که در آن به مدارج عالی و مؤثر نایل آمده بودند، زبانزد شده بود.

یس از استقلال، بسیاری از زنان به فعالیت برای بهبود جامعه، با تبعیت از سارودایا، تعالی دادن همگان، به فعالیت ادامه دادند. اما پیشرفتهای عینی زنان برخاسته از میان طبقات تحصیلکرده، در مناطق روستایی چندان آشکار نیست. میزان با سوادی در میان زنان به نسبت مردان بسیار کمتر است، زیرا امکان درس خواندن و به مدرسه رفتن برای پسران بیشتر از دختران است. قوانین هند سعی دارد تا به زنان حقوق مساوی با مردان اعطاکنند، اما فرق بارزی میان قوانین مکتوب و آنچه در عمل اجرا می گردد، وجود دارد. معمولاً زنان بی سواد نواحی روستایی، چندان چیزی دربارهٔ حقوق قانونی خویش نمی دانند. مطابق قانون اساسی هند، قرار بر این است که مردان و زنان بهطور مساوی از ارث برخوردار شوند، با اینهمه، در روستاها ماترک موروثی تقریباً بهطور کامل به مردان تعلق می گیرد. در بیشتر ایالتها، شوراهای روستایی یک کرسی نیز برای زنان در نظر گرفتهاند، اما زنان دهاتی بندرت از این سهم آگاهی دارند، و حتى اگر آنها بخواهند در انتخارت شركت كنند و كرسي خود را صاحب شوند، ممكن است با چشماند ز مهيب مخالفت سنتهاى عهد عتيق مواجه گردند. چون همگان از دوگانشی بین قانون و واقعیت مطلع گشتهاند، تلاشهای لازم برای کمک به زنان روستا انجام می گیرد. برنامه هایی تدوین شده است که بیشتر همراه با فعالیت زنان برای آموزش و فراهم ساختن منابع قابل دسترس برای کمک به دیگر زنان روستایی به مرحلهٔ اجرا

Sarvodaya.

درمي آيد.

وارثان نهضتهای اصلاح طلبی فرصتهای تازهای در زندگم برای زنان مذهبی بدید آوردند. ساراداماث ، یک جامعهٔ رُهبانی وابسته به زنان است که از هیئت تبلیغی راما کریشنای ویوه کانادا<sup>۲</sup> نشئت گرفته است. ويوه كانادا خواسته بودكه يك سازمان مختص زنان بنياد نهد اما هنوز زمان را برای انجام دادن این امر مناسب ندانسته بود. مقصود وی در سال ۱۹۵۴ م. تحقق پیدا کرد. سارادا به زنان فرصتی برای زندگی در یک جامعهٔ رُهبانی پیشنهاد می کند که بسادگی توسط زنانی اداره می شود که در آنجا اعمال روحاني را با امور مربوط به توسعهٔ اجتماعي در مدارس و بيمارستان تلفيق مي كنند. زمينه جديد زندگي معنوي زنان، صرفاً به فرصت استثنایی برای ورود به زندگی رهبانی محدود نمی شود. زنان به عنوان گوروها نیز مشهور گشته اند؛ شماری از گوروهای مرد زنان را به عنوان جانشینان خود منصوب کرده اند، و مسئولیت آموزشی خود را برای تعلیم دادن شاگردان زن به آنان سپردهاند. شمار اندکی از زنان به صورت گوروهای متکی به خود درآمدهاند. جنانه ننداما توسط شونگکره چاریه ۴ از اهالی کانچی پرم ۵، یکی از محترم ترینِ قاضیان هندوی درست آیین به شمار آمده است. وی قبل از اینکه به نزد شونگکرهچاریه برای درآمدن به زی تارکان دنیا برود، در دوران خانه داری اش یک آموزگار روحانی مصم بود.[۱]

فرصت استثنایی جدید دیگر برای زنان در ماهاراشتارا<sup>ع</sup> حاصل شد؛

<sup>1.</sup> Sarada Math.

<sup>2.</sup> Vivekananda's Ramakrishna Mission.

Jnanananda Ma.

<sup>4.</sup> Shankaracharya.

<sup>5.</sup> Kanchipuram.

<sup>6.</sup> Maharashtra.

در آنجا بود که به زنان رسماً برای برعهده گرفتن وظایف روحانیون معبد آموزش داده شد. اندیشهٔ به زی روحانی درآمدن زنان، در نظر بسیاری از افراد تحصیلکرده، که اغلب می گویند زنان بیش از مردان صادق و برهیزگارند، بسیار مقبول است. روحانیون مرد درست آیین، براین اساس که اجازه دادن به زنان برای برگزاری مناسک تخطی از قوانین ودایی است، با این امر مخالفت کردهاند، اما طرفداران خاطرنشان می کنند که در وداها مطلبی دال بر ممنوعیت روحانی شدن زنان وجود ندارد. به زنان در حرفهٔ جدیدشان، به سبب کمبود روزافزونِ روحانیون مرد مساعدت می شود. این امر، بویژه در خارج از جنوب آسیا در کشورهایی که تعداد خبرگان روحانی اندک است و زنان به جای روحانیون مرد ایفای وظیفه می کنند، نمایان است.

#### فناوري مدرن

فناوری مدرن دگرگونیهای خاص خود را برای هندوئیسم به همراه می آورد. مردم، به جای شرکت در گردهماییها، می توانند به موسیقی مذهبی از طریق ضبطصوت رادیو گوش دهند. از ویدئو برای ضبط مناسک استفاده می شود: هم برای آنکه فیلمها در اختیار عموم قرار بگیرند و هم مناسک استثنایی و نادر را ضبط کنند تا جزئیات مربوط به آنها از بین نرود. تلویزیون و سینما رسانه های جدیدی را برای نقل کردن داستانهای خدایان تدارک دیده اند. اخیراً، فیلمی دربارهٔ یک بانو - خدا به به نام سن توشی ما ۱، که چندان شناخته شده نیست، نمایش دادند که با

<sup>1.</sup> Santoshi Ma.

اقبال چشمگیر عمومی مواجه شد و معبدِ خدای مزبور ناگهان بهصورت یک میعادگاه زیارتی عمده درآمد.

تغییراتی نیز در عادات مربوط به زیارت پدید آمده است. معمولاً درگذشته، مردم برای زیارت به اماکن محلی نزدیک سفر میکردند، ولی اکنون آنها از وسایل حمل و نقل مدرن برای مسافرت به نقاط دوردست استفاده میکنند. افزون بر این، فیلم و تلویزیون، همهٔ هندوها را با جاهای زیارتی عمدهٔ جنوب آسیا آشنا ساخته است. محلهایی که خدایان بر روی زمین متجلی شدهاند، مانند ورینداوانِ کریشنا ، معبد شیوا در بنارس، و معبد دی وی در مادوری ، اکنون حتی عمومیت بیشتری پیدا کردهاند، به طوری که برای عدهٔ بسیار زیادی دست یافتنی شدهاند و مردم از سراسر به نقاط جهان برای شرکت در جشنها حضور می یابند.

برخی از مردم اظهار نگرانی می کنند که وسایل ارتباط جمعی باعث پکنواختی خواهند شد، تا آن حد که غنای سنتهای منطقهای از بین خواهد رفت و اگر هندوها یکی از فیلمهای مذهبی تلویزیون را ببینند، فکر می کنند که فیلم مزبور بیانگر روایتِ «اصلی» است. بسیاری هم هنگام تماشای فیلمی حماسی از تلویزیون، از این ناراحت بودند که در فیلم مزبور سعی شده است تا یک تعبیر تکساحتیِ «صحیح» از متنِ فیلم مزبور سعی شده است تا یک تعبیر تکساحتیِ «صحیح» از متنِ اصلی بر بیننده تحمیل شود، اما دیگر بینندگان خوشبین استدلال می کنند که این نگرانیها ناموجه و اغراق آمی است. اینان معتقدند که به هندوهایی که سنتهای منطقهای خود عشق می ورزند، بدون از دست دادن هیچ کدام از اندیشههای ادوار کهن، احتمالاً بیشترین عناصر نو را به فرهنگ کنونی خود اضافه خواهند کرد. به نظر می رسد هر دو جنبه فرهنگ کنونی خود اضافه خواهند کرد. به نظر می رسد به بعد در بیشتر

<sup>1.</sup> Krishna's Vrindavan.

<sup>2.</sup> Madurai.

روندهای مشابه معمول بوده است، برخی از سنتهای منطقهای جای خود را به سنتهای دیگر میدهند و برخی نیز متناسب با شرایط جرح و تعدیل پیدا میکنند.

# **قدرت منطقه گرایی ۱**

منطقه گرایی، مطمئناً یکی از عواملی است که در آینده به تأثیرگذاری بر هندوئیسم ادامه خواهد داد. نهضتهای منطقهای همواره مرکز تحرک برای سنتهای هندوئیسم بودهاند. هویت فردی حتی در دوران ملیگرایی نزدیکترین پیوستگی را با طرفداران خانواده و جامعه داشته است. قدرت عظیم در یک گروه متحد با علایق مشترک وجود دارد. مردم می توانند به جامعهٔ محلی به عنوان یک منبع قدرت برای مواجه شدن با مشکلات تأثیرگذار بر زندگی سنتی روستا و همچنین بر زندگی در نقاط پراکندهٔ شهری رو آورند. نهضت چیپکو ۲ نمونهای است از یک اتحاد مذهبی برای مواجه شدن با مشکلات تأثیرگذار بر روستا، درحالیکه آیین سوامی نارین ۳ قدرت هویت منطقهای را از سرزمین بومیاش متمایز می داند.

# نهضت چیپکو: قدرت مردم عادی<sup>۴</sup>

در نهضت چیپکو، جوامع منطقهای برای مبارزه با شرکتهای عظیم تجاری و اعمال دولت که باعث پدید آوردن مشکلات محلی می شوند، متحد

<sup>1.</sup> Regionalism.

<sup>2.</sup> Chipko movement.

<sup>3.</sup> Swaminarayan.

<sup>4.</sup> Grass - roots strength.

شده اند. چیپکو، نهضتِ «درخت تناور» ۱، به واسطهٔ مشکلات ناشی از قطع درختان جنگلیِ منطقهٔ هیمالیا به وجود آمد؛ درختان را می بریدند و در محل مسطح شدهٔ آنها کارخانه های صنعتی احداث می کردند. روستاهای کوهستانی از این جنگلداری هیچگونه سود اقتصادی نبردند، اما از منابع محلی مورد نیازشان، که هیزم و علوفه بود، محروم گشتند. افزون بر این، نبودن گیاه و رستنی باعث فرسایش خاک شد، ازاین رو با نابودی کشاورزیِ محلی، مردان روستا مجبور شدند برای پیدا کردن کار راهی جلگه ها شوند. کارهای روزانه زنان که در روستا باقی مانده بودند، هم به علت پرداختن به امور سخت خانه داری بدون کمک شوهران خود و هم به علت رفتن به جاهای بسیار دور برای گردآوری هیزم، افزایش پیدا کرد. قطع درختان جنگل در عین حال مانع ماندن آبِ بیاران در کوه ها می شد، و باعث جاری شدن سیل در جلگه ها در مواقع خشکسالی می شد، و باعث جاری شدن سیل در جلگه ها در مواقع خشکسالی

این مصیبت روزافزونِ مربوط به محیطزیست، که با منافع اقتصادی و ضرورت صنعتی کردن چوب توام بود، باعث پدید آمدن نهضت چیپکو شد. انگیزهٔ اولیه برای چیپکو از کارگران طرفدار سارودای گاندی که متوجه شده بودند مشکلات ناشی از قطع درختان جنگل دارد دامنگیر روستاییان می شود، نشئت گرفت. آنها به نشر اطلاعات دربارهٔ ارزش درخت پرداختند و الهام بخش مردم محلی برای مبارزهٔ توام بیا عدم خشونت در برابر قطع درخت شدند. برای بنیانگذاری نهضت، از شیوههای مبتنی بر سنتهای مذهبی هندو استفاده شد. وسیلهٔ اولیهٔ ارتباط یک راهپیمایی به روش سیر و سفر زیارتی بود، که طی آن سخنرانان چیپکو به روستاهای پرت و دور افتاده رفتند و اطلاعات خود را در اختیار

<sup>1.</sup> Tree - hugging movement.

روستاییان قرار دادند. ترانههای مردمی، یک رسانهٔ مؤثر برای انتشار پیامهایی دربارهٔ ارزش درخت بود. این پیامها دارای بازتاب فوری بود، زیرا احترام گذاشتن به درخت در هندوئیسم تاریخی طولانی داشت، تمام این حرمت قایل شدن هم به ریگودا معطوف می شد. چیپکو همچنین کمپهایی آموزشی تدارک دید که بیشتر به خلوتگاههای روحانی شبیه بود. اما یکی از بهترین راهها برای دستیابی به حضار بیشتر، از راه نقل داستانهای پهلوانان قومی حاصل می شد.

یکی از پرآوازه ترین داستانهای وحی آمیز به آمریتا دی وی ۱، زنی از قبیلهٔ بیشونی ۲ در راجستان، مربوط بود. از قرن پانزدهم میلادی به بعد، این قبیله قطع کردن درختان را برای محافظت از بوم شناسی ۳ محلی خود غدغن نموده است. موقعی که پادشاهی تبرداران را برای قطع درختان به خاطر ساختن قصری نو فرستاد، آمریتا دی وی کوشید که درختی را با تنومند کردن، از بریده شدن محفوظ دارد. او جانش را بر سر این کار از دست داد، و همین طور ۲۶۲ روستایی دیگر که از او تبعیت کردند، جان خود را بر سر این کار نهادند. پادشاه وقتی از این کشتار همگانی آگاه شد، قول داد که هرگز دوباره برای بریدن درختهای بیشونی اقدامی نکند.

در اقدامی همانند، کارگران متجدد چیپکو از بدنهای خویش برای حفظ درختان استفاده کردهاند و از خودگذشتگی و ایثارشان به قطع بی ملاحظهٔ درختان خاتمه داده است. بریدن درختان، دیگر در مناطق آب پخشان ۴ مجاز نیست و به پروژههای احیای جنگلها به انضمام غرس موضعی درختان ضروریِ مختصِ هیزم و علوفه و نیز کاشتن درختان کاج و میوه، که محصولاتی برای فروش در بازار به بار آورند، توجه می شود.

<sup>1.</sup> Amrita Devi.

<sup>2.</sup> Bishnoi.

<sup>3.</sup> Ecology.

<sup>4.</sup> Watershed.

دولت دریافته است که منافع فوری، مشکلاتی از قبیل نابودی وسیلهٔ امرار معاش روستاییان و صدمه زدن به آب پخشانها را که به سیل و دوره های خشکسالی منجر می شود، توجیه نمی کند. موفقیت این نهضت الهام بخش، سایر نقاط در جنوب آسیا در هر جا که پیشرفت دولت با نیازهای محل هماهنگ نیست و همچنین در جوامعی با مشکلات مشابه در سراسر جهان بوده است.[۲]

### سوامي نارايان: يك سنت منطقهاي جنبة بينالمللي پيدا ميكند

قدرت دین، به عنوان عامل اصلی منطقه ای، و هویت فرهنگی را در سنت سوامی نارایان می توان ملاحظه کرد. سوامی نارایان شکلی گجراتی از هندوئیسم ویشنوا است. سوامی نارایان از متون هندو استفاده می کند، بر نیایش در برابر ویشنو، خدای کاملاً هندو، تأکید می ورزد، و مناسک آیینی هندو را که در سراسر جنوب آسیا به عنوان جزئی از هندوئیسم شناخته می شود، برگزار می کند. بااین همه، کل سنت در یک قومیت گجراتی ویژه به علت زبان، لباس، غذا، معماری، شمایل نگاری ۱، موسیقی، و رقص که همگی از فرهنگ منطقه ای گجرات نشئت می گیرند، مقید گردیده است. افزون بر این، رهبران دینی در گجرات مستقرند.

این هندوئیسم منطقه ای ـ قومی در قرن نوزدهم از سوی ساها جاناند سوامی  $^4$  (۱۷۸۱ ـ ۱۸۳۰ م.)، یکی از پیروان مکتب غیر ثنوی دی مسلام رامانو جه  $^3$ ، به وجود آمد. تقدیر چنین بود که بانی این نهضت به نام سوامی نارایان شهرت یابد و ۱وه تارهٔ ویشنو در عصر جدید تلقی شود، تعالیمش مبلغ تلفیقی از عبادت و نیایشِ تو أم با رفتار اخلاقی (دهرمه)، برحسب

<sup>1.</sup> Vaishnava Hinduism.

<sup>2.</sup> Icongraphy.

<sup>3.</sup> Regional - ethnic.

<sup>4.</sup> Sahaja nand Swami.

<sup>5.</sup> Non - dualism.

<sup>6.</sup> Ramanuja.

سن، جنسیت و موقعیت اجتماعی بود. در نقاط پراکنده دنیا، گجراتی ها وقتی که می خواهند در فعالیت مذهبی هندو شرکت جویند، برای حفظ فرهنگ قومی خود به سوامی نارایان می پیوندند. آنان معابدی بنیاد می نهند و برای انتقال سنتها به فرزندانشان کلاسهای فرهنگی دایر می کنند. زبان، لباس جشن، غذا، و طرز پذیرایی و مهمانی مراسم آیینی معبد همگی گجراتی هستند، ازاین رو، سنت مورد نظر آنان از سنت آیین بقیهٔ جوامع مهاجران کاملاً متمایز است.

این هندوئیسم گجراتی از لحاظ نژادشناسی به صورت یک سنت بین المللی درآمده است. اکنون جشنها در افریقای شرقی، انگلستان، و ایالات متحده برگزار می شوند. مردم از سراسر دنیا در این رویدادها که فرصتی برای سفرهای اجتماعی دور دنیا و تماسهای شغلی و تجاری و همچنین شرکت در مراسم دینی فراهم می آورند، حضور می یابند. فناوری مدرن، حفظ ارتباطات نزدیک این سنت بین المللی را با سرزمین زاد بومی اش امکان پذیر ساخته است. هواپیماهای مسافرتی، زائران را برای زیارت اماکن مقدس به گجرات می آورند. زائران مزبور بعد از زیارت با کتابها و مطبوعات گجراتی، کاستها و نوار ترانههای مذهبی گجراتی، و فیلمهای ویدئویی سخنرانیهای ایراد شده توسط سادهوهای گجراتی به کشورهای جدیدشان برمی گردند. [۲]

# دین جهانی<sup>۱</sup>

هندوئیسم، مانند یهودیت، بهوسیلهٔ مهاجران و نه هیئتهای تبلیغی، یک دین جهانی شده است. سنت دینی با فرهنگهای قومی جنوب آسیا ارتباط

<sup>1.</sup> World religion.

تنگاتنگ دارد. با وجود این، جامعهٔ جهانیِ شهری، هندوئیسم طبقهٔ متوسط، یا ویدانتهٔ جدید، را به علت تناسب بیشتر با سبک زندگی تغییر یافتهٔ خود و جلب توجه غربی ها برگزیده اند. آنان مخصوصاً علاقه مندند بسر اعتقاد به یک مطلق غیرشخصی، تسامح در قبال همهٔ ادیان، و کمال پذیری فردی تأکید کنند. چون اکثر غربی هایِ مجذوبِ هندوئیسم فقط به خواندن کتابهای درستی مربوط به این آیین اکتفا می کنند، به پذیرش نگرشهای فلسفی بدون توجه به فرهنگ عمومی تمایل دارند. عملیات بوگا و مراقبه، بویژه در عصر کنونیِ «خصوصی ساختن» دین، مناسب ارزیابی شده است. این عملیات می تواند توسط فرد برای کاربرد خصوصی در مسیری به سوی دستیابی روحانی شخصی ادامه داده شود. اکنون از حکمت شرق به عنوان یک گزینه برای «آموزهٔ متحجر» غرب استفاده می کنند.

اما این طرز نگرش، غنای سنت عام و عمل را نادیده میگیرد. غربی هایی که به یوگا می پردازند، می توانند کاملاً آن را از کل زمینهٔ دینی تفکیک کنند، و به آن به عنوان یک ورزش روحی و جسمی مورد نظر برای آرامش ذهن و تقویت بدن بنگرند. بیشتر این گونه افرادی که از یوگا طرفداری می کنند، هرگز در یک معبد هند حضور نیافته اند، هرگز معماری و هنری را که باعث تجلی امر قدسی در زمین شده است، مشاهده نکرده اند، هرگز پیشکشهایی را به خاطر سپاسگزاری از بهبود یافتن کودکی از بیماری نثار ننموده اند، هرگز نام خدا را به امید برخوردار گشتن از رؤیت وی ذکر نکرده اند، و روزهایی را در تقویمهایشان به افتخار برگزاری جشن میلاد کریشنا و پیروزی رامه بر راوانای شیطان مشخص نساخته اند.

<sup>1.</sup> Privatization.

<sup>2.</sup> The wisdom of the East.

<sup>3.</sup> The fossilized doctrine of the West.

در میان غربی هایی که به فلسفهٔ هندو علاقه مندند و سنتگرایان مهاجر، کودکانی هستند که در نقاط پراکندهٔ دنیا رشد کرده اند. این نسل دوم، میراث فرهنگی جنوب آسیایی اش را با آرمانهای برگرفته از جامعهٔ غربی هماهنگ کرده است. از دیدگاه این نسل، هندوئیسم به همان اندازه که جزئی از هویت فرهنگی نیز محسوب می شود، جزئی از یک روحانیت اصیل نیز به شمار می آید. نسل مزبور، در مورد اعتقادات شخصی خود، به رجحان دادن ویدانتهٔ جدید علاقه مند است، زیرا همان صفاتی که آن را برای مردم خارج از حوزهٔ فرهنگی هندویِ سنتی مجذوبکننده می سازد، برای هندی ـ امریکایی ها و هندی ـ اروپایی ها نیز مجذوبکننده است.

کودکانی که در کشورهای غربی رشد میکنند، در حال تأثیرگذاری خاصی بر سنتها نیز هستند. بهرغم کوششهای آموزشی اولیایشان، افراد وابسته به نسل دوم، بندرت زبانهای هندی را فصیح و روان صحبت می کنند. آنها ممکن است به این زبانها صحبت کنند و اما به اندازهٔ کافی از مقدار سوادی برخوردار نیستند که بتوانند از پس خواندن کتابهای دینی بزرگ برآیند. درنتیجه، زبان انگلیسی برای نوشتن کتابها و انجام دادن فرایض دینی اهمیت بیشتری پیدا میکند. از دست دادن زبانها، همراه با پیوستگیهای منطقهای ـ فرهنگی، ممکن است یکی از عوامل مفهوم تغییریافتهٔ هویت در نسل دوم باشد. آنجاکه پدران و مادران از خودشان به عنوان گجراتی ها و تامیل ها یاد می کنند، بچه ها خود را «هندی» می شمارند و دربارهٔ تمایزهای منطقهای و کاستی مورد نظر اولیایشان توجه چندانی نشان نمی دهند. برخی از جوانان امیدوارند که نسل آنها، با بهره گرفتن از تجربیات مشترک، بهدلیل بزرگ شدن در میان دو فرهنگ، بتواند اینگونه تعصبها و تبعیضها را پشت سر بگذارد و از آنها فراتر رود. هویت یکسان نسل دوم، به انطباقها و هماهنگیهای نو در هندوئیسم منجر خواهمد شد، بویژه اگر این جوانان به هنگام تشکیل دادن خانواده علاقه مندی بیشتری نسبت به دین احساس کنند.

#### نتىحە

در خلال دو قرن گذشته، هندوئیسم به صورت یک دین جهانی درآمده است. در این روند، هندوها سرگرم تعریف سنتهایشان، در مقایسه با سایر ادیان، در خارج، و در داخل، آنجا که تقسیمات اجتماعی و منطقهای باعث بروز تنوع فوقالعاده می شده، بودهاند. پژوهندگانی که بر غنای این تنوع تأکید می ورزند، استدلال می کنند که نباید از «هندوئیسم» گفت وگو به میان آید، بلکه بهتر آن است که از «هندوئیسمها» صحبت شود. با این همه، به رغم این تنوعات در سنت، هندوهای مدرن از خودشان به عنوان کسانی که به یک جامعهٔ دینی واحد تعلق دارند، نام می برند. این هویت مشترک فزاینده، که فراتر از حمایتهای فرقهای و محلی در حال گسترش است، عامل مهمی در شکل دادن به آیندهٔ دین خواهد بود.

در مورد روند سازگاری دینی او بازتعریفی که هزاران سال ادامه یافته و به هیچوجه به پایان نرسیده است، جامعهٔ مدرن هندو این روند را، متأثر از تعارضات میان سنت و نوآوری، نیازهای روستایی و شهری، اختلاف و وحدت، تداوم خواهد داد. هندوئیسم، با فراهم آوردن غنای گذشته و قدرت شیوههای تجربه شده و آنگاه استفاده از اینها برای از صافی رد کردن اندیشههای نو و شکل دادن به اصلاحات، در حال سازگار شدن با نیازهای یک جامعهٔ جهانی گسترش یافته است. سنتهای محلی،

<sup>1.</sup> Religious adaptation.

<sup>2.</sup> Redefinition.

شالودههایی را برای ساختار نو آوری محلی، مناسب تر از هرگونه تغییرات تحمیل شده از خارج، پیشنهاد میکنند. فناوری مدرن، اطلاعات و ارتباطات را برای بنای یک جامعهٔ گسترش یافته فراهم می سازد، حتی اطلاعات و اندیشههای جدید را که الهام بخش تغییرات محلی است، در دسترس قرار می دهد. به عنوان شرایط دگرگونی، نظریهها، جرح و تعدیل شده اند، مناسک دینی مورد تجدید نظر قرار گرفته اند، و مجدداً تفسیر شده اند، و دربارهٔ وجود خدا بازاندیشی صورت گرفته است. بدین واسطه، کل هندوئیسم، مانند نفسِ فردی، لحظه به لحظه در یک چرخهٔ مداوم، تجسمهای جدید به خود می گیرد. هندوئیسم سنتی است که پیوسته در حال متولد شدن است.

## يادداشتها

#### فصل اول

۱. تعیین تاریخ برای آثار حماسی (و بسیاری دیگر از متون مربوط به جنوب آسیا) دشوار است. یک نسخهٔ کامل سنسکریت در نخستین سدهٔ میلادی تدوین شد، اما اصل قصهٔ دامایانا ممکن است به سدهٔ چهارم پیش از میلاد یا حتی پیشتر مربوط باشد.

#### فصل دوم

۱. پژوهندگان دربارهٔ ارتباط میان تمدن درهٔ سند و تمدن آریایی توافق نظر ندارند. برخی عقیده دارند که تبادل فرهنگی فراوانی میان مردم هر دو تمدن وجود داشت و اظهارنظر میکنند که زبان ودایی از نتایج این مبادله بوده است. در این مورد رک. مقالهٔ Subhash C. Kak با عنوان «دربارهٔ تاریخ شناسی هند باستان» در Sidence با عنوان «دربارهٔ تاریخ شناسی هند باستان» در ۲۲۲ - ۲۳۴. دیوید فرولی نظریه پردازی میکند شمارهٔ ۲۲ (۱۹۸۷). ص ۲۲۲ - ۲۳۴. دیوید فرولی نظریه پردازی میکند که تمدن درهٔ سند از قبل، از ویژگیهای دینی برخوردار بود که معمولاً به

عقاید هند و اروپایی ها در مورد خدایان، حکیمان، و پادشاهان منسوب بود: رک: اسرار ودایی تمدن باستان (پسیجزپرس، سالت لیک سیتی، ۱۹۹۱).

۲. رک. کاثه او پانیشاد، ج ۲ ـ ۳، ص ۱۰ ـ ۱۱

۳. رک. منو سمریتی، ج ۲، ص ۶۷.

#### فصل سوم

۱. نظریههای تنترهای اندیشههایی را که در بسیاری از سنتها در آسیای جنوبی در طی یک دوران خاص ابراز شدند، منعکس میسازد. بهرهگیری از این نظریهها در فرقههای بودایی و همچنین مکاتب هندو، حاکی از پخش گستردهٔ اندیشهها و کردارهاست.

 ۲. رک. ترانه های قدیسان هند از جان استراتون هاولی و مارک جرگن اسمایر (نیویورک، آکسفرد یونیورسیتی پرس، ۱۹۸۸)، ص ۱۳۷.

۳. رک. The Bijak of Kabir نوشتهٔ لینداهس و شوکدو سینگه (دهلی، موتیلال بنارسیداس، ۱۹۸۳)، ص ۵۰.

#### فصل چهارم

۱. گزارش براساس مقالهٔ مینوئل مورنو «ندای مؤثر خدا: تملک بهمثابهٔ یک راهبرد الهی» در جسم خدایان، سنگ خدایان (پنسیلوانیا، اینما، ۱۹۸۵).

۲. برگرفته از کتاب آن مکنزی پیرسن، چون آن به من آدامش دوحی می بخشد: روزه های عبادی در زندگیهای مذهبی زنان هندو (آلبانی، استیت یونیورسیتی آو نیویورک پرس، ۱۹۹۶).

۳. براساس نوشتهٔ پل کُرت رایت دربارهٔ گنیشه: خدای موانع، خدای آغازها (نیویورک، آکسفرد یونیورسیتی پرس، ۱۹۶۲).

#### فصل ينحم

۱. راشنیشپورام یک جامعهٔ مذهبی بود که در نزدیکی شهر آنتولوپ،

ایالت اریگون، از سوی پیروان یک گورویِ هندی بنیاد نهاده شد. این جامعه بهقدری بزرگ بود که قادر بود در دوران انتخابات تغییراتی در فرمانداری شهر پدید آورد. برخی از رهبران سرانجام به رفتار جنایتکارانه متهم شدند و بیشتر اعضا جامعه را ترک گفتند.

#### فصل ششم

مطلب مربوط به گسترش نقش زنان در هندوئیسم مدرن، از مقالهٔ نانسی فالک برگرفته است «عروج شاکتی: زنان هندو، سیاست، و رهبری مذهبی در خلال سده های نوزدهم و بیستم» در مذهب در هندِ مدرن، ویراستهٔ ربرت دی. برد (دهلی نو، مانوهار، ۱۹۹۵).

یک طرح کلی مطلوب از تاریخچهٔ چیپکو از سوی تومس وبر در Hugging the trees انجام داده شده است: تاریخچهٔ جنبش چیپکو (دهلی نو، کتابهای بنگوئن، ۱۹۸۹).

۳. این توصیف از پیشرفت سوامی ناریان به مثابهٔ یک سنت جهانی مبتنی است بر کتاب ریموند بریدی ویلیامز، دینهای مهاجران هندی و پاکستانی: تاد و پودهای نو در فرشینهٔ امریکایی (کمبریج، کمبریج یونیورسیتی پرس، ۱۹۸۸).

# **روزها و جشنهای مق***د***س**

#### ديپاولي يا ديوالي، جشن چراغاني

دیوالی، که به غرهٔ ماه نو در ماه کارتیک (میان ۱۵ اکتبر و ۱۴ نوامبر) میافتد، تقریباً یک جشن پان ـ هندوست. این روز را با تزیین خانهها با چراغ، پوشیدن لباسهای نو، و ترقهبازی جشن میگیرند. چراغانی کردن و سر و صدا به راه انداختن شیوههایی است برای طرد کردن شوربختی و آماده ساختن خانه به خاطر لکشمی، بانو ـ خدای نیکبختی، برای ماندگار شدن در خانه در سال آینده. بازرگانان دفتر حسابهای جدیدشان را در این روز مورد استفاده قرار می دهند و در مناطق روستایی، کشاورزان به خاطر محصولات تازه خرمن شدهٔ خود به نیایش می پردازند و بز و گوسفند قربانی می کنند.

#### شیواراتری، شب شیوا

این جشن در ماه مارگا (نوامبر دسامبر) از سوی پیروان شیوا و آن دسته از پیروان و میکنند، برگزار از پیروان ویشنو که شیوا را نخستین هوادار ویشنو تلقی میکنند، برگزار می شود. در این شب، لینگام در عسل و شیر شست و شو داده می شود.

#### هالي

یک جشن تو آم با شور و شادی است که در ماه فالگونا (فوریه ـ مارس) بسرگزار می شود. مردم در جریان کارناوال به همدیگر آب رنگین و پودرهای گوناگون می پاشند. براساس اسطورهای که هالی را توصیف می کند، روزگاری یک اهریمن مؤنث ابهنام هالیکا وجود داشت که هر روز یک کودک را می خورد. یک روز راهبی پیشنهاد کرد که همهٔ مردم گرد هم آیند و با فحش و توهین به دیدار اهریمن مؤنث بروند. در نتیجهٔ این کار، هالیکا از شرم و خشم مرد. به طور سنتی، هالی روزی است که رتبه و مقام اجتماعی نادیده گرفته می شود، و مردم می توانند با مصونیت به همدیگر اهانت کنند.

#### پانکانی یو تیرام

پانکانی یوتیرام یک جشن جنوبی است که به خدای موروکن اختصاص دارد. یک جشن عمدهٔ ده روزه در مارس ـ آوریل برگزار می شود، که در طی آن خدا از فراز تپهٔ معبد پلانی در تمام مسیر پیرامون تپه یک راهپیمایی دسته جمعی تو أم با حرکت کامیون به راه می اندازد. هوادارانی که نذری برای خدا تقبل کرده اند، بویژه برای شفا یافتن بیماران، به این راهپیمایی می پیوندند.

#### **کریشناجایانتی، زاد روز کریشنا**

جشن زادروز کریشنا در سراسر هند در ماه شراوانا (ژوئیه ـ اوت) برگزار می شود. بعد از یک روز روزه گرفتن، جشن زادروز در نیمه شب، در ساعتی که کریشنا در زندانِ ماثورا زاده شد، انجام می گیرد.

#### راکی بندهام، روز راکی

روزِ راکی در بدر ماه شراوانا (ژوئیه ـ اوت) واقع می شود. دختران و زنان

نخهای رنگین را به مچ برادرانشان می بندند. این مراسم به خاطر محافظت کردن از برادران و تذکر دادن به مردان، در مورد اینکه آنان حامیان خواهرانشان هستند، است.

#### ناگاپانچامی، پنجم مار

عمدتاً یک جشن متعلق به جنوب هند است که در ماه ساوان (ژوئیه ـ اوت) برگزار می شود. این جشن در طی فصل بارندگی، هنگامی که مارها در ارتفاعات به جست وجوی پناهگاه مشغولند و میزان نیشزدن مار افـزایش مـی یابد، انـجام می گیرد. زنان تصاویر مارها را روی دیـوار خانه هایشان می کشند و به آنها شیر و دسته گل تعارف می کنند، در ضمن از مارها می خواهند که به افراد خانواده صدمه نزنند.

# کِنْی شه چاتورثی، چهارمِ کِنْی شه

در طی ماه باهادرابادا (اوت ـ سپتامبر) گِنْی شه به مدت چند روز فرا خوانده می شود و مورد پرستش قرار می گیرد. (رک. فصل ۴).

#### ناواراتری، نُه شب

جشن خرمن برای بانو ـ خدا به مدت نه شب در ماه اشوینا (سپتامبر ـ اکتبر) برگزار می شود. (رک. فصل ۴).

#### داسەرا

روز دهم ناواراتری، معمولاً به خاطر توجه کردن به پیروزی راما بر راوانای اهریمن، آن طور که در دامایانا نقل شده، جشن گرفته می شود.

# واژەنامە

ادویته: غیرثنوی، نام مکتب ودانته

اهیسمه: عدم خشونت.

آرنیکه: کتاب جنگل، متنهایی که

مناسک و دایی را تشریح میکنند.

آرهتی: چرخاندن یک مشعل یا

جراغ در اثنای نیایش.

آشرمه: مرحلهٔ زندگی.

آتمن: خویشتن فرد، ذات، نفس.

اوه تاره: تجسد یک خدا.

بهاکتی: عشق، محبت.

بهاکتی ـ بوگا: راه عشق.

بیندو: نقطه در مرکز یک مندله.

براما: خداى آفريننده.

برامنه (brahmn): قدرت الهى، قدرت مانترههاى ودايي.

برامنه (Brahman): مطلق

**برامین:کاست** روحانی (ورنه).

\_\_\_\_\_

**سامیادی: خدای رقصنده.** 

چاکره: «دایره»؛ مراکزی در امتداد

قسمت ستون فقرات باریک در

تنتره.

كـــاميوناليسم (communalism):

تعریف گروه بر اساس هویت

مذهبی؛ (فرقهگرایی).

دارشن: بصیرت، هستی در حضور الوهیت.

ديوه: الوهيت

دیوی: بانو ـ خدای بزرگ.

دهرمه: قانون، فضیلت، وظیفه، کردار نیک، مذهب.

تربهه ـ تویهیه: رحم، زهدان؛ درون جایگاه مقدس معید.

گایاتری: یک مانترهٔ و دایم.

ځیږی: زن شیردوش، دوستدارِ کریشنا.

مسپورام: برج ـ دروازه برای یک معبد هندی جنوبی.

> مونه: ویژگیهای ذاتی کیهان. هیندوتوا: هندوئیت.

ایشته دیوه: خدای برگزیدهٔ شخص. جاتی: گروه ارثی، کاست.

جنیانه \_ یوگا: راه دانش.

كالى ـ يوكا: دوران ظلمت.

کارمن: عمل، اعمالی که بر تجربیات شخص بعد از مرگ و در زندگی بعدی تأثیر میگذارد.

كارها \_ يوكا: راه عمل.

كِرتن: سرود مذهبي.

كِشه تربيه: كاست رزمنده.

ليلا: نمايش، بويژه نمايش مذهبي.

ليسنعم: مظهر غيرشمايلي (nonrepresentional) شيوا.

لكاسنتراهه: براى خاطر جهان.

منده: نمودار مورد استفاده در مراقبه (meditation).

مانتره:کلام مقدس یا ورد.

مَث: دير، صومعه.

مايا: توهم الهي.

**د**وباره.

مُکشمه: رهایی از چرخش زایش

مورتى: تجسد الهي.

نیر مونه برهمن: برهمن بدون صفات. پره کریتی: مادیت، مادهٔ زنانه ای که از آن کیهان شکل گرفته است.

پرهساده: موهبت الهی ؛ هدایای معنوی اعطا شده به پیروان.

**پوجا:** پرستش.

پورانه: کتب باستانی.

**پـــــوروشه:** (Purusha): شــخص روحاني.

بسوروشه (Purusha): هسوشیاری همسران پرهکریتی در آفرینش.

ر**ىشى:** پيشبين.

سادهو: قديس، تارک دنيا.

سائونه برهمن: برهمن واجد صفات. سمهیتا: مجموعه، مجموعهٔ ودایی سیرودها، ترانهها، دعاها، و افسونها.

سمساره: چرخهٔ زایش دوباره. سمسکاره: زندگی ـ چرخهٔ مناسک. سنیاسه: ترک دنیا.

سرودایا: تعالی دادن همگان. ساتی: همسر شیوا؛ اصطلاح برای

بیوهای که به مجرد مرگ شبوهر خودسوزی میکند.

ستسنگ: مراعات دوستی بهاکتاها (دوستداران خدا).

Shiva: هوادار خدای شیوا

شاكته: هوادار بانو ـ خدای دیوی شاكتی: نیروی الهی زنانه.

شالا راما: مظهر غیرشمایلی ویشن. شیکره: گنبد مخروطی بالای یک معبد شمالی.

شیوا: خدای برتر برای بسیاری از هندوها: خدای یوگا، مشهور به خدای آفرینش و تخریب.

شِرادِه: آیین و مراسمی که برای مرده به عمل می آید.

شروتی: «آنچه شنیده شده است»؛ وحی.

شودره:کاست روستایی (ودنه). سمرینی: «آنچه بهخاطر آورده

می شود»؛ سنت.

تنتره: نظام اعمال.

تيرثه: محل تقاطع، زيارتگاه.

اوپانیانه: پاگشایی، ریسمان مقدس آیین و مراسم.

اوپانیشاد: متون، آخرین ضمیمهٔ و داها.

ویشه نوه: هوادار خدای ویشنو. ویشیّه: بازرگان / صنعتگر /کاست روستایی (ورنه).

ورنه: چهار كاست.

ورناشره مه دارمه: وظیفه براساس کاست و پایه و مقام زندگی.

ودا: معرفت؛ كتب مقدس اوليه.

ويشيشته ـ ادويسته: نام غير ثنوي تعديل شده مكتب ودانته.

ويشنو: خداي برتر بسيارى از هندوها: مرتبط با ١٠ تجسد، مشهور به عنوان محافظ.

وراته: نذري آيين و مراسم.

ینتره: نمودار مورد استفاده برای کمک به مراقبه. طرحها نشان دهندهٔ کیهان و روند آفرینشند. موکد: انضباط.

یوځیین:کسی به یوگا میپردازد. یونی: تصویر غیرشمایلیِ دیوی. یوځا (Yuga): قرن ازلی، دوران.

# مؤلف مطالعهٔ کتابهای فهرست شدهٔ زیر را به خوانندگان خود توصیه می کند:

# **General Texts**

GAMN FLOOD, An Introduction to Hinduism (New York: Cambridge University Press, 1996)

A clearly written, thorough overview of Hinduism utilizing the latest research.

JOHN STRATTON HAWLEY and MARK JUERGENSMEYER, Songs of the Saints of India (New York: Oxford University Press, 1988)

An introduction to some of the poet-saints of medieval northern India.

KLAUS K. KLOSTERMANER, A Survey of Hinduism, 2nd ed. (Albany: State University of New York Press, 1994)

A topical treatment of Hinduism that shows the diversity within the religious

WENDY DONIGER O'FLAHERTY, Hindu Myths: A Sourcebook Translated from the Sanskrit (Baltimore: Penguin, 1975)

A good sampling of Hindu mythology.

BENJAMIN ROWLAND, Art and Architecture of India (New York: Penguin Books, 1984)

Overview of the art and architecture of South Asia.

CHANDRADHAR SHARMA, Indian Philosophy: A Critical Survey (New York: Barnes & Noble, Inc., 1962)

A clear introduction to basic ideas in Indian philosophy.

J.A.B. VAN BUITENEN, tr. The Bhagawalgita in the Mahabharata: A Bilingual

Edition (Chicago: University of Chicago Press, 1981) An English translation of the Bhaqavad Gita.

#### Living Hinduism

- LAWRENCE BABB, The Divine Hierarchy: Popular Hinduism in Central India (New York: Columbia University Press, 1975)

  One of the first books to present Hinduism as lived in popular practices and daily life instead of ancient philosophy.
- DIANA L. ECK, Darsan: Seeing the Divine Image in India (Pittsburgh: Anima Books, 1985)

  This small text beautifully explains the importance of vision as a medium of interaction between deity and devotee in Hinduism.
- C.J. FULLER, The Camphor Flame: Popular Hinduism and Society in India (Princeton: Princeton University Press, 1992)

  An examination of popular Hinduism in relation to underlying understandings about the workings of the cosmos.
- ANNE GRODZINS GOLD, Fruitful Journeys: The Way of Rajasthani Pilgrims (Berkeley: University of California Press, 1988)

  A scholarly analysis of the practice of pilgrimage in north India.
- DAVID L. HABERMAN, Journey Through the Twelve Forests: An Encounter with Krishna (New York: Oxford University Press, 1994)

  A lively introduction to the mythology of Krishna in relation to the pilgrimage cycles of Vrindavan.
- JOHN STRATTON HAWLEY and DONNA MARIE WULFF, eds, Devi: Goddesses of India (Berkeley: University of California Press, 1996)

  An anthology exploring 12 different Hindu goddesses. The text combines textual analysis with fieldwork to reveal how goddesses are worshiped in daily life.
- Anne Mackenzie Pearson, "Because it Gives Me Peace of Mind": Ritual Fasts in the Religious Life of Hindu Women (Albany: State University of New York Press, 1996)
  - Excellent study of viratas focusing not only on practices but also on what they mean within women's lives.

#### **Issues in Modern Hinduism**

- LAWRENCE A.BABB, Redemptive Encounters: Three Modern Styles in the Hindu Tradition (Berkeley: University of California Press, 1986)

  Discusses patterns of adaptation to the modern world through three distinct traditions.
- PETER VAN DER VEER, Religious Nationalism: Hindus and Muslims in India (Berkeley: University of California Press, 1994)

Analysis of the connections between religion and nationalism in the modern world using the Hindus and Muslims of India as examples.

RAYMOND BRADY WILLIAMS, Religions of Immigrants from India and Pakistan: New Threads in the American Tapestry (Cambridge: Cambridge University Press, 1988)

A comprehensive study of the religious groups being formed by Indian and Pakistani immigrants to the United States.

KATHERINE K. YOUNG, "Women in Hinduism," in *Today's Woman in World Religions*, ed. by Arvind Sharma (Albany: State University of New York Press, 1994)

An overview of the status of women in Hindu religion and the issues affecting them in the late twentieth century.



# Hinduism



Cybelle Shattuck





۲ – ۱۸۱۴۱ – ۱ بها : ۲۵۰۰۰ ریال