

# ابزایا بر جانگری/خشای





ادّعای اصلی کتاب حاضر این است که یک اندیشهٔ واحد با نیروی بنیان کن عظیم، روحبخش همهٔ آثار برلین است. این اندیشه، یعنی پلورالیسم ارزشی، می گوید ارزشهای غائی بشری عینی امّا مختلف هستند و این اختلاف فروناکاستنی است. پیامد این اندیشه برای فلسفهٔ فروناکاستنی است که تصور جامعهٔ کاملی که در آن همهٔ آرمانها و خیرهای اصیل بهدست آید نه تنهااوتوپیایی، بلکه ذاتاً ناساز متناقض است، به گفتهٔ نویسندهٔ کتاب، لیبرالیسم برلین لیبرالیسمی رواقی و تراژیک است که کشمکش و تضاد را میان ارزشهای ذاتاً رقیب اجتناب ناپذیر، و خسران را جبران ناپذیر میداند.

اندیشـهٔ سیاسـی برلیـن چـون در امیدها یـا توهّمات لیبرالیسمهای زمانهٔ ما و لیبرالیسمهای گذشته در مورد امکان سازگاری آزادیها و برابریای بنیادین شریک نیست، در واقع حیات مجدّدی به سنّت فکری لیبرال میدهد.





.





# فلسفهٔ سیاسی آیزایا برلین

جان گری

خشايار ديهيمي



# انتشارات طرح نو خیابان خرمشهر (آبادانا) سخیابان نوبخت کوچه دوازدهم سشماره ۱۰ تلفن: ۸۸۷۳۵۶۰۶

تلفن فروشگاه : 88000120 تلفن مرکز پخش 88778380

### tarh\_e\_no@yahoo.com

فسلسفهٔ سیاسی آیرزایا برلین و نویسنده: جان کری و مترجم: خشایار دیهیمی ویراستار: محمد اسکندری و حروفچینی هُما (امید سیّدکاظمی) چاپ و صفحه آرایی: حروفچینی هُما (امید سیّدکاظمی) چاپ و صحافی: فرتگاررتک و نوبت چاپ: چاپ اوّل ۱۳۷۹، چاپ بوم ۱۳۸۹ و شمارگان: ۱۵۰۰ جلد تکثیر یا تولید مجدد آن کلا یا جزنا به هر صورت (چاپ ،فتوکپی،تصویر و انتشار الکتروئیکی)

بدون اجازه مكتوب ناشر ممنوع است.

ISBN: 978-964-5625-92-2

شابک: ۲ــ۱۲ــ۵۶۲۵ـ۹۶۴

این اثر ترجمه ای است از: Isaiah Berlin

John Gray

First Edition,

Princeton University Press, 1996.

Gray, John

گری، جان، ۱۹۴۸\_

فلسفهٔ سیاسی آیزایا برلین / جان گری؛ مترجم خشایار دیهیمی. ــ تهران: طرح نو، ۱۳۷۹.

۲۲۸ ص. \_ (اخلاق، اجتماع و سیاست)

Isniah Berlin.

عنوان انگلیسی:

 ا. برلین، آیزایا، ببر ـ مقالات دربارهٔ علوم سیاسی. ۲ برلین، آیزایا، ببر ـ مقالات دربارهٔ فلسفه الف، دیهیمی، خشایار، مترجم، ب. عنوان.

TT - / - 1

۶گ ۴ ب / JC۲۵۷ ۱۲۷۹

# فهرست

| Y     | 🗖 سپاسگزاری                       |
|-------|-----------------------------------|
| •     | 🗅 مقدّمه                          |
| 14    | ۱. اندیشهٔ آزادی                  |
| ۵۶    | ۲. پلورالیسم                      |
| 1.4   | ۳. تاریخ                          |
| NTY . | ۴. ناسیونالیسم                    |
| 18.   | ۵. رمانتیسم و ضد روشنفکر <i>ی</i> |
| ۱۸۳   | ۶. لَيبراليسم آگونيستَى           |
| 771   | ا نمایه                           |

# سیاسگزاری

افراد و انستیتوهای زیادی هستند که بدون حمایت و کمک آنها، من نمی توانستم این کتاب را بنویسم. رئیس و همکارانم در دانشکده فرصت مرخصیها و فراغتهایی از کار و وظایفم را به من دادند که بیآن اندیشه هایم در مورد مسائلی که اندیشهٔ آیزایا برلین برای من مطرح کرده بود هرگز نمی توانست نطفه ببندد. دِین من به دانشکده ام بس عمیق است. خود کتاب در طول دو دورهٔ اقامتم در «مرکز فلسفهٔ اجتماعی و سیاست» در «باولینگ گرین استیت یونیورسیتی» در اوهایو نوشته شد. من مدیون مدیران و کارمندان این مرکز هستم که از هر جهت به من کمک کردند تا بتوانم این پروژه را به یایان برم.

سپاس ویژهای را به دکتر هنری هاردی، استاد کالج وولفسون آکسفورد، و ویراستار آیزایا برلین، و یکی از مدیران ادبی او مدیونم. گشاده دستی و نیت خوب او، همراه با صبر و تحکل و دانشوریاش، بسی فراتر از آن است که بتوان صرفاً انجام وظیفهاش دانست. مطمئنم که بدون کمک و حمایت بی دریغ او این کتاب نمی توانست چیزی باشد که اکنون هست.

اگر تشویق و تحریک ناشرم، استیوارت پرافیت از هارپر کالینز، با یک مکالمهٔ تلفنی نبود، مطمئناً حتّی خواب این را هم نمی دیدم که بخواهم چنین کتابی را بنویسم. از اعتماد او به این پروژه، و از نظریه هایی که در مورد آن داد، بی نهایت سپاسگزارم. اشخاصی نظر شفاهی یا کتبی خود را در مورد این کتاب ابراز کردند. دلم میخواهد خصوصاً از دیوید کانوی، هنری هاردی، و جی. دبلیو. اسمیت، به خاطر نظریّات مکتوبشان در مورد دستنویس اولیّه سپاسگزاری کنم. بحثهای من با راجر هاوشیر و لورن لوماسکی در بسیاری از مسائل این کتاب ذهنم را روشنتر کرد. گفتگوهای من در طول سالیان با جوزف راز ردّ عمیقی بر اندیشهٔ من گذاشته است که

این ردّ را در جایجای این کتاب میتوان مشاهده کرد.

امّا بیان دینی که به خود آیزایا برلین دارم فوق طاقت و توان من است. در طول بیست سال اندیشههای من از گفتگوهای فوقالعاده با او جان گرفته است. دین فکری من به او برای خوانندگان این کتاب و خوانندگان دیگر کتابهای من روشنتر از روز است. در عین حال، باید بگویم، آیزایا برلین این کتاب و تفسیر من از اندیشههایش و ارزیابیهای انتقادی من از آنها را ندیده است و بنابراین مهر تأیید او را ندارد. اگر آیزایا برلین را آنگونه که می شناسم نمی شناختم این کتاب را نمی توانستم بدین گونهای که نوشتهام بنویسم. امّا به هرروی این کتاب من است نه کتاب او. همانگونه که هیچ مسؤولیتی از بابت خطاهایم در این کتاب متوجه کسانی نیست که مرا در نوشتن این کتاب یاری دادهاند، به طریق اولی از این بابت هیچ مسؤولیتی متوجه خود آیزایا برلین

جان گری جیزس کالج، آکسفورد ژونیهٔ ۱۹۹۴

### مقدّمه

نگارش یژ وهشی دربارهٔ اندیشهٔ آیزایا برلین کاری هول آور است. امّا علّتش این نیست که نوشته های او گنگ یا مبهم هستند، به عکس، نیوشته های او روشنی و وضوح حیر تانگیزی دارند. و با آنکه نوشتههای او طیف بسیار وسیعی از موضوعات و نویسندگان را در بر میگیرند، امّا چندان پراکنده نیستند که وحدت مضمونی نداشته باشند، و در واقع قضیّه كاملاً به عكس است. ادّعاى اصلى كتاب حاضر اين است كه یک اندیشهٔ واحد با نیروی بنیانکن عظیم روحبخش همهٔ آثار برلین است. ایس اندیشه، که من آن را یلورالیسم ارزشی می نامم، میگوید ارزشهای غانی بشری عینی امًا مختلف هستند و این اختلاف فروناکاستنی است. و نیز میگوید این ارزشها متضاد و در کشمکش و غالباً تلفیق ناید بو ند، و بعضاً، آنگاه که در تهاد قرار می گیرند، نامتوافق و قیاسناپذیرند، یعنی با هیج مقیاس عقلانی نمی توان آنها را با هم سنجید. روشن کردن و ارزیایی این اندیشه کاری است که بخش عمدهٔ این کتاب وقیف آن خواهد شد. پیامدهای این اندیشه برای فلسفهٔ سیاسی این است که تبصور جمامعهٔ کاملی که در آن همهٔ آرمانها و خیرهای اصیل به دست آید نه تنها او تو پیایی، بلکه ذاتاً ناساز و متناقض است. زندگی سیاسی نیز، مانند زندگی اخلاقی، پسر از انتخابهای اساسی میان خیر و شرهای رقیب است و عقل در این موارد ما را به یار و یاور میگذارد و هرچه بکنیم نتیجهای جز خسران و بعضاً تراژدی نخواهد داشت. من آن نگرش سیاسی مُلهم از این اندیشه را در آثار برلین لیبرالیسم آگونیستی مینامم. این اصطلاح را با استفاده از واژهٔ «آگون» ایونانی بر ساخته ام که معنایش هم رقبابت و مسابقه و مبارزه را دربر میگیرد و هم کشمکش شخصیتها را در نمایشنامههای

<sup>1.</sup> agon

تراژیک. برخلاف لیبرالیسمهای غالب و مسلّط زمانه، که مدّعایشان ایس است که آزادیها، حقوق، یا مدّعاهای بنیادین عدالت با هم سازگار و هماهنگ هستند (یا در واقع باید باشند) و نوعی خوشبینی یانگلوسی دارند؛ لیبرالیسم برلین لیبرالیسمی رواقی و تراژیک است که کشمکش و تضاد را میان ارزشهای ذاتاً رقیب اجتنابنایذیر، و خسران را جبران ناپذیر می داند. اندیشهٔ سیاسی برلین چون در امیدها (یا توهمات) ليبراليسمهاي زمانهٔ ما و ليبراليسمهاي گذشته در مورد امكان سازگاري آزاديمها و برابریهای بنیادین شریک نیست، و از فلسفه های ویگی تاریخ هم که این لیبرالیسمها با آنها همنشین هستند و بدانها بستگی دارند، متابعت نمیکند، پس در واقع حیّات مجدّدی به سنّت فكرى ليبرال مى دهد. چنانكه در بحث خود نشان خواهم داد، حتى اگر تضادّى حلنشده در انديشة برلين باشد، باز هم چنين است. تضادي ميان آيندة يلوراليسم ارزشی و درک تاریخ،اورانه از طبیعت انسانی از یکسو و ادّعاهای عام و کلّی همهٔ انواع لیبرالیسم سنتی از سوی دیگر. من در تلاش برای حلّ این تضاد در اندیشه برلین، گامی را برمیدارم که هیچ مرجع روشنی برای آن در نوشتههای برلین نمیتوان یافت و احتمالاً رشتهٔ اندیشه ای بوده است که او میلی به دنبال کردن آن نداشته است. تضاد موجود در اندیشهٔ برلین را می توان کشمکشی میان دین او به ویکو و هردر از یکسو، و خویشاوندیهای اندیشهٔ او با لیبرالیسم جان استیوارت میل از سوی دیگر دانست. من این گام را بهاین صورت برمی دارم که مدّعاهای تاریخهاورانهٔ اندیشهٔ برلین را بسط می دهم و لبرالیسم را همچون شکل خاصی از زندگی در نظر میآورم که هیچ مدّعای عامّی در مورد عقل ندارد و بنیادش نیز در طبیعت انسان نیست، و جایگاه ممتازی هم در تاریخ ندارد. بریایهٔ این تفسیر ویکویی و هردری از برلین، دیگر نمی توان مهمترین خط اندیشهٔ او را «آگونی» لیبرالی دانست، بلکه باید آنرا پلورالیسم آگونیستی به حساب آورد.

بکری بسیار و نیرومندی و ویرانگری عمیق اندیشهٔ برلین به ما امکان می دهد که واقعیتی را توضیح دهیم که از جهت دیگری شگفت و غیرمتعارف است اینکه هیچ پژوهش مستقلّی در حدّ یک کتاب تا به این سالهای اخیر در مورد اندیشهٔ بسرلین نوشته نشده بود. ۱۱ البتّه این هم درست است که دامنهٔ فعالیّت فکری بسرلین واقعاً

۱. Panglossian؛ اشاره است به قهرمان رمان کندید ولتر...م.
۷. Whingish ۲ نتا م که داد شد این مد شماً می داد.

Whiggish ، نظری که تاریخ را پیشرفتی خطی می داند. \_م.

هول آور است. در این یز وهش من خود ناگزیر بودهام دست به چندین حذف استراتژیک بزنم، که برای هریک از این حذفها هم دلیلی دارم، امّا به هرصورت حذف هریک جای تأسف دارد، زیرا بُعد مهتی از آثار و شخصیت برلین با هریک از ایس حذفها ناگفته میماند. من از حجم عظیمی از نوشته های منتشرنشده برلین در زمینه های مختلف، که در اختیار هنری هاردی است، استفاده نکرده ام، و بررسی خودم را مطلقاً به کتابها و مقالات منتشرشده محدود و منحصر کـردهام. دربـارهٔ رساله های فلسفی نخستین برلین نیز، که مربوط به نظریّهٔ شناخت و نظریّهٔ معنا هستند، چندان بحثی نکر دهام. البته سوای توجه به بحث پیگیر او علیه فروکاستن یوزیتیویستی همهٔ سخنان بامعنی به یک شیوهٔ واحد، که شبیه حملات بعدی او بـه مونیسم در نظریّهٔ ارزش است و پیشاییش از آن خبر می دهد. من به نوشه های بسیار مهمّ برلین در پژوهشهای روسیاش نیز جز به صورت اشارههایی گذرا و غیرمستقیم نپرداختهام، و از نوشته های او در مقام مشاهده گر سیاسی ایّام جنگ، و دانش عمیق او در مورد موسیقی نیز سخنی به میان نیاوردهام (نوشته های او در مقام مشاهده گر سیاسی ایام جنگ به صورت کتاب پیامهایی از واشینگتن<sup>۳</sup> در دسترس است). همچنین نکوشیدهام دوستیهای بسیار او را توصیف کنم، و برای چنین چیزی باید منتظر انتشار زندگینامهٔ او به قلم مایکل ایگناتیف ماند. و باز نکوشیدهام پیوند میان شخصیت و محاورات برلین را. که از نظر قدرت همدلی تخیّلی استثنایی هستند، و اندیشهٔ او را، که دائماً بر حقیقت و اعتبار و فهمیذیری ارزشها و اشکال متفاوت زندگی یای می فشارد، بازنمایم. درعوض همهٔ توجّه خود را معطوف اندیشهٔ سیاسی او و نظریّهٔ اخلاقیاش، و مفهوم و درک او از فلسفه کردهام، زیرا به نظر من همینها دستاوردهای فکری پایدار برلین را در بر می گیرند و آن نشان همیشگی را که او بر اندیشهٔ لیبرالی گذاشته است بازمی نمایانند.

من از وقایع زندگی برلین فقط تا حدّی یاد میکنم که به اندیشهٔ او ربطی پیدا میکند. او در ۶ ژوئن ۱۹۰۹ در ریگا زاده شد. او هم مانند یهودی منوهین آز تبار فرقهٔ یهودیِ حسیدیم (که اکنون لوباویج نامیده می شود) بود. پدربزرگ و مادربزرگ او حسیدیهای زاهدی بودند، امّا پدر و سادرش نه. او در ریگا بار آمد و زبان

<sup>1.</sup> Henry Hardy

<sup>2.</sup> Washington Despatches

<sup>3.</sup> Michael Ignatieff

<sup>4.</sup> Yehudi Menuhin

<sup>5.</sup> Lubavich

مادری اش زبانهای روسی و آلمانی بود. خانوادهٔ او در ۱۹۱۵ از ریگا به آندرناپل، و در ۱۹۱۷ از آنجا به پتروگراد نقل مکان کرد. خانوادهٔ برلین در پتروگراد نساهد نخستین انقلاب روسیه در فوریهٔ ۱۹۱۷ و کودتای بلشویکی در نوامبر همان سال بود. آنگاه آنها مدّت کوتاهی به لاتویا بازگشتند و در ۱۹۲۱ به انگلستان مهاجرت کردند. در ۱۹۴۱ پدربزرگ، مادربزرگ، عمو، و عمّهٔ آیزایا برلین همراه با سه تن از فرزندانشان در ریگا به دست نازیها کشته شدند. آیزایا دورهٔ دبستان و دبیرستان را در سنت پل گذراند، و تحصیلات دانشگاهی اش را در کورپوس کریستی کالج آکسفورد به پایان برد. برلین جز سه سالی که نخست در نیویورک و بعد در واشینگتن برای حکومت بریتانیا کار میکرد، و دورهٔ کوتاهی که در ۱۹۴۵ در مسکو بود، بقیهٔ عمرش را در آکسفورد گذراند و عضو ثابت کالج آل سولز بود و کرسی چیچل نظریهٔ سیاسی و اجتماعی را در سالهای ۱۹۵۷ تا ۱۹۶۷ در اختیار داشت. از سال ۱۹۶۶ تا ۱۹۷۵ هم نخستین رئیس کالج وولفسون بود. از ۱۹۷۴ تـا ۱۹۷۸ نیز ریاست آک دمی بریتانیایی را بر عهده داشت. او هنوز هم بیشتر اوقاتش را در آکسفورد به بحث و نگارش و انتشار نوشته هایش میگذراند. ا

آیزایا برلین را غالباً با دیوید هیوم مقایسه کردهاند؛ این شاید مقایسهٔ بیراهی نباشد، امّا چنین قیاسی بسیاری از جنبههای اساسی و ذاتی شخصیّت او را مکتوم میگذارد. برلین نیز، مانند هیوم، فلسفه را رها کرد تا به تماریخ بیردازد - هرچند پژوهشهای برلین نیز در حوزهٔ تاریخ فکری، همانند تاریخ انگلستانی که هیوم نوشت، بیشتر بیانگر نگرش فلسفی اوست. اگر برلین در شادابی فکری عمیق، عشق به وضوح و روشنی اندیشه و نوشتار، و ذوق دیدن عجایب در تاریخ با هیوم مشترک است، امّا شور و شوقهای دیگری هم در او هست که هیوم گشاده رو و معتدل فاقد آنهاست. این شور و شوقهای آتشین از برخی عناصر میراث چندگانهٔ او نشأت میگیرند، و به هیچروی انگلیسی نیستند، بلکه روسی و یهودی هستند. ۲۱ این میراث غیرانگلیسی او شور و شوقی آتشین به اندیشه و فکرش تحت تأثیر فلسفهٔ انگلیسی امریکایی و کانت بدرستی گفته است که اندیشه و فکرش تحت تأثیر فلسفهٔ انگلیسی امریکایی و کانت بدرستی گفته است که اندیشه و فکرش تحت تأثیر فلسفهٔ انگلیسی امریکایی و کانت بدرستی گفته است به اندیشه و فکرش تحت تأثیر فلسفهٔ انگلیسی امریکایی و کانت بخرسه شکل گرفته است به اندیشه و در درک عمیق او از، بخصوص، تجربه گرایی

۱. در زمان نگارش این نوشته برلین هنوز زنده بود. او در ۱۹۹۸ درگذشت.ــم.

بریتانیایی نمی توان داشت. امّا تفاوت عمدهای میان سخن بعضاً بسیار خشک فلسفهٔ حرفهای انگلیسی۔امریکایی و نوشته های برلین هست که شاید فقط نتیجهٔ سبک تقلیدناپذیر او و قدرت همدلی تخیّلی و روشن بینانهاش با متفکّران به کلّی متفاوت با خودش نباشد، بلکه تما حدودی نیز نماشی از درک او از زندگی روشنفکری و مسؤولیّت روشنفکر باشد۔ چیزی که اصلاً انگلیسی نیست بلکه کاملاً روسی است. آثار برلین با آنکه قرّت و وضوحی دارند که وجه ممیّز تجربه گرایی بریتانیایی در اوج خودش است، امّا درک و مفهومی از نقش روشنفکر را هم در بر میگیرد که در بریتانیا بدرستی شناخته شده نیست و ریشه اش را در مورد برلین باید در میراث روسی او بدرستی او روشنفکر را کسی می داند که درک و مفهومی از زندگی انسانی را در کلیتش بیان می کند. این مفهوم از زندگی انسانی که به آثار برلین جمان می بخشد امنهمی تراژیک است که نسبت به هر نوع دادباوری مقاوم است و به اعتقاد من منشأ مفهومی تراژیک است که نسبت به هر نوع دادباوری مقاوم است و به اعتقاد من منشأ گوناگون آنهاست که تفکّر برلین را بدل به مجموعهای از اندیشه های ظریف می کند که گوناگون آنهاست که تفکّر برلین را بدل به مجموعهای از اندیشه های ظریف می کند که هدف این پر وهش مختصر آشکار کردن آنهاست.

# يادداشتهاي مقدمه

 ۱. کتاب عالی کلودگالیپو، تحت عنوان لیبرالیسم آیز ایا برلین (آکسفورد، ۱۹۹۴) تا حدی این نقص عجیب را از میان برده است. من از پژوهش فوق العادهٔ گالیپو چیزهای زیادی آموخته ام و به دین خود بدان اذعان دارم.

- 2. See «The Three Strands in My Life», in the Jewish Quarterly, vol. 27, (1979).
- R. Jahanbegloo, Conversations with Isiah Berlin (London, Peter Halban, 1992),
   p. 49.
  - 4. Noel Annan, Our Age (London, Fontana, 1991), p. 378.

۱. نوئل آنان Noel Annan مفهوم زندگی انسانی در آثار برلین را «صادقانهترین و برانگیزانندهترین تفسیر از زندگی در تمامی این نسل» خوانده است.۲۱

<sup>2.</sup> theodicy

# انديشهٔ آزادي

مقصود و منظور مونتسکیو از آزادی را نمی توان در تعریف رسمی و معمولی او از این مفهوم یافت، که می گوید آزادی حق انجام چیزهایی است که قانون منع نکرده است؛ بلکه منظور او از آزادی را باید در توضیحات او راجع به سایر اندیشههای اجتماعی و سیاسی جست که پرتوی بر مقیاس و معیار عام او در مورد ارزشها می افکنند.

مونتسکیو به هیچ وجه متفکری نیست که یک اصل واحد همهٔ ذهنش را اشغال کرده باشد و بخواهد همه چیز را برحسب یک مقولهٔ اخلاقی یا متافیزیکی کانونی نظم دهد و تشریح کند، مقولهای که براساس آن باید همهٔ حقایق را صور تبندی کرد. او مونیست نیست بلکه پلورالیست است. مهارت و استادی او زمانی به اوج خود می رسد و زمانی او واقعاً خودش است که سعی می کند فرهنگ یا نگرش یا نظامی از ارزشها را که متفاوت از آنِ خودش و از آنِ اکثریت خوانندگان است به بیان درآورد.

آیزایا برلین، «مونتسکو»[۱]

اندیشهٔ آزادی که جانبخش همهٔ آثار برلین است، مانند نظام اندیشههای او در کلیتش، هم اصیلتر از آنی است که غالباً گمان می رود و هم بیش از آنکه عموماً تسعور می شود جنبهٔ شورشی و ویرانگر نسبت به سنتهای فکری و روشنفکری موجود دارد. همه می دانند که برلین نسبت به مفهوم «مثبت» آزادی، که آن را مبتنی بر خودمختاری عقلانی می داند، محتاط است و هشدارهایی می دهد، و این کار را به نفع آزادی «منفی» می کند که عبارت از نبود قید و بندهای تحمیلی دیگران است. اما کمتر کسی بدرستی می داند که

چرا برلین مفهوم منفی آزادی را بر مفهوم مثبت آن ترجیح می دهد. عدهٔ بسیار قلیلی ممکن است برلین را متّهم به انکار این مطلب کنند که آزادی را می توان به گونهای مشروع برحسب خودمختاری به تصوّر درآورد، زیرا اذعان او بــه اینکه چنین مفهومی از آزادی در تاریخ اندیشه وجود داشته است مکرّرتر و مؤكّدتر از آن است كه بتوان ناديدهاش كرفت؛ امّا دلايل او براي اعلام اينكه دیدگاههای مثبت نسبت به آزادی ذاتاً معیویند و بنابراین امکان سوء استفاده از آنها بسیار زیاد است خوب درک نشدهاند. و باز، این از بدیهیّات تاریخ فکری است که برلین جبر و موجبیّت علّی را در جهان انسانی رد میکند، خصوصاً کاربر دهای آنرا که یای آموزههای گریزناپذیری تاریخی را به میان کشیده است. و تقريباً همكان، البته نه با وضوح كافي، مي دانند كه سنگ بنياد انديشة او رد مونیسم در اخلاق است و او بر این نکته پای می فشارد که ارزشهای بنیادین انسانی فراوانند و غالباً در تضاد قرار می گیرند و ندرتاً هماهنگی ضروری دارند (یا اصلاً چنین هماهنگی ضروریی ندارند) و دستکم برخی از این تضادّها جزو توافقنایذیرها و قیاسنایذیرها هستند. او معتقد است که ارزشها با هم در تضادّند و هیچ معیار واحد و مشترکی برای سنجش یا داوری دربارهٔ آنها وجود ندارد. بسیاری از فیلسوفان و نظریّهپردازان سیاسی و اخلاقی متأخّر در جهان انگلیسی امریکایی بسادگی و سهولت این عناصر را در اندیشهٔ برلین بازمی شناسند و می فهمند.

امّا بحث ما در این کتاب این است که این اندیشه های برلین اگر درست تفسیر و فهمیده شوند اتّصالی به هم می یابند و درک و مفهومی از زندگی انسانی پدید می آورند که نیروی ویرانگر اصیل آن هنوز بدرستی درک نشده است و کاربرد آن در فلسفهٔ سیاسی بدرستی دریافته نشده است کاربردی که سبب پیدایش همان لیبرالیسم «آگونیستی» می شود، لیبرالیسم تضاد و خسران اجتناب ناپذیر میان خیر و شرهای رقیب. اگر این حرف من درست باشد که آثار برلین حاوی اندیشه های بسیار عمیقی است که نیروی شورشی و ویرانگر زیادی دارند، آنگاه این سؤال پیش می آید که چرا در جهان فلسفهٔ حرفه ای

چنین چیزی عموماً پذیرفته نشده است و تأثیر اندیشه های برلین در این جهان، اگرچه به هیچروی غیرقابل اعتنا نیست، امّا تأثیر قاطعی هم نبوده است. بی تردید بخشی از این مسئله مربوط به کناره جویی برلین از نگارش آثار فلسفی محض بعد از جنگ جهانی دوّم و رویآوردنش به تاریخ فکری و اندیشه هاست. امّا این کلّ مطلب نیست. آری، بیشتر آثار برلین، و درواقع بخش اعظم آن، به شکل مقاله ها و رساله هایی در تاریخ اندیشه بوده است که در آنها اندیشه های نظریه پردازان مشهور و گمنام به شکل تخیلی بازسازی شده و مورد تجزیه و تحلیل قرار گرفته است. به هنگام اندیشیدن به آثار برلین بلافاصله به یاد مقاله ها و رساله های او دربارهٔ ویکو، هردر، هامان، میل، بلافاصله به یاد مقاله ها و رساله های او دربارهٔ ویکو، هردر، هامان، میل، قالب را نداشته است؛ سخنرانی مشهور او دربارهٔ آزادی مستقیماً در حوزهٔ قالب را نداشته است؛ سخنرانی مشهور او دربارهٔ آزادی مستقیماً در حوزهٔ فلسفهٔ سیاسی قرار می گیرد که درست است که با ارجاعات تاریخی و قیاسهای تاریخی روشنگر قوت و قدرت بیشتری یافته است، امّا به هرصورت استدلال فلسفی مستقلی است.

توضیح جدّی تر در مورد تأثیر خفیف آثار برلین بر سنّت اصلی فلسفه در زمانهٔ ما را باید در جای دیگری جُست در فاصله گیری آن از اشکالی از عقلگرایی که در طول قرن گذشته بر اندیشهٔ سیاسی و اخلاقی در جهان انگلیسی زبان حاکم بوده است و حتّی سست کردن مبنای این عقلگرایی. منظورم از عقلگرایی در اینجا دیدگاهی است که میگوید تحقیق فلسفی کارش صرفاً روشن کردن مطلب نیست، بلکه بایستی راه حلهایی هم برای معضلات موجود در حوزهٔ اخلاق و سیاست عملی فراهم آورد. برلین این دیدگاه عقلگرایانه را همواره قاطعانه رد کرده است. دلایل او برای ردّ این دیدگاه با نقدی که فیلسوفان محافظه کار معاصری چون مایکل اوکشات بر عقلگرایی اخلاقی و سیاسی وارد کرده اند وجوه مشترک اندکی دارد بیا شاید بتوان گفت هیچ وجه مشترکی با نقد آنان ندارد. برلین این نظر اوکشات، ۱۲۱ و امثال او را رد میکند که معضلات حل نشدنی با عقل را می توان با رجوع به

سنّت البتّه نه سنتي كه فيلسوفان عقل كرا جعل كردهاند حل كرد، زيرا به اعتقاد او که یقیناً اعتقاد درستی هم هست اندیشهٔ متن تباهنشدهٔ زندگی ساده و عادی، چه در اوکشات و چه در دومستر، تو همی بیش نیست: دلیلی ندارد که فرض کنیم ورزش ۱ یا سنّت دارای پیوستگی منطقی است. به نظر برلین، فلسفه می تواند ناسازگاریها و ناهمسازیهای ورزش و سنّت را روشن كند، امًا نعى تواند آنها را از ميان بردارد. از آن هم اساسى تر، آثار برلين تجسم بنجه درافكندني با اصول بنيادين خود سنت فكرى غربي است كه حاصل نهایی آن محدود کردن دامنه و اقتدار فلسفه در مقام رشتهای فکری و عقلی است. پیامد ضمنی اندیشهٔ برلین برای روش فلسفی این است که مفهوم اقتدار و مرجعیّت تجویزی فلسفه و ادّعای آن برای مدیریّت عمل و ورزش، که بر سر تاسر آثار ارسطو، افلاطون، هابز، اسپینوزا، کانت، جان استیوارت میل، و (به شیوهای متفاوت امّا همان اندازه آشکار) دستکم بر آثار اولیّهٔ راولز سایه انداخته است ادّعایی پذیر فتنی نیست: ادّعاهای فلسفه باید بسی فیر وتنانه تر باشد. فلسفه در نظر برلین همچنان اهمیتی حیاتی دارد: او می گوید دهدف فلسفه همیشه همان است که بوده است، یعنی کمک کردن به انسانها برای آنکه خودشان را درک کنند و بدین تر تیب در فضای باز و روشن دست به عمل زنند نه کورکورانه و در تاریکی،۳۱۴ امّا، اگر حق با برلین باشد، امیدهای الهامبخش فيلسوف نمي تواند دربرگيرنده اين چشمانداز از نظريه يما مجموعهای از اصول باشد که می توانند معضلات زندگی عملی، اعم از سیاسی یا اخلاقی، را حل کنند، زیرا این از اصول اعتقادی برلین است که بخشی از این معضلات در اساس حل ناشدنی، ریشهای، و تراژیک هستند و نمی توان با تأمّل عقلانی در مورد آنها به نتیجهای رسید. فیلسفه می توانید امیدوار باشد که پرتوی روشنایی بخش بر این معضلات بیفکند و کجی و

<sup>1.</sup> practice

۲. John Rawls ، (۱۹۲۱ ). فیلسوف سیاسی امریکایی.

معوجی اندیشهٔ ما را دربارهٔ آنها راست و صاف کند، امّا نمی تواند امیدوار باشد که کاری بیش از این انجام دهد. اندیشهٔ برلین اقتضا میکند که نوعی بازنگری در مفهوم رایج خود فلسفه، آنگونه که در سنّت غربی بازنموده شده است، انجام گیرد.

آن نوع لیبرالیسمی که در آثار برلین مندرج و متجسم است لیبرالیسمی بسیار متمایز و شاخص و مؤکداً اصیل است که هم با مکتبهای لیبرالی حاکم در سالهای اخیر در جهان انگلیسی امریکایی منافات دارد، هم با ستهای کهنتر لیبرالیسم که این مکتبهای تازه از آنها نشأت گرفتهاند. همهٔ لیبرالیسمهای اخير، آنگونه که مثلاً در آثار راولز، دوورکین، ۱ هایک، ۲ نازیک، ۲ و گو تیر ۲ بیان شدهاند، به درک و مفهومي از انتخاب عقلاني، اعم از كانتي يا ميلي، لاكي يا هابزی، روی آوردهاند که اصول لیبرالی بنا به فرض از آن مشتق می شود. اگر در ليبراليسم جان استيوارت ميل اصول ليبرالي به عنوان استراته يهايي عقلاني برای بیشینه کردن رفاه همگانی، یا تمهیداتی برای بیشینه کردن سودمندی و فايده، اختيار شدهاند، در ليبراليسم جان راولز هم، چـه روايت قـديم و چـه روایت جدیدش، اصول لیبرالی به عنوان شرایط عقلانی همکاری میان انسانهایی اختیار شدهاند که هیچ مفهوم جامع و مانعی از خیر مشترک و همگانی ندارند. امّا برخلاف آنها، در لیبرالیسم آگونیستی برلین، ارزش آزادی ناشي از محدودیتهاي انتخاب عقلاني است. ليبراليسم آگونيستي برلين لببرالیسم تضاد میان خیرهای ذاتاً رقیب\_مبتنی بر انتخابهایی ریشهای است که ما باید میان چیزهای نامتوافق و قیاس نایذیر انجام دهیم و نه مبتنی بر انتخاب عقلانی. علاوه بر این، لیبرالیسم آگونیستی برلین منکر این است که ساختار آزادیهای متناسب با جامعهای لیبرال را می توان از نظریه ها برگرفت یا

Ronald Dworkin ، (۱۹۳۱ ). فیلسوف حقوق امریکایی.

۲. Friedrich Hayek، (۱۹۹۲\_۱۸۹۹). فیلسوف و اقتصاددان آتریشی۔انگلیسی.

۲. Robert Nozick، (۱۹۲۸ ). فیلسوف سیاسی امریکایی.

f. David Gauthier . ( ١٩٣٢ ). فيلسوف اخلاق كانادايي.

آنرا بر اساس نظامی از اصول بیان کرد، زیرا انتخاب میان آزادیهای متضاد غالباً انتخابي ميان نامتوافقها و قياس نايذيرهاست. از اين جهت، اگر اشتباه نکر ده باشم، لیبرالیسم آگو نیستی برلین ضربهای مرگبار بر انواع فایده گراپیهای لبرالي، نظریّات مبتني بر حقوق بنیادين، و نظریّه پردازيهاي قراردادگرايانه واردمي آوردكه كل بضاعت عرضه كردني فلسفة سياسي ليبرالي سالهاي اخير است، و پیشینهای اصیل در سنتهای قدیمیتر اندیشهٔ لیبرالی دارد. لیبرالیسم برلین لیبرالیسمی ناآشنا و مبارزطلب است که بر بنیادهای عقلانی همهٔ انواع سنتي انديشهٔ ليبرالي ميشورد و ويرانشان ميكند. يكانه ليبراليسم قابل قياس با لیبرالیسم برلین در فلسفهٔ سیاسی سالهای اخیر، لیبرالیسمی است که در آثار جوزف راز امي توان يافت، ١٤١ و ما مكرراً بدان رجوع خواهيم كرد. مقايسة ليبراليسم برلين و راز مي تواند كاري شمر بخش باشد. همين نقد ريشهاي مفاهيم انتخاب عقلاني و استفاده از آنها به عنوان بنياد ليبراليسم است كـ ه اساسي ترين توضيح را براي تأثير خفيف و سطحي انديشه برلين بـر فـلسفه سیاسی و اخلاقی سالهای اخیر فراهم می آورد، فلسفهای که همچنان مصرانه مىخواهد از نوعى عقلگرايى الهام بگيرد كه آثار برلين تيشه به ريشة آن مى زند.

البته یقیناً برلین ضد عقلانیت و ضد عقلگرایی یا دشمن روشنفکری آ نیست، زیرا او نیز مانند یکی از قدیسان حامیاش، دیوید هیوم، همچنان دلسپردهٔ یکی از عناصر اصلی پروژهٔ نهضت روشنفکری است، و آن روشنایی بخشیدن به جهان انسانی با پر تو تحقیق عقلانی است. امّا به هرروی ردّ آن نوع عقلگرایی که معضلات و معمّاهای عمل را در نهایت مسئلهای توهمی میداند، آن نوع عقلگرایی که سابقهٔ آن به افلاطون یا حتی شاید سقراط میرسد، و الهامبخش بسیاری از متفکّران اصلی نهضت روشنفکری است، بیانگر درک و مفهومی از طبیعت انسانی است که با درک و مفهوم نهضت

<sup>1.</sup> Joseph Raz 2. Enlightenment

روشنفکری از آن مشکل می تواند سازگار باشد. در نظر برلین انسان ذاتاً ناتمام و ناکامل است، اساساً خود را دگرگون می کند و فقط به شکلی جزئی متعیّن است، و دستکم تا حدودی خودش مؤلف و سازندهٔ خویش است نه آنکه تماماً تابع نظمی طبیعی باشد. در نظر برلین، اندیشهٔ طبیعت ثابت یا مشترک انسانی جای چندانی ندارد، و انسان گونهٔ فوق العادهٔ خلاقی است که توانایی آنرا دارد که طبیعتهای متکثر گونه گونی را برای خود شکل دهد. برلین با رد نظری که انسان را چیزی طبیعی در نظم طبیعی می داند که تابع قوانین طبیعی است و با درک آن قوانین می توان رفتار و سرشت و طبیعت او را درک کرد، و با مفهومی پلورالیستی که از انسان دارد و او را گونهای می داند که خود را رمانتیکها و متفکرانی که خود آنها را برای خود جعل می کند، در واقع به رمانتیکها و متفکرانی که خود آنها را ضد روشنفکری می نامد نزدیکتر می شود، و از نهضت روشنفکری، که از ارزشهای رهایی فکری و نقد عقلانی می شود، و از نهضت روشنفکری، که از ارزشهای رهایی فکری و نقد عقلانی خویشتن آن قاطعانه دفاع می کند، فاصله می گیرد.

آن مفهوم طبیعت انسانی که بدان اشاره کردم، و مکرراً در آثار برلین پدیدار میشود، پیش فرضش رد جبر و موجبیّت علّی در زمینهٔ رفتار انسانی است. سودای رسیدن به علمی در مورد رفتار انسانی که قانونمند یا قانونشناسانه باشد و بتواند توضیحات و پیشبینیهایی در مورد مسائل و رفتارهای انسانی با رجوع به قوانینی از آندست فراهم آورد که در علوم طبیعی میبینیم، چیزی که از پروژههای اصلی نهضت روشنفکری اروپایی و سودای کسانی چون الوسیوس، اولباک، تدیدرو، و حتی دیوید هیوم (علی رغم حملهاش به استقرا) بود، مورد پذیرش برلین نیست. البته نباید گمان برد که برلین دل در گروی رد استدلالی و برهانی جبر انسانی نهاده است. نه، استدلال او صرفا علیه سازگاری باوری آاست سنظریه ای فلسفی که می گوید پذیرش حقیقت علیه سازگاری باوری آاست سنظریه ای فلسفی که می گوید پذیرش حقیقت

۱. Claude Adrien Helvétius، (۱۷۷۰\_۱۷۷۵). فیلسوف فرانسوی.

<sup>7.</sup> Paul Henri Dietrich d'Holbach. (۱۷۲۳ ماتر بالیست فرانسوی.

<sup>3.</sup> Compatibilism

جبر و موجبیّت علّی لزوماً تأثیری بر هیچیک از جنبههای بنیادین اندیشه و عمل عادی سیاسی و اخلاقی ما ندارد. برلین همواره علیه این دیدگاه استدلال کرده است دیدگاهی که در فلسفهٔ تجربی انگلیسی دیدگاه مسلّط بوده است. در نظر برلین، اعمالی جون ستایش و نکوهش، و احساساتی جون بیزاری و قدردانی، پیش انگارهشان این است که عاملانی که موضوع این اعمال یا احساسات هستند می توانسته اند در مواردی که این احساسات را در ما برانگیختهاند به گونهای دیگر رفتار کنند. بر همین اساس او توجیه مجازات را هم که فایده گرایان سازگاری باور پیش نهاده اند و آن را نوعی تکنولوژی بازدارنده دانستهانید رد میکند: مجازات هرچه هست، نیمیتوانید صوفاً تکنولوژی بازدارنده باشد، زیرا مجازات دربرگیرندهٔ نبوعی داوری در مبورد برازندگی و نابرازندگی عمل است که باز این پیش انگاره را به میان می آورد که عاملان می تو انستند در همان شرایط مورد بحث به گونهای دیگر عمل کنند. همچنین برلین رایجترین روایت تجربه گرایانه از سازگاریباوری را که جان استیوارت میل از آن دفاع کرده است نمی پذیرد \_ یعنی آموزهٔ خودمختاری یا موجبیت شخصی، که میگوید ما تا بدانجا آزادیم که می توانیم به دلخواه شخصیت و سرشت خود را اگر بخواهیم عوض کنیم. زیرا، چنانکه برلین می گوید، (۵) اگر موجبیّت علّی و جبر راست باشد، اگر ما حلقه هایی در زنجیرهٔ عام علیّت طبیعی هستیم، پس میل ما به اصلاح یا تغییر شخصیّتمان را هم ضرورت علّی سبب می شود: نمی توانسته جز اینکه هست باشد یا کارسازتر از آن باشد که در عمل از آب درآمده است. این آموزهٔ خودمختاری یا موجبیت شخصی، که میل سعی کرده است در نظام منطق با آن کابوس جبر و موجبیت علی را بناراند، ۱۶۱ توهمی بیش نیست: جبر و موجبیت علی همچنان یک کابوس است. جبر و موجبیت علی همچنان یک کابوس است زیرا صدق و درستی آن مستلزم ایس است که ما از مجموعهٔ گسترده و پیچیدهای از اعمال و

<sup>1.</sup> self-determinism

احساساتمان، که عناصری ضروری در فهم عادی ما از خودمان هستند و نیز از زندگی اخلاقی و سیاسیمان دست برداریم. این دگرگونی درک و مفهومی عادی که از خودمان داریم، و صدق و درستی جبر و موجبیّت علّی که آنرا به ما تحمیل میکند، طبق نظر برلین، بسی جامعتر و ویرانکننده تر از آنی است که معمولاً فيلسوفان تجربي گمان مي برند: ايـن دگـرگوني، خـصوصاً، شـامل دگرگشت نظر مان نسبت به رفتار خو دمان خو اهد بو د که تقریباً غیر قابل تصوّر است. بسی جای تردید است که ما توانایی آنرا داشته باشیم که یقین یدیدارشناختی خودمان را از آزادیمان در مقام عاملانی که کاملاً بستهٔ علیّت طبیعی نیستیم کنار بگذاریم و به جای آن این نظر را نسبت به خودمان اختیار کنیم که چیزها یا فرایندهایی طبیعی هستیم که تحت فرمان موجبیّت علّی هستیم. درونی کردن صدق و درستی جبر و موجبیّت علّی امری است که از نظر روانشناختی محال است نکتهای که در قدر تمندترین سان اخیر جبرگرایی ضدّ سازگاری باوری بدان اذعان شده است. ۱۷۱ به گفتهٔ برلین، دلیلی ندارد که ما این کار عظیم محال را بیازماییم، زیرا هیچ حجّت قطعی بر جبر انسانی نیست؛ و تجربهٔ خود ما هم خلاف آنراگواهی میدهد و در برابر بازسازی افکارمان براساس جبر و موجبیت علی مقاومت نشان می دهد. همان خود عمومیّت و عمق این باور ذهنی که عاملانی آزاد هستیم برهانی است عليه جبر انساني، كه فقط ضدّبرهان فلسفي بسيار نيرومندي ممكن است بتواند بر آن فایق آید. نظر برلین این است که تاکنون چنین برهان قاطعی برای جبر و موجبیت علی عرضه نشده است.

از این جنبه، برلین نیز، مانند پوپر، معتقد است که جبر و موجبیّت علی حتّی پیشانگارهای ضروری برای علوم طبیعی نیست. ۱۸۱۱ به هرروی، کذب و نادرستی آن در مورد جهان انسانی ایجاب میکند که نتوان علوم انسانی را بر الگوی علوم طبیعی، که بنابر فرض جبرگرایانه و موجبهٔ علّی هستند، بناکرد چیزی که به نظر برلین بنا به دلایلی مستقل قانع کننده است. خصوصاً نمی توان علمی به نام علم تاریخ داشت: پروژهٔ تاریخ علمی پروژهای محکوم به

شکست است. [۱۹] مناظر برلین با نظر پوپر، و با نظر همهٔ پوزیتیویستها از هر نوعشان تفاوت دارد، زیرا برلین هرگونه مونیسم متدولوژیک در تحقیق را، مثلاً آن وحدت روشی را که پوپر برای علوم طبیعی و علوم اجتماعی پیشنهاد میکند. [۱۰۱زد میکند و به جای آن پلورالیسم متدولوژیک را تبلیغ میکند یعنی این نظر که روشهای تحقیق، متناسب با موضوعات مختلف و بنا به تفاوتهای این موضوعات، می تواند تغییر کند و تغییر هم میکند. آرمان پوزیتیویستی علم واحد، که همهٔ پدیده های طبیعی و اجتماعی را در بر بگیرد، آرمان ست که برلین همیشه آن را طرد و نفی کرده است. علت این نفی و طرد تا حدی این است که او چنین آرمانی را مثال و نمونهای از این آرزو و سودا گزاره از یک نوع واحد ترجمه و تعبیر کنیم» وسوسهای که غالباً دامنگیر می بیند که می خواهیم «گزاره هایی را که بداهتاً از انواع گوناگون هستند به یک گزاره از یک نوع واحد ترجمه و تعبیر کنیم» وسوسهای که غالباً دامنگیر فلاسفه می شود و برلین در یکی از نخستین رسالاتش، «ترجمهٔ منطقی»، با فلاسفه می شود و برلین در یکی از نخستین رسالاتش، «ترجمهٔ منطقی»، با قدرت آن را نقد می کند. در آن رساله او پروژهٔ پوزیتیویستی فروکاستن همهٔ قدرت آن را به یک نوع گزاره رد می کند و چنین اقامهٔ دلیل می کند:

ترجمه، فروکاستن، و تقلیل دادن، از نظر فلسفی فقط تا بدانجا پسندیده است که واقعاً منجر به وضوح و سادگی و ویران کردن اسطوره ها شود. اتا در آنجا که بدیهی است انواع گزاره ها یا جملات را نمی توان به یکدیگر «ترجمه کرد» یا «فروکاست» مگر آنکه زبان را چندان لای منگنه بگذاریم که دیگر آنچه به زبان رایج و اصطلاحی براحتی بیان می شد نتواند به همان کاملی و به همان وضوح با آن زبان مصنوعی بیان شود که بدین منظور ساخته شده است که با معیار خیالی «کمال منطقی» تطبیق داشته باشد، چنین کوششهایی را باید ناشی از نظریهٔ معنایی غلطی دانست که با نظریهٔ متافیزیکی همانقدر تقلّبی و مجعولی همراه شده است ـ تصوّری از جهان چنانکه گویی «ساختاری غائی» دارد، که گویی از این یا آن مجموعه یا ترکیب از قطعات یا تکههای «ماده ای غائی» ساخته می شود. [۱۱]

I. «Logical Translation»

به همین دلیل اندیشهٔ برلین در مورد نقایص و محدودیَتهای پوزیتیویسم در فلسفه آگاهیهایی به ما میدهد که اندیشهٔ پوپر (علیرغم فاصلهای که پوپر به اعتراف خودش از پوزیتیویستهای حلقهٔ وین دارد) چنین آگاهیهایی را به ما نمی دهد.

شاید به نظر بیاید که مخالفت برلین با جبرگرایی و موجبیت علمی و سازگاری باوری فاصلهٔ زیادی با دیدگاهها و نظر او در فلسفهٔ سیاسی و اخلاقی دارد. شاید حتّی بتوان گفت که از این مواضع متافیزیکی برلین هیچ چیز تجویزی نتیجه نمی شود؛ و چنین ادّعایی روی همرفته خطا نیست. امّا به هرروی میان مخالفت برلین با جبر انسانی و گزارش او از زندگی اخلاقی و سیاسی، اگرچه شاید رابطهای از نوع استلزام منطقی یا دلالت قطعی وجود نداشته باشد، نوعی پیوستگی منطقی وجود دارد. آنچه این پیوستگی منطقی را سبب می شود آن جایگاه کانونی است که برلین برای فعالیّتی به نام انتخاب در قوام طبیعت بشری قائل می شود. بی درنگ باید یادآور شویم که برلین بر اندیشهٔ طبیعت انسانی مشترک، نظیر آنجه مثلاً در هابز و لاک، در روسو یا حتّی هیوم می بابیم، صحّه نمیگذارد. در نظر اینان طبیعت انسانی مشترک متشکّل از مقدار ثابتی از نیازهای بی تغییر و مجموعهٔ کوچکی از خواهشهای نفسانی است که می توان آنها را همواره در پشت تنوّع فیرهنگی در رفتار و اخلاق، در درک خویش و مفاهیم خیر، کبه تباریخ بشبری پیش چشم ما م گذارد، تشخیص داد. این نظر، دستکم نزد لاک و روسو، همان اندیشهٔ «انسان طبیعی» است که ردای عاریتی آداب و رسوم را از تن به درکرده است، و شخصیت و نیازهایش، پیش از آنکه تصنّعات تمدّن آنرا پیجیده و تباه کند، همه جا همان است. برلین بر این انگارهٔ طبیعت انسانی مشترک، که شاید تاریخچهٔ آن به دوران سوفسطاییان برسد و درگزارشهای کلاسیک و مسیحی از قانون طبیعی هم نهفته باشد، صحّه نمیگذارد، هرچند بر این واقعیّت یای می فشارد که هر نظریّهٔ اخلاقی و سیاسی ساخته و پرداخته به هرروی درک و مفهومی از طبیعت بشری را پیشفرض قرار میدهد. او در رسالهٔ مهمی که تحت عنوان «آیا هنوز نظریّهٔ سیاسی وجود دارد؟» انوشته است بدینگونه ضرورت و ناگزیریِ داشتن درک و مفهومی از انسان را در اندیشهمان تأیید میکند: «تصوّر آگاهانهٔ ما از انسان ساینکه انسانها چگونه متفاوت از سایر موجودات هستند، و اینکه چه چیزی انسانی است و چه چیزی انسانی نیست شامل استفاده از برخی مقولات اساسی می شود که برحسب آنها ما اطلاعاتمان را درک، مرتّب، و تفسیر میکنیم. تحلیل مفهوم انسان به معنای باز شناختن مقام و موقع این مقولات است. و انجام دادن این کار به معنای پی بردن به ایس نکته است که آنها مقوله هستند، یعنی خودشان موضوع فرضیّههای علمی دربارهٔ اطلاعاتی نیستند که بدانها نظم و ترتیب می دهند.۱۲۱۵ فرضیّههای علمی دربارهٔ اطلاعاتی نیستند که بدانها نظم و ترتیب می دهند.۱۲۱۵ در اینجا استدلال برلین پیرو استدلال فیلسوفانی چون همشر آ و استراوسن، آ۱۲۱ است، زیرا وظیفهٔ تحقیق فلسفی را تشخیص «مقولات» ضروری عاملیّت انسانی از طریق نوعی استنتاج استعلایی شبه کانتی قلمداد میکند. آنچه بیشترین محتوا را به اندیشهٔ طبیعت بشری در گزارش برلین از آن می دهد همین مقولات هستند به اندیشهٔ طبیعت بشری در گزارش برلین از آن می دهد همین مقولات هستند

منظور برلین از طرح طبیعت بشری این نیست که ما مثلاً نیازها و خواهشهای نفسانی ثابت و لایتغیّر انسانها را درک کنیم. از نظر او توانایی انتخاب، و انتخاب شخصی شکل و شیوهٔ زندگی، خود سازندهٔ انسانها و متمایزکنندهٔ آنها از انواع جانوران است، زیرا عنصری از نامعیّنی و عدم موجبیّت را وارد طبیعت انسانی میکند که فقط با حذف خود توانایی انتخاب از میان می رود. اگر توانایی انتخاب این عدم موجبیّت جزئی را وارد طبیعت انسانی میکند و انسانی میکند و بیدن ترتیب خود آن نیازها را تغییر می دهد، پس شاخصترین نشانهٔ انسان بدین ترتیب خود آن نیازها را تغییر می دهد، پس شاخصترین نشانهٔ انسان بودن را باید در همین توانایی انتخاب با همهٔ عدم قطعیّت و قوهٔ نوبودنش بودن را باید در همین توانایی انتخاب با همهٔ عدم قطعیّت و قوهٔ نوبودنش

<sup>1. «</sup>Does Political Theory Still Exist?»

<sup>3.</sup> Strawson

<sup>2.</sup> Hampshire

جُست، نه در رشته ای فرضی از نیازهای عام و ثابت. بنابراین، مهمترین ممیّزهٔ نوع انسان همان تواناییهای نوع انسان در این زمینه خواهد بود که، از طریق به کارگیری قدرت انتخاب، برای خود طبیعتهای گونه گونی گونی خلق کند که در اشکال متمایز و فرو ناکاستنی زندگی متجسّم می شوند اشکالی از زندگی که هر یک خیرها (و شرهای) خود را دارد و این خیرها و شرها بعضاً نامتوافق و بنابراین از نظر عقلانی قیاس ناپذیرند. برلین حتّی پا را فراتر میگذارد و این دیدگاه را چنین فشرده میکند: «ضرورت انتخاب میان ادّعاهای مطلق ویژگی گریزناپذیر وضع بشری است.۱۲۱۱روشن است که برلین معتقد است توانایی انتخابی که او به نوع انسان نسبت می دهد به نوعی آفریننده و خلاقانه است که چارهای جز وفق و آشتی دادن آن با حقیقت جبر و موجبیّت علی نیست.

توانایی انسان برای انتخاب مؤید درک و مفهوم برلین از آزادی است، زیرا او «آزادی بنیادین» را همان توانایی انتخاب میداند، یعنی همان چیزی که کانت آنرا Willkür میخواند، و تأکید میکند در اینجا ظاهراً منظور برلین دمثبت» و هم آزادی «منفی» را مستحکم میکند. در اینجا ظاهراً منظور برلین است که حتّی آزادی منفی هم حکه معمولاً در سخّت تجربی آنرا عدم مداخلهٔ دیگران به هنگام عمل بر وفق تمناهای عملی و بالقو، میدانند پیش فرضش توانایی برای انتخاب میان شقوق مختلف است. قید و بندهایی که طبیعت بر رفتار جانور تحمیل میکند یا قید و بندهایی که عامدانه بر جانور تحمیل میشود جانور را در انجام آنچه میخواهد نباکیام میگذارد؛ امّا در معنای مورد نظر برلین نمی توان گفت که جانور آزادی منفی دارد یا ندارد، مگر معنای مورد نظر برلین نمی توان گفت که جانور آزادی منفی دارد یا ندارد، مگر بزند. پس آزادی منفی همان «حرکت بی تزاحم» هابز یا دنبال کردن بدون مانع تمناها نیست که بنتام مطرح کرده است و برخی از منتقدان برلین، از جمله تمناها نیست که بنتام مطرح کرده است و برخی از منتقدان برلین، از جمله جارلز تیلور، ۱ آنرا همان دانستهاند. ۱۵۱ آزادی منفی برلین انتخاب میان شقوق

<sup>1.</sup> Charles Taylor

مختلف یا امکانهای گزینشی متفاوت است که در ضمن دیگران هم مزاحمتی برای آن فراهم نسمی آورند. آزادی منفی را نسمی توان به جانوران نسبت داد (دستکم با مفهوم متداولی که از تواناییهای آنها داریم) و در عین حال نمی توان آنرا در مورد انسانهایی هم به کار برد که در چنان وضعی هستند که اعمالِ عملاً مقدورشان را نمی توانند امکان گزینش به حساب آورند مثلاً اکثریّت ساکنان دنیای قشنگ نو. این بدان معناست که درک و مفهوم برلین از آزادی بنیادین، که همان مقدور بودن گزینشهای متفاوت است، همان انگاره معمول تجربی از آزادی عمل بی تزاحم و ممانعت دیگران و طبق تمناهای عملی یا بالقوّه خود نیست. طبق درک و مفهوم برلین، فردِ عاملی که هرگز به تمناهایش نیندیشیده، هرگز آنها را ارزیابی نکرده، هرگز آنها را نسنجیده است ضرورتاً آن آزادی بنیادین را ندارد. چنین عاملی چون توانایی انتخاب میان شقوق مختلف را ندارد، پس نمی تواند آزادی منفی داشته باشد؛ چنین عاملی حتی نمی تواند از آزادی منفی محروم هم شود.

به آسانی می توان دید که اگر آزادی منفی، آنگونه ای که برلین درک می کند، پیش فرضش توانایی انتخاب میان شقوق مختلف است، پس آزادی منفی ریشه ای مشترک با آزادی مثبت دارد. برخلاف آزادی منفی که آزادی از مداخله دیگران است، آزادی مثبت آزادی سروری بر خویش، آزادی کنترل عقلانی زندگی خویش است. آشکار است که آزادی مثبت نیز، مانند آزادی منفی، با کاهش یا تضعیف توانایی یا قدرت انتخاب، آسیب می بیند و کاهش می یابد، البته به طریقی دیگر. ممکن است عاملی در انتخاب خود با مداخلهٔ دیگران یا مزاحمت سایر عاملان روبرو نباشد، امّا در عین حال توانایی یا قدرت عمل مزاحمت سایر عاملان روبرو نباشد، امّا در عین حال توانایی یا قدرت عمل نداشته باشد. ممکن است دلیل این امر عوامل منفی باشد، یعنی نبود یا فقدان چیزی حمثل نبود شناخت، نبود پول، یا نبود سایر منابع ـ یا ممکن است دلیلش وجود قید و بندهای درونی در نفس خود عامل باشد که مانع از آن

۱. اشاره به رمان آلدوس هاکسلی.

می شود که آن فرد عامل بتواند شقوق مختلف را پیش چشم آورد، یا حتی اگر پیش چشم آورد، نتواند بر اساس آنها عمل کند. شرایطی نظیر فوبیا (ترس مرضی) یا منعهای عصبی و روانی ممکن است راه انتخاب فرد عامل را سد کند، آن هم تا به حدّی که شقوق مختلف بر او پوشیده بماند، یا آنکه اضطراب غیرعقلانی و چیرگی ناپذیر مانع از آن شود که او چنان عمل کند که از این امکان انتخاب شقوق مختلف بهرهای بگیرد. در این حالت احیر، قدرت انتخاب از درون نابود می شود. ممکن است عاملی از آزادی منفی زیادی برخوردار باشد، امّا در عین حال به دلیل ناتوانی اش از انتخاب میان شقوق مختلفی که دیگران راهش را سد نکرده اند، به گونهای مثبت و ایجابی به حد افراط غیرآزاد باشد. آنچه در هر دو نوع عدم آزادی مشترک است محدودیت قدرت انتخاب یا ناتوانی در انتخاب است.

در اینجا باید متذکّر چندین سوء فهم رایج از گزارش برلین بشویم و آنها را کنار بگذاریم. برلین تحلیلی زبانی، معنایی، یا حتّی مفهومی از واژههای هرهایی، و هآزادی، بر طبق الگوی فلسفهٔ زبان عادی آکسفورد در دههٔ ۱۹۵۰، به دست نمی دهد. درک و مفهوم او از شیوهٔ فلسفی چنان است که هرگز گمان نمی برد می توان با تحلیل کاربرد کلمات بر سردرگمی فلسفی فائق آمد: این اعتقاد همه عمری او که مسائل فلسفی در وهلهٔ نخست خصلت زبانی ندارند کافی است که این نکته را به هنگام بحث از این مطلب که دسته ای از مسائل فلسفی اصیل هستند که نه خصلت تجربی دارند و نه خصلت صوری، به صورت یک اصل و قانون چنین بیان می کند: «روشن است که عدم توافق در مورد تحلیل مفاهیم ارزشی تقریباً همیشه ناشی از تفاوتهای عمیقتری است، زیرا مثلاً مفاهیم حق یا عدالت یا آزادی برای خداپرستان و خداناپرستان، جبرگرایان مکانیستی و مسیحیان، هگلیان و تجربه گرایان، غیرعقلگرایان رمانتیک و مارکسیستها، و غیره از بیخ و بن تجربه گرایان، غیرعقلگرایان رمانتیک و مارکسیستها، و غیره از بیخ و بن متفاوت خواهد بود. دست کم در نگاه نخست به همان اندازه روشن است که این تفاوتها منطقی یا تجربی نیستند و معمولاً بدرستی جزو مسائلی فلسفی

غیرقابل تقلیل به حساب آمدهاند. این بیان و حکم، که در رسالهٔ بسیار مهم برلین، «آیا هنوز نظریهٔ سیاسی وجود دارد؟ آمده است،۱۶۱ فاصلهٔ میان درک و مفهوم برلین از شیوهٔ فلسفی را با مفهوم آن نزد پوزیتیویستها، و نیز نزد فیلسوفانی زبانی چون جی. ال. آستین، تثبیت میکند. این حکم همراه با حکمها و بیانهای مشابه بسیار نشان می دهد که از نظر برلین هیچ چیز قاطع و تعیین کنندهای در فلسفه هرگز حول محور معنای واژه ها نمی چرخد.

بنابراین، استدلال او این نیست که درهایی، به همان معنای «آزادی منفی» است ـ يعني عدم دخالت ديگران در فعاليتهاي انتخابي بالفعل و بالقوّة فرد. همچنین، به همین دلیل و دلایل دیگر، او معتقد نیست که فقط آزادی منفی است که آزادی اصیل است یا فقط همین آزادی است که ارزشمند است. هرچه باشد، مضمون و درونمایهٔ سخن او دو مفهوم از آزادی است شاید بنا به اصطلاح راولز ۱۷۱ بتوان گفت دو بر داشت از یک چیز. برلین مؤکّداً میگوید که «آزادی مثبت و آزادی منفی هر دو مفاهیمی مطلقاً معتبر و ارزشمند هستند»، و «آزادی مثبت... برای زندگی درست و خوب اساسی و ضروری است؛۱۸۱او در بیان واضح و نخستین دیدگاهش، عملاً پذیرفته بود که این دو اندیشه و تصور «به نظر نمی رسد که فاصلهٔ منطقی زیادی از هم داشته باشند. همانطور که بیان منفی و مثبت یا سلبی و ایجابی یک چیز از نظر منطقی نمى توانند فاصلهٔ زيادى از هم داشته باشند. اما در عين حال او در ادامهٔ مطلب می گوید: «مفاهیم "مثبت" و "منفی" آزادی در طول تاریخ در دو جهت متباین، و نه همیشه با طئ مراحل منطقاً معتبر، بسط یافتهاند و در نهایت در تضاد مستقیم با هم قرار گرفتهاند.۱۹۱۴)بر همین اساس، نظر برلین این است که عدم آزادی مثبت و منفی ریشهٔ مشترکی دارند و آن نفی یا نقض یا ضعف همان قدرت انتخاب یا Willkür بنا به اصطلاح کانت است. آزادی مثبت و آزادی منفی، هریک تجسم مفهومی معتبر و ارزشمند از آزادی است، یا حتی

۱. J. L. Austin)، نيلسوف بريتانيايي.

شاید بتوان گفت هریک جنبه یا بُعد متفاوتی از «آزادی بنیادینی» است که Willkür مشخص و معیّن میکند. امّا از نظر تاریخی این دو اندیشه یا تصوّر از آزادی چنان بسط و تکوین یافتهاند که اکنون نمایندهٔ ارزشهای متمایز، خیرها یا وضعیّتهای مختلف، هستند؛ و چندان متمایز که درواقع عملاً در اکثر موارد رقیب هم به حساب می آیند.

اصرار برلین بر اینکه این دو مفهوم آزادی متمایز و غالباً در تـضادند در جهت نشان دادن نادرستی عقیدهٔ آندسته از منتقدان اوست که دل درگرو تحلیل مفهومی و صوری از سخن ازادی دارند که طبق آن تمایز میان دیدگاههای مثبت و منفی از آزادی صرفاً معنایی هستند. این ادّعای مکالوم ۲۰٫۲) است که از نظرش آزادی رابطهای سه گانه است که هم تصوّر مثبت و هم تصوّر منفی از آزادی با آن جور درمی آیند، و نیز ادّعای فاینبرگ است که در نظرش آزادی مفهومی چهارگانه است و چهار نوع قید و بند بـر آزادی را مشخص می کند: بیرونی، درونی، مثبت، و منفی ا۲۱۱ برلین در برابر مکالوم بدرستی چنین استدلال میکند(۲۲) که معنای اصلی آزادی و رهایی دوگانه است و نه سه گانه، زیرا هر عاملی ممکن است دلش بخواهد فارغ از قید و بند باشد و در عين حال عمل خاصي نباشد كه دلش بخواهد در اين حال انجام دهد: بنابراين آن طرح صوری که مکالوم برای سخن آزادی پیش مینهد حامل A از قید و بند B برای انجام عمل C آزاد است ـ ریشهٔ ابتدایی اندیشه و تصور آزادی را، که صرفاً ردّ و طرد قید و بندهای تحمیلی دیگران است، دربر نمیگیرد. در برابر فاینبرگ، برلین می تواند با قدرت استدلال کند که طرح چهارگانه زیاده از حد واسع و مبسوط است و قید و بندها و شرهایی را قید و بند بر آزادی به حساب می آورد که به هیچروی عدم آزادی نیستند (مثل سردرد، ناتوانی و غیره). به عبارت دیگر، مشکل طرح فاینبرگ این است که عملاً اجازه می دهد هر خیر و شری که می تواند رفتار انسانی را مقیّد و محدود کند قابل تعبیر و

<sup>1.</sup> discourse

ترجمه به سخن آزادی باشد. این طرح زیاده از حد سهل انگارانه و گل و گشاد است و حکم اسقف باتلر ارا (که برلین غالباً نقل می کند) نقض می کند: «چیزها و اعمال همانی هستند که هستند، و پیامدشان همان خواهد بود که خواهد بود: پس چرا باید به دنبال این باشیم که فریب بخوریم؟» نتیجهٔ تحلیل فاینبرگ و تحلیلهای مشابه این است که آزادی را در مقام ارزش سیاسی شاخص و متمایز از میان می برند.

برلین در بیان و حکمی مشهور تأکید کرده است که «معنای بنیادین آزادی، آزادی از زنجیر، آزادی از زندان، و آزادی از بر دگی به دست دیگران است. باقی همه امتداد همین معنا یا معنایی استعاری هستند. ۱۳۳۱ در اینجا استدلال برلین این نیست که فقط همین معنای آزادی است که با استفادهٔ عادی از این کلمه یا شهود زبانی سازگار است، بلکه این است که بنیادی ترین عدم آزادی را عمدتاً باید در محدود کردن انتخاب میان شقوق مختلف تبوسط دیگر عاملهای انسانی جُست. دلیل او برای اعتقاد به چنین دیدگاهی تا حدودی این است که مسئلهٔ اصلی برای او آزادی بین انسانها، آزادی مدنی یا اجتماعی یا سیاسی است و نه «آزادیی» که انسانها در تسلیم شدن به ارادهٔ خداوند، تسلیم شدن به «حکم مطلق»، یا (اگر رواقی باشند) در یکسان انگاری خود با نظم طبیعی یا عقلانی ممکن است بیابند. او از بیخ و بن آموزهها و پیشفرضهای عقلانی و مونیستی را که در تاریخ فلسفه با اندیشهٔ آزادی مثبت همنشین شدهاند رد می کند. در نظر برلین، آزادی، حتّی آزادی مثبت، همیشه متضمّن انتخاب است و هرگز مُرادف با بازشناختن ضرورت نیست. مشکل بتوان نظری دربیاب آزادی یافت که بیش از نظر اسپینو زا در کتاب اخلاق با نظر برلین در این باب متضادً و بیگانه باشد. بها این همه، حتی مفهوم اسپینوزا از آزادی، که آنرا بازشناسی فردی ضرورت میداند، از نظر برلین بسی بهتر از مفاهیم متأخّر آزادی مثبت، مثلاً مفهوم هگل است، زیرا اسپینوزا دستکم آزادی مثبت را

<sup>1.</sup> Bishop Butler

خودمختاری فردی می داند و نه خودفرمانی جمعی. مکافات آزادی مثبت زمانی است که این مفهوم یکپارچگی کمونته یا باهماد او در خودفرمانی هماهنگ می بیند، و در این حالت است که این مفهوم از مفهوم اصیل آزادی بدل به مفهومی کاذب می شود، روایتی از ارزشی دیگر که در لباس مبدّل آزادی عرضه می شود (البته به دلایلی که سعی خواهم کرد در زیر روشن کنم، آن مفهوم اصیل آزادی مثبت هم در نهایت برای برلین از نظر فلسفی قابل دفاع نسست). آنگونه که برلین می گوید، همین مکافات است که دامنگیر ایدنالیستهای آلمانی، از جمله فیشته و هگل، می شود.

باید اعتراف کرد که ظاهراً در گزارش برلین در اینجاگره و مشکلی هست، زیرا مفاهیم آزادی مثبت در معنای خودرهبری عقلانی فرد، و در معنای خودمختاری جمعی هماهنگ، خودشان به گونهای تجزیه ناپذیر و تفکیک ناشدنی در آن مفهوم مثبت آزادی که بنژامن کونستان در «آزادی قدیم و جدید» به یونانیان نسبت داده است ترکیب شده اند، و برلین هم اذعان کرده است که دین زیادی به این نوشتهٔ کونستان دارد. (۲۲) به نظر می رسد که ناخوشایند ترین و یژگی آزادی مثبت، یعنی آمیختگی خودرهبری فردی با خودفرمانی جمعی در آن، از همان آغاز، در نظر یونانیان نسبت به آن، وجود داشته است. پس برای برلین دشوار است که معتقد باشد مفاهیم بعدی آزادی مثبت، در معنای خودفرمانی جمعی، انحرافی از مفاهیم پیشین و مشروعتر آن در معنای خودمختاری فردی است. ظاهراً کونستان در اعتقاد به اینکه معنای در معنای یا مثبت آزادی خودفرمانی جمعی بوده است و مفهوم منفی آزادی مفهومی اکیداً مدرن است دلایل محکمتری از برلین دارد.

مشکل دیگری هم وجود دارد و آن این است که گرچه مفهوم منفی آزادی به ظاهر اکیداً مُدرن است، امّا به نظر نمی رسد که این مفهوم اکیداً لیبرالی باشد.

<sup>1.</sup> community

۲. Benjamin Constant)، (۱۸۳۰–۱۷۶۷)، تویسنده و سیاستمدار فرانسوی.

دو تن از سرسخت ترین مبلّغان و مدافعان آن دهابز و بنتام الیبرال نبودند، و بسیاری از لیبرالها، از جمله کانت و جان استیوارت میل، مفاهیم مثبت آزادی را استقلال و خودمختاری میدانستند. حتی خود برلین هم این نکته را م یذیر د که درک و مفهوم کانت از آزادی فر دی همان استقلال و خودمختاری عقلاني بوده است؟١٢٥١ و اين واقعيت كه موضوع رسالة دربارة أزادي ميل محدودیّت آزادی منفی با جبر و زور قانونی نیست بلکه مهاری است که «زور و اجبار اخلاقی، عقیدهٔ عمومی مهاجم و تجاوزگر بر استقلال و خودمختاری فردی میزند گواه صادقی است که نشان میدهد میل هم درک و مفهومی مشابه درک و مفهوم کانت از آزادی داشته است. همانگونه که مثال این دو متفكّر ليبرال شاخص ثابت ميكند، يقيناً هيچ پيوند ضروري ميان مفهوم منفي آزادی و لیبرالیسم نیست. در لیبرالیسم خود برلین هم این پیوند باگزارش او از ارزش آزادی منفی به وجود می آید که در آن او برخلاف هابز و بنتام آزادی منفی را در وهلهٔ نخست وسیلهای برای ارضای نیازها و خواستها نسی بیند، بلکه آنرا شرط خودآفرینی از طریق دست زدن به انتخاب تلقی میکند. به عبارت دیگر، این توضیح برلین در مورد ارزش آزادی منفی است که ضامن محتوای لیبرالی این مفهوم اکیداً مُدرن میشود. امّا نظر برلین این نیست که مفهوم منفی آزادی جایگاهی منحصر به فرد و قوامبخش در سنت لیبرالی دارد؛ چنین نظری نمی تواند تاب موشکافیهای تاریخی را بیاورد. به عکس، ظاهراً نظر برلین این است که سنّت لیبرالی خود خصلتی پیچیده و مرکّب و درواقع پلورالیستی دارد و مفاهیم مختلفی از آزادی را در خود جمای داده است؛ امّا مفهوم منفي آزادي بيش از ساير مفاهيم قابل دفاع است و بيش از همهٔ آنها با دلبستگی لیبرالها به تنوّع و تسامح توافق دارد، زیرا بــه هــیچروی متکی بر آن آموزههای عقلی و مونیستی نیست که با مفهوم مثبت آزادی همراهند. به عبارت دیگر، این مشکل آشکار در گزارش برلین از تکوین و بسط تاریخی دو اندیشهٔ مختلف از آزادی، کلیدی برای درک بنیادی ترین دلیل او برای رد آزادی مثبت به عنوان مناسبترین مفهوم آزادی به دست ما می دهد. این کلید همانا مفهوم عقلانی و مونیستی از خیر است که برلین به دیدگاه مثبت نسبت می دهد. به گفتهٔ برلین، در دیدگاه مثبت، چه سقراطی و چه رواقی، چه اسیبنوزایی و چه کانتی، چه هگلی و چه فیشتهای، آزادی در انتخاب نیست بلکه در اطاعت از ارادهای عقلانی است. پیش انگارهٔ انتخاب رقابت اصیل میان خیرهای متضاد است، حال آنکه ارادهٔ عقلانی یک و فقط یک راه و مسیر عمل، و یک شیوهٔ زندگی را برای فرد نشان می دهد. علاوه بر این، در افلاطون، چنانکه در سقراط و ارسطو، ارادهٔ عقلانی برای هر فرد همانی است که برای همهٔ افراد است: همهٔ ارادههای عقلانی معطوف به یک هدفند که آن هدف نیز خود برای همه یکی است. پس، در عین اینکه برای هر عاملی یک شیوهٔ زندگی هست که منحصراً برای او عقلانی است، همهٔ عاملان در همان شیوهٔ زندگی مشترک خواهند بود، زیرا این شیوه برای همه یکی است. درست است که امکان دارد خویشتنهای تجربی زنان و مردان واقعی در معرض کشاکشهای اهداف و تمنّیات متعارضی باشند که رقابت میان خیرها و ارزشهای ستوده به وجود می آورد، و این کشاکشها و تعارضات در روابط میان عاملان متجلّی شود، اما ارادهٔ عقلانی، زمانی که به سمت نظم طبیعی یا «صورت خیر، جهت یافت، دیگر نمی تواند حاوی چنین تعارضاتی باشد، زیرا این تعارضات نشانهٔ بی خردی یا حتی غیر واقعی بو دن هستند. آزادی برای عاملانی که بدین نحو به تصوّر درآمدهاند در انتخاب میان آلترناتیوها و شقوق مختلف اصیل و رقیب نيست، بلكه در تعقيب و اختيار كردن چيزي است كه عقلاني يا درست است. آزادی در پایبندی به امر حقیقی و امر خیر است که برای هر کس و همه یکی و همان است.

پیامدهای ضمنی این دیدگاه برای سیاستورزی است که در نظر برلین خطرناکترین و بدترین ویژگی آزادی مثبت است. زیرا اگر آزادی اصیل فرصت و امکان تعقیب خیر باشد، و اگر همهٔ خیرهای واقعی با هم سازگار و در واقع برای همه و هرکس یکی باشند، آنگاه جامعه یا باهمادی متشکل از اشخاص حقیقتاً آزاد، جامعه یا باهمادی خواهد بود که در آن هیچ تضاد و کشمکش

اندیشهٔ آزادی

مهمّی میان ارزشها، آرمانها، و منافع وجود نخواهد داشت و در آن ارادههای عقلانی یا واقعی یکسان با هماهنگی با هم جفت و جور خواهند شد. می توان گفت این همان نگاه روسو به «ارادهٔ عمومی» بود. امّا این نگاه، نگاه غیرلیبرالی خـطرناكــي است، زيـرا معناي ضمني آن ايـن است كـه هـمه تـضادّها و کشمکشهای اخلاقی، اجتماعی، یا سیاسی نشانهای شوم از بی اخلاقی یا بی خردی، یا دستکم، خطا هستند. عمیقترین پیشرانگارهٔ مونیستی این ديدگاه اين است كه بايستي ضرورتاً ميان انسانهاي آزاد نوعي همساني اراده وجود داشته باشد، به نحوی که آنها بتوانند \_دستکم در حدٌ آرمانی \_ جامعه یا باهمادی بی تضاد و بی کشمکش پیدید آورند. در نظر برلین، همین پیش انگاره، همراه با نگاه آسیب شناختی آن به تضاد و کشمکش و بیمارگون دانستن ذاتی تضاد و کشمکش است که زیربنای همهٔ اشکال تو تالیتاریسم از دوران ژاکوبنها تا دوران اخیر را تشکیل می دهد. علاوه بر این، اگر این دیدگاه مونیستی خود ذاتی مفاهیم مثبت آزادی باشد که به گمان او چنین است آنگاه این مفاهیم، به دلیل همین نقص، ذاتاً در معرض سوء استفاده هستند و نه مانند آزادی منفی و همهٔ آرمانهای سیاسی اصبل در معرض سوء استفادهٔ امکانی در عمل.

در واقع اندیشهٔ محوری برلین همین رد نگاه مونیستی و پافشاری پلورالیستی بر تنوّع و عدم توافق و قیاس ناپذیری خیرهای اصیل انسانی است. همچنین اندیشهٔ جانبخش گزارش او از آزادی نیز همین است. آزادی منفی را باید به عنوان گونهٔ بنیادین آزادی ستود و اختیار کرد، زیرا این آزادی با تنوّع رقابت آمیز اهداف و خیرهای انسانی بیش از هر نوع آزادی دیگر سازگاری دارد. آزادی مشبت، هسرچند خود گونهٔ اصیلی از آزادی است زیرا به خودسروری ربط می بابد، امّا به آسانی، و به اعتقاد برلین، به گونهای ناگزیر فساد می پذیرد و تبدیل به عقل گرایی اخلاقی می شود که تخیّلی و همی بیش نیست و برای انتخاب و قدرت گزینش مهلک است. (شاید حتّی شروع آن با چنین تخیّل و همی در آموزهٔ افلاطونی یا سقراطی "صورت خیر"، و در آموزهٔ افلاطونی یا سقراطی "صورت خیر"، و در آموزهٔ افلاطونی یا سقراطی "صورت خیر"، و در آموزهٔ

ارسطویی وحدت فضایل بوده است). زیرا خویشتنی که سرور خود است در گزارشهای مثبت از آزادی، ندرتا خویشتن تجربی واقعی با همهٔ ویرگیهای خیاض، پریشانیها، و نقایصش است، به عکس، این خویشتن معمولاً خویشتنی انتزاعی است، نمونهای مثالی از انسان عقلانی، که از هر نمونهٔ دیگر غیرقابل تمیز و نامتمایز است. در ایس نگاه و نظر، ریشهٔ آزادی، که در اختلافات و تفاوتهای عاملان و در تضاد و کشمکشهای میان خیرهایی است که آنها یی می گیرند، از میان رفته است.

طبیعت و بنیاد پلورالیسم برلین موضوع فصل بعدی ماست. فعلاً در اینجا اشاره به یک ویژگی اندیشهٔ او، که من در پایان کتاب بدان بازخواهم گشت، بجا و شایسته است. قبلاً گفتیم در آثار برلین گزارشی از طبیعت مشترک بشری که کلّی و عام و برای همه یکسان باشد و جود ندارد، زیرا میل به تنوّع، اختلاف، تفاوت، خود نتیجهٔ ضمنی توانایی انسان برای انتخاب است. چنین نیست که اشتراک چیزی طبیعی و افتراق یا تفاوت چیزی مصنوعی یا قراردادی باشد؛ به عکس، تنوّع و اختلاف بدیهی ترین بیان سرشت و طبیعت انسانی در مقام گونهای است که مشخصهٔ زندگی اش انتخاب است. در نظر برلین، چنین انتخابی انتخابی انتخابی انتخاب میان انواع خیرهایی است که نه تنها متمایز و رقیب یکدیگرند، بلکه بعضاً نامتوافق و قیاس ناپذیرند: چنین انتخابی، انتخاب نوعی طبیعت در خودآفرینی فرد یا آفرینش جمعی صورتی از زندگی انتخاب نوعی طبیعت در خودآفرینی فرد یا آفرینش جمعی صورتی از زندگی است. در نظر برلین، طبیعت بشری چیزی در درون ما نیست که در انتظار است. در نظر برلین، طبیعت بشری چیزی در درون ما نیست که در انتظار نوابداع می شود و ذاتاً متکثر و متنوّع است، و دانماً هم از طریق انتخاب از و ابداع می شود و ذاتاً متکثر و متنوّع است، و نه مشترک و کلّی و عامً.

در این مرحله سؤالی دربارهٔ وضع و موقع این درک و مفهوم از انسان، که موجودی است که خود را متحوّل میکند، و ربط آن به نظریّهٔ اخلاقی و سیاسی برلین پیش می آید. مدارک مثبتهٔ شناخت شناسانهٔ این مفهوم از انسان چیست و چگونه باید آنها را ارزیابی کرد؟ اگر این مفهوم ربطی به تجلیل از دست زدن به

انتخاب دارد، که ویژگی شاخص لیبرالیسم برلین است، آن ربط چگونه است؟ در پاسخ به سؤال نخست، شاید به نظر بیاید که این درک و مفهوم از انسان که گونهای است که با دست زدن به انتخاب خود را دگرگون میکند تا حدودی مبتنی برگواهیهای تفاوتهای فرهنگیی است که در طول تاریخ پدید آمدهاند. آنچه تاریخ عیان میکند طبیعت بشری ثابت و پایداری نیست که در معرض دگرگونیهای جزئی بوده باشد، بلکه گونهای فوقالعاده خلاق و ابداع کننده است که هو پتهای فرهنگی بسیار زیادی داشته است. پذیرش و تأیید اینکه دگرگون شدن طبیعت بشر به دست خود بشر از طریق به کـارگیری قـدرت انتخاب صورت میپذیرد (چیزی که برلین آنرا می یذیرد و تأیید میکند) به معنای این نیست که تغییرات و دگرگونیهای آن نتیجهٔ نیّات از پیش اندیشیده است، بلکه بدین معناست که این تغییرات و دگرگونیها بیانگر توانایی انسان برای انتخاب هستند که در هیچ طرح توضیحی جبرگرایانهای نمی گنجد. این ادّعای آخر متکّی بر استدلالهای برلین علیه جبرگرایی انسانی است و گواه حضور عنصری پیشینی در درک و مفهوم او از انسان است عنصری که می توان گفت از استدلالهای فلسفی مایه می گیرد و نه از گواهیهای تاریخی یا تجربي. بنابراين، بنياد شناختشناسانه درک و مفهوم برلين از انسان همچون موجودی که دست زدن به انتخاب در طبیعت او کانونی و محوری است تما حدودی فلسفی و تا حدودی تاریخی است. حتی اگر به دلیل اینکه اندیشیدن به گونهای دیگر در حکم غلتیدن در وادی خطای طبیعتگرایی اخلاقی خواهد بود، باید روشن باشد که درستی و حقیقت این مفهوم از انسان نمي تواند ضامن پذيرفتني بودن صورتي از ليبراليسم باشد كه در آن به کارگیری قدرت انتخاب مکانی محوری و کانونی در خیر انسانی پیدا کرده است. مفهوم زندگی خوب به معنای زندگی انتخابی، مفهومی است که به شکل بسیار خاصی بسیار فرهنگی است که باید ملاحظاتی غیراز ملاحظاتی که برلین در تأیید درک و مفهوم کلّی خود از انسان میآورد مؤیّدش باشد\_ البتّه اگر اصلاً بتوان چنین ملاحظاتی را در تأیید آن یافت. درواقع برگزارش برلین می توان این ایسراد را وارد کرد که آنیچه ایس گزارش نشان می دهد محوریت دست زدن به انتخاب در طبیعت بشری نیست، بلکه آنیچه نشان می دهد صرفاً تغییرپذیری آن و تمایلش به تفاوتهای فرهنگی است که این دو کار به هیچ وجه یکی نیستند. در فصل پایانی این کتاب نشان خواهم داد که به اعتقاد من این نقد روی هم رفته موجه نیست، زیبرا، دست کم ببرخی از اشکال تفاوتهای فرهنگی ناشی از انتخاب میان ارزشهای نامتوافق و قیاس ناپذیر است. امّا جا دارد در همین جا به نگرش و بصیرتی که این مسیر انتقاد پیش می آورد اشارهای بکنیم اینکه مفهوم طبیعت انسانی همچون چیزی که فقط تا حدودی معین است و لذا از نظر فرهنگی به میزان زیادی قابل تغییر است که انسان گونهای است که شاخصترین فعالیّت آن، و فعالیّتی که این است که انسان گونهای ارزشمند در زندگی انسان است، دست زدن به پیش شرط همه چیزهای ارزشمند در زندگی انسان است، دست زدن به انتخاب است. این مفهوم از انسان با خودفهمی بسیاری از پیروان سنتهای فرهنگی مدرن غربی وفق دارد، امّا به هیچ روی از اندیشهٔ انسان همچون موجودی که خود را دگرگون میکند نتیجه نعی شود.

اشکال یا صورتهای زندگی که در آن انسانها برای خودشان طبیعتهای متنوّعی را میسازند متعدّد و متغیّر هستند؛ این اشکال و صورتها خود تجسّم ارزشهایی هستند که به نحوی فرو ناکستنی متفاوت و در برخی موارد نامتوافق هستند. همچنین این ارزشها اغلب متضاد و تلفیق ناپذیر هستند. یکی از نتایجی که از این تضاد و کشمکش عمیق ارزشها میان اشکال متفاوت زندگی در لیبرالیسم آگونیستی برلین می توان گرفت این است که هیچ اصل آزادیی نمی توان یافت که بر همهٔ این اشکال متفاوت پل بزند و هیچ ساختاری از حقوق بنیادین یا مجموعهای از آزادیهای اساسی نمی توان یافت که محتوایش ثابت و قطعی باشد و دامنهای موافق و سازگار با همهٔ اشکال زندگی داشته باشد. به عکس، تضاد و کشمکش و رقابت وارد خود حوزهٔ آرمان داشته باشد. به عکس، تضاد و کشمکش و رقابت وارد خود حوزهٔ آرمان داشته باشد. به عکس، تضاد و کشمکش و رقابت وارد خود حوزهٔ آرمان داشته باشد. به عکس، تضاد و کشمکش و رقابت وارد خود حوزهٔ آرمان داشته باشد. به عکس، تضاد و کشمکش و رقابت وارد خود حوزهٔ آرمان داشته باشد. به عکس، تضاد و کشمکش و رقابت وارد خود حوزهٔ آرمان داشته باشد. به عکس، تضاد و کشمکش و رقابت وارد خود حوزهٔ آرمان داشته باشد. به عکس، تضاد و کشمکش و رقابت وارد خود حوزهٔ آرمان داشته باشد. به عکس، تضاد و کشمکش و رقابت وارد خود حوزهٔ آرمان داشته باشد. به عکس، تضاد و کشمکش و رقابت وارد خود حوزهٔ آرمان داشته باشد.

اندیشهٔ آزادی

نامتوافق هستند که ما باید در میان آنها دست به انتخاب بزنیم بیآنکه از معیار عقلانی جامعی ماورای این تضادّها برخوردار باشیم.

از درک و مفهومی که برلین از آزادی منفی دارد و آنرا مرکب از آزادیهای متنوّع و غالباً متضاد و بعضاً نامتوافق می داند نتیجه می شود که هیچ نظریّه یا اصلی نمی توان یافت که معیّن کند چگونه باید این تضادها را حل کرد. در واقع، چون ممکن است آزادیهای منفی همگی ارزشمند امّا نامتوافق و قیاس ناپذیر باشند، پس هیچ نظریّه یا محاسبهٔ اختیارگرایانهای نمی تواند باشد که به ما بگوید چه زمانی آزادی منفی به حداکثر می رسد و بیشینه می شود. آیزایا برلین در قطعه نوشته ای مهم، که متأسفانه غالباً بدان اعتنایی نمی شود، این نکته را چنین بیان می کند:

«آزادی منفی» چیزی است که حدود آن را در هر مورد نمی توان به آسانی مشخص کرد... حدود آزادی من، بستگی به عوامل زیر دارد: الف. چه تعداد امکان به روی من گشوده است (هرچند شیوهٔ شمارش این امکانها هرگز نمی تواند فراتر از شیوه ای احساسی باشد. امکانهای عمل چیزهای مشخصی مثل سیب نیستند که بسوان به طور کامل شماره شان کرد)؛ ب. بالفعل کردن هریک از این امکانها چقدر ساده یا چقدر دشوار است؛ ج. با توجه به شخصیت و موقعیت و شرایط من، آن امکانها در قیاس با یکدیگر چه درجهای از اهمیت در طرح و نقشهای دارند که من برای زندگی دارم؛ د. تا چه اندازه دروازهٔ این امکانها با اعمال ارادی انسانی گشوده یا بسته می شود؛ ه. امکانهای مختلف چه از نظر فرد عامل و چه از نظر احساسات عمومی اجتماعی که فرد عامل در آن زندگی می کند چه ارزشی دارند. همهٔ این ابعاد را باید در هم «ادغام» کرد و نتیجهای گرفت که ضرورتاً هرگز دقیق یا قطعی نیست. چه سا انواع و درجاتی از گرفت که ضرورتاً هرگز دقیق یا قطعی نیست. چه سا انواع و درجاتی از دادی باشند که با هم متوافق و قیاس پذیر نباشند و نتوان با مقیاس واحدی اهمیت آنها را معین کرد. ۱۲۶۱ی

در اینجا استدلال برلین این است که داوری آزادیِ مقایسهای یا نسبی (و در این مورد آزادی منفی) خود نوعی داوری ارزشی است؛ اینگونه داوریها ارزیابیهای خنثی یا فارغ از ارزشِ امور در جهان انسانی نیستند تا حتّی آنهایی که داوریهای ارزشی متفاوت و متباین دارند در موردشان به توافق برسند. در واقع، او میخواهد بگوید حتّی افرادی که به خیرها یا ارزشهای یکسانی اذعان دارند داوریهای متفاوتی دربارهٔ آزادی مقایسهای خواهند داشت، زیرا هریک از آنها قدر و اعتبار متفاوتی برای آزادیهای متفاوتی قائل خواهد بود که از نظر ارزش نامتوافق و قیاس نایذیرند.

اینکه برلین می پذیرد که در دل خود آزادی منفی هم عدم توافقهایی هست و نیز گزارشی که در مورد انواع راههای محدود شدن این نوع آزادی می دهد واجد دو نکته است که احتمالاً اهمیّت زیادی دارند. نکتهٔ نخست اینکه او آزادی منفی را ارزشی «مطلق» به حساب نمی آورد که نباید آن را با ارزشهای دیگر سنجید و در قیاس آورد. به همین دلیل، او اولویّت بی قید و شرط آزادی را بر سایر ارزشهای سیاسی، که در لیبرالیسم کانتیِ جان راولز مطرح است، نمی پذیرد و در مقابل بر این نکته پای می فشارد که موازنهٔ میان آزادی و سایر ارزشها غالباً مشروع و در واقع اجتناب ناپذیر است. این نظر برلین که هیچ اصلی نمی تواند وجود داشته باشد که به ما بگوید چگونه موازنهای میان آزادی منفی و سایر ارزشها در مواردی که نامتوافق یا قیاس ناپذیرند برقرار کنیم، سؤالهایی را در مورد رابطهٔ پلورالیسم ارزشی او و لیبرالیسمش پیش می آورد که من در جریان بحث و تفسیر اندیشهٔ او مکر راً بدان بازخواهم گشت.

نکتهٔ دوم این است که گزارش او از ابعاد مختلف محدود کردن و مقید ساختن آزادی نشان می دهد که او گمان نمی برد که فقط با اعمال زور و جبر است که این آزادی محدود می شود. طیف عواملی که برلین آنها را محدود کنندهٔ آزادی منفی فرد می داند بسی و سیعتر از اینهاست. در واقع، او در جاهای دیگری از نوشته هایش ۱۳۷۱ به صراحت می گوید که عدم آزادی منفی، و ممانعت دیگران از انتخاب آزادانهٔ فرد را نبایستی لزوماً ناشی از مداخلهٔ

دیگران با استفاده از زور و جبر دانست، بلکه تنها پیشفرض آن مسؤولیت معقول فرد در برابر پیامدهای ناخواستهٔ عمل انسانی است. بدین ترتیب ممكن است آزادي منفي در نتيجهٔ عمل حذف هم به همان الـدازهٔ مـداخـلهٔ عامدانهٔ دیگران کاهش یابد: آنجه لازم است تا آزادی منفی را به مخاطره بیفکند قصد و نیّت نیست، بلکه تغییربذیری حالتهای اجتماعی و مسؤولیّت فرد در قبال آنهاست. علاوه بر این، برلین به صراحت میگوید که هرگاه ما دست به داوری در مورد این نوع آزادی منفی گسترده تر می زنیم نیاز به نظریهای اجتماعی داریم که تغییرپذیری ترتیبات اجتماعی و علل وضع موجود آنها را تبیین و مشخص کند. به سخن خود او: ۱۱گر در اختیار نداشتن وسایل مادّی مربوط به نداشتن توانایی ذهنی یا جسمی باشد، آنگاه من دیگر صرفاً از فقر سخن نخواهم گفت، بلکه پای محرومیّت از آزادی را به میان خواهم کشید، البتّه صرفاً اگر این نظریّه را پذیرفته باشیم که چنین وضعی علل اجتماعی دارد و انسانها مسؤول وضع موجود هستند... معیار ستم آن نقشی است که به گمان من دیگران، مستقیم یا غیرمستقیم، حواسته یا ناخواسته، در عقيم گذاشتن آمال من ايفا كنند.٢٨١٤ پس داوري درباره آزادي منفي فارغ از ارزش، خنثی، یا فارغ از نظریه نیست. به عکس، در گزارش برلین، این داوری از داوریهای ارزشی است که غالباً عدم توافقها را دربر می گیرد، و بستگی به ادّعاهایی نظری دارد که بی گمان غالباً ادّعاهایی پیچیده و مناقشه آمیزند. آزادی منفى البته همچنان همان انتخاب ميان شقوق مختلف بدون ممانعت و تزاحم دیگران است؛ امّا حال دیگر اینکه چه چیزی را مانع یا مزاحمت به حساب آوریم محل بحث و مناقشه است و واقعیّتی بی چون و چرا نیست. مطرح کردن این نکات بجا و مناسب است، حتی اگر صرفاً برای نشان دادن تضاد عمیق درک و مفهوم برلین از آزادی منفی با مفهوم آن نـزد پـوزیتیویستهایی چـون اوینهایم ۱۲۹۱ باشد که سودای زبانی در مورد آزادی را در سر دارند که کاملاً از

<sup>1.</sup> Oppenheim

معانی ضمنی ارزشی و از ادعاهای نظری مناقشه آمیز عاری شده است. درک و مفهومی چنین پوزیتیویستی دور ترین درک و مفهوم ممکن از گزارش برلین از آزادی است.

تا بدینجا ما به صورتی مبسوط به گزارش برلین در مورد ارزش آزادی، اعمَ از مثبت یا منفی، نپرداخته ایم. از آنچه تاکنون دربارهٔ دیدگاههای او گفته ایم باید روشن شده باشد که او نمی تواند همان تصوّری را از ارزش آزادی داشته باشد که در دیدگاههای تجربه گرایان یا فایده گرایان سنّت انگلیسی امریکایی مطرح است ـ دیدگاههایی که آزادی را وسیلهای برای ارضای نیازها و خواسته ها قلمداد می کنند. در نوشته های او به بیانها و احکام بسیاری در این مورد برمیخوریم که درواقع میگویند آزادی از خیرهای ذاتی و ارزشی غانی است، و نه صرفاً وسیلهای برای ارضای تمنیّات انسانی. ۲۰۱۱ما با این حساب، اگر ارزش آزادی، خصوصاً آزادی منفی، در ارضای نیازها و خواستهها، یا به هرصورت در عقیم نماندن ارضای تمنیّات بر اثر مداخلهٔ دیگران نیست، پس در چیست؟ جوزف راز، در عمیقترین بحث موجود در این زمینه در فلسفهٔ معاصر از زمان برلین به بعد، ۲۱۱ می گوید که ارزش اصلی آزادی منفی در سهمی است که این آزادی در دست پافتن به آزادی مثبت استقلال و خودمختاری دارد. در اینجا راز منظورش این نیست که آزادی منفی عدم مداخله پیش شرط ضروری استقلال و خو دمختاری است یعنی مثلاً وسیلهای مفید برای رسیدن به آن است؛ نه، منظور او این است که یکی از اجزای سازنده و مقوّم عاملیّت خودمختارانه این است که فرد تابع ارادهٔ دیگران نباشد. امّا در نظر راز، عدم مداخله صرفاً یک جنبه از استقلال و خودمختاری است و استقلال و خودمختاری جنبه های متعدد دیگری هم دارد، از جمله توانسایی سنجش و تعمّق عقلانی، در اختیار داشتن منابع و امکانات مناسب برای دست زدن به عملی معنی دار، و سلسلهای طولانی از امکانهای گزینشی ارزشمند که بتوان در میان آنها دست به انتخاب زد. آنچه در نظر راز در مقام خیر ذاتی قرار م گیرد استقلال و خودمختاری است و نه آزادی منفی، و تمام یا بیشتر ارزش

آزادی منفی در این است که تقویتکنندهٔ استقلال و خودمختاری است.

استدلال راز عمق و ظرافت زیادی دارد، با این همه روشن است که ایس استدلال برای برلین قابل قبول نیست. علّتش هم یک چیز است، ارزش ذاتی آزادی، بخصوص آزادی منفی، در این است که تجسم «آزادی بنیادین» انتخاب است ـ نه انتخاب عقلانی میان خیر های اصیل و امکانهای ارزشمندی که استقلال و خودمختاری مشخصش م کند، بلکه انتخاب در معنای محض و بي قيد و شرطش. چنين انتخابي ممكن است بوالهوسانه، غريب، انحرافي، نامعقول، دون کیشوتوار، یا خودویرانگر باشد: امّا به هرصورت انتخاب است و در مقام انتخاب منبع و منشأ ارزش آزادی مـنفی (و آزادی مـثبت در مفاهیم اصیل آن) است. از نظر برلین، خطر گزارش راز در این است که ارزش آزادی را منحصر به انتخاب عقلانی اهداف ارزشمند می کند. این جنبه از ليبراليسم راز به صورتي محتوم از خصلت «كمالكراي» آن نشأت مي گيرد \_ يعنى از اين واقعيت كه اخلاق سازنده آن اخلاقي است كه در آن شخصيت آرمانی انسان و مفهوم زندگی خوب جنبهٔ اساسی و کانونی دارند. در لیبرالیسم راز، آزادی فقط تا بدانجا ارزشمند است که سهمی در زندگی خوب داشته باشد ــ زندگی خوبی که معیارش دنبال کردن عقلانی امکانهایی است که ارزش انتخاب دارند. بنابراین لیبرالیسم راز به نحو خطرناکی به لبه یر تگاه وفق دادن آزادی با عقل یا فضیلت می رسد، چیزی که برلین آن را نقص مهلکی در اغلب مفاهیم و درکهای مثبت از آزادی می داند.

درست است که ممکن است مفاهیم مختلف استقلال و خودمختاری بازتر یا بسته تر باشند و امکان کمتر یا بیشتری برای انتخاب اصیل میان خیرها و صورتها و اشکال زندگی فراهم آورند، امّا به نظر می رسد که همهٔ این مفهومها بایستی انتخاب خودمختارانه را به تعقیب عقلانی خیر پیوند دهند. همین محدود کردن آزادی فردی به این شکل یا صورت از زندگی است که برلین نمی تواند آن را بپذیرد. دیدگاه برلین از جهت دیگری هم مخالف دیدگاه راز است. به نظر می رسد که در نظریهٔ راز پایه و زمینهٔ آزادی و تساهل و

تسامح، پلورالیسم اخلاقی رقابتی است، یا به عبارت دیگر تنوع فرو ناکاستنی خیرهای نیامتوافق یا قیاس ناپذیر است. برخی از این خیرها از اساس نمی توانند با هم تلفیق شوند؛ ۱۲۲۱ آنها نمی توانند در شخص واحد یا زندگی واحدی گرد آیند. با این حساب، رژیمی از آزادی و تساهل و تسامح لازم می آید، زیرا چنین رژیمی امکان می دهد تا شاهد شکوفایی هرچه بیشتر و هرچه متنوعتر انسانها باشیم، بسی بیشتر و متنوعتر از آنکه در محدودهٔ زندگی یک فرد، یا در محدودهٔ جامعهای که یک مفهوم و درک واحد از خیر بر آن حاکم است، می تواند جای بگیرد. روشن است که این استدلال راز نکات مشابه فراوانی با استدلال برلین دارد.

امًا استدلال راز در حسّاسترین نقاط از استدلال برلین فاصله می گیرد. زیرا در گزارش راز، پلورالیسمی که در پناه رژیم آزادی هست پلورالیسم خیرها و نیکیها، یلورالیسم صورتهای ارزشمند زندگی و امکانهای انتخاب ارزشمند است. یلورالیسم او جز امکانی که برای خطایذیری انسان قائل می شود. شرها، یا صورتهایی از زندگی را که ارزش ذاتی ندارند یا ارزش ذاتی شان انسدک است در بسر نمی گیرد. درواقع، در گزارش راز، ارزش استقلال و خودمختاری خود ظاهراً تر دیدآور و پیچیده است. در نظر او، استقلال و خودمختاری جزئی ضروری از صورتهای خوب زندگی است که در دسترس عاملانی است که در محیط تاریخی و اجتماعیی نظیر محیط خود ما زندگی مع كنند ـ محيطي كه بسيار سيّال و براكنده است، و نيازمند استدلال باریکاندیشانه و دست زدن به انتخابهای متأمّلانه است، محیطی که بسیار تغییرپذیر است و غیره. پس در گزارش راز ارزش استقلال و خودمختاری بستگی به متن و زمینه دارد و جزئی سازنده از صورتهای شکوفایی زندگی بشری است که در بسترهای تاریخی و فرهنگی معینی، نظیر بستر تاریخی و فرهنگی فعلی ما، به دست آمدنی است. بنابراین، در گزارش راز آنچه ارزشمند است انتخاب خودمختارانه، و به طريق اوليٰ انتخاب محض، نيست، بلكه صورتی از زندگی است که انتخاب میشود. انتخاب خودمختارانهٔ زندگیی

بے ارزش، اگر چنین جیزی وجود داشته باشد، بے ارزش است هرچند خودمختارانه باشد. نظر راز در مورد رابطهٔ انتخاب خودمختاران با زندگی خوب ظاهراً كاملاً ارسطويي است، زيرا طبق نظر او انتخاب خودمختارانه، هرچند به عنوان جزئی ضروری وارد صورتهای بسیاری از شکوفایی و اعتلای بشری می شود، فقط در صورتی ارزش دارد که جزء سازندهٔ صورتی از زندگی یا فعالیّتی باشد که خود ارزش ذاتی دارد. بدین تر تیب باید گفت ارزش خودمختاری در نظر راز نیز مانند ارسطو بیشتر ابزاری است تا اینکه ذاتی باشد. برلین منکر این نیست که استقلال و خودمختاری خیر و حتی شاید خیری ذاتی است، هرچند خیری بسی بغرنجتر و مسئلهسازتر از آنکه در فلسفهٔ کانتی در رؤیایش هستند؛ امّا برلین منکر این است که خمیر و خوبی آزادی منفی مشتق و برگرفته از خیر و خوبی استقلال و خودمختاری است. این بدان معنا نیست که خیر و خوبی آزادی منفی مشتق و برگرفته از سهم آن در ارضای خواستهها و نیازهاست، همان چیزی که من خود بـه هـنگام تأیید گـزارش متفاوت راز از ارزش آن در مقام سازنده و مقوّم استقلال و خودمختاری پیش کشیدهام؛ ۱۳۲۱ زیرا نظر برلین این نظر کاملاً متفاوت است که آزادی منفی در وهلهٔ نخست بدین دلیل ارزشمند است که شرط خودآفرینی از طریق دست زدن به انتخاب است. راهبرد و نگرش برلین در اینجا راهبرد و نگرش عمیقی است که می گوید چون فرد خودمختار صرفاً یکی از انواع خویشتنهایی است که می تواند از طریق دست زدن به انتخاب خلق شود، پس آنچه به آزادی منفی ارزش می دهد خودآفرینی است و نه استقلال و خودمختاری. همچنین در اندیشهٔ برلین چیزی شبیه نظر ارسطویی، که ظاهراً راز بدان قائل است، وجود ندارد، یعنی اینکه ارزش دست زدن به انتخاب در این است که وسیلهای است برای شکوفایی انسان. خیر و خوبی آزادی منفی برای برلین در این واقعیت نهفته است که بیانگر انتخاب است، و خیر و خوبی انتخاب نیز در این واقعیّت نهفته است که ما آفریده هایی هستیم که خود تا حدودی آفریننده ایسم و تبا حدودی از طریق انتخابهایمان زندگیمان را رقم می زنیم. اینکه آیا چنین گزارشی از ارزش آزادی منفی واقعاً اخلاق سیاسی لیبرالیی را پی می ریزد که در آن ارتقای آزادی منفی در درجهٔ اول اهمیّت قرار دارد یا نه، مسئلهای است که ما بارها و بارها بدان بازخواهیم گشت. در این مرحله از توضیح و استدلالم، جا دارد به این نکته اشاره کنم که تفاوت میان نقش انتخاب در گزارش برلین از ارزش آزادی منفی با نقش انتخاب در مفهوم راز از استقلال و خودمختاری ظاهراً تفاوت ظریفی است، امّا همچنان اهمیّت حیاتی دارد. زیرا پلورالیسمی که آزادی منفی تجویز میکند فقط پلورالیسم خیرها و خوبیها نیست این پلورالیسم در خود پلورالیسم بدها و بی ارزش ها را هم جمای می دهد زیرا بر آزادی انتخاب آنچه در نهایت ارزش انتخاب ندارد هم صحّهای می گذارد. با این حساب، در نظر برلین، آزادی منفی ارزش ذاتی دارد، حتی زمانی که به خودمختاری یا انتخاب خیر نمی انجامد. آزادی منفی حتّی در آن موارد هم ارزش دارد، زیرا شرط خودآفرینی است.

در اینجا دیدگاه برلین خویشاوندیها و شباهتهای خود را با دیدگاههای رمانتیکها، و اندیشهٔ «تکوین و تحوّل» آشکار میکند اندیشهای که لیبرالهای کلاسیک آلمانی، نظیر فون هومبولت، آبه کار گرفتند و بعدها نیز جان استیوارت میل آنرا اختیار کرد. تفاوت دیدگاه برلین با لیبرالیسم فون هومبولت و جان استیوارت میل در این است که لیبرالیسمهای این دو تن کمالگرا هستند: ارزش انتخاب در فون هومبولت و جان استیوارت میل ناشی از نقش اساسی آن در «برملا کردن» توانایها یا طبیعت منحصر به فرد خویشتن فرد است. امّا برلین هرگونه مفهوم «ذاتباورانه» خویشتن را که طبق آن خویشتن طبیعت یا ماهیّتی فردی دارد که انتخاب آنرا عیان میکند، رد میکند. ۱۳۲۱در نظر برلین، خویشتنی آمسئلهای مربوط به ابداع است و نه کشف طبیعت و سرشتی فردی، و خودآفرینی، که با دست زدن به انتخاب به منصهٔ

<sup>1.</sup> Bildung

۲. Wilhelm Von Humboldt، (۱۷۶۷\_۱۸۳۵). زبانشناس و دبیلمات آلمانی.

<sup>3.</sup> essentialist

ظهور می رسد، تجسّم هو یتی ذاتی نیست. برلین با رد و طرد اندیشهٔ خویشتن فردی ذاتی که از طریق دست زدن به انتخاب کشف و عیان می شود، به مفهوم خود از خود آفرینی جنبهای ارادی تر از مفهوم آن نزد لیبرالهایی چون جان استیوارت میل می دهد که سخت تحت تأثیر رمانتیسم بودند. همچنین این رد و طرد، لیبرالیسم برلین را ضد کمالگرایی می کند، امّا نه با دستگاه بیطرفی اخلاقی و عاملیّت کانتی که مؤید و حامی ضد کمالگرایی در لیبرالیسم راولز یا دوورکین است. این نکتهای است که بدان بازخواهم گشت، امّا فعلاً بجاست که به عنوان حوزهٔ تباین و افتراق عمیق میان برلین و راز متذکّر آن شویم.

ليبراليسم برلين، بىرخىلاف ليبراليسم راز، مبتنى بىر آرمان استقلال و خودمختاری نیست، اگرچه بىرلىن نيز آماده است بېذيرد كه استقلال و خودمختاری خیر و خوبی است. از نظر برلین، چنین لیبرالیسم خودمختاری بنیادی بی هیچ نگرش انتقادی و بی هیچ مناسبتی آرمانی از زندگی را که جای بحث و چون و چرا دارد به عرش اعلی می رساند. زندگیهای فوق العاده خوبی هست که اختصاصاً خودمختارانه نیستند، و جوامع لیبرالی می توانند آنها را در بناه خودگیرند؛ زندگی یک راهبه، زندگی سربازی حرفهای، زندگی هنرمندی که شورمندانه خود را وقف کارش کرده است این زندگیها ممکن است زندگیهایی باشند که خیرهای نادر و گرانیهایی در آنها متجسم باشند، اما در عین حال زندگیهایی هستند که به انحاء مختلف بس دور از خودمختاری هستند. اندیشهای که ۱آزادی بنیادین، دست زدن به انتخاب حامی و مؤیّد آن است استقلال و خودمختاری نیست، بلکه خودآفرینی است که در جریان آن خویشتنی که آفریده می شود ممکن است به هیچروی عاملی خودمختار نباشد. این خواسته که خودآفرینی با آرمان خودمختاری عقلانی تطبیق داشته باشد، در نظر برلین و لیبرالهای دیگری مثل لوماسکی، ۱۳۵۱ درخواستی محدودکننده است که نه پذیرفتنی است و نه ضروری. چنین خواستهای زندگی سنت گرایان را

<sup>1.</sup> Kantian subjecthood

که انتخابهایشان مؤید یگانگی با خویشتنی است که به ارث بردهاند، و نیز زندگی عارفان، یا لذّت پرستان بازیگوش را، که برایشان هویتی ثابت چیزی زاید و دست و پاگیر است و باریکاندیشی متأملانه و خودنگرانهٔ عامل خودمختار برایشان نوعی پریشانی مزاحمت بار است از دایره بیرون میگذارد. لیبرالیسم برلین در اینجا اساساً با لیبرالیسم خودمختاری خواه ، که بهترین نمونهاش لیبرالیسم راز است، تفاوت دارد. این ادّعای برلین که آزادی منفی، و نه خودمختاری، است که معنای بنیادین و آغازین آزادی است، همراه با چیزهای دیگر، نشانگر این اعتقاد اوست که پلورالیسم متکی بر آزادی منفی به تعداد بسیار بیشتر و انبوهتری از صورتهای خودآفرینی امکان بروز می دهد تا پلورالیسمی که آرمان خودمختاری عقلانی آنرا محدود و مقید میکند. در این نقطهٔ اساسی و نقاط چند دیگری است که روایتهای متفاوت برلین و راز از پلورالیسم اخلاقی از نظر پیامدها و معانی ضمنیشان برای آزادی از هم دور

برلین استدلال دیگری هم علیه خودمختاری عقلانی دارد که در ایسنجا شایستهٔ ذکر است و بعداً نیز بدان بازخواهم گشت. این استدلال این است که برای یک فرد واحد ممکن است همهٔ خیرها و پروژههای ارزشمند قابل جمع در فردیتی همهاهنگ نسباشند: فرد ممکن است مجبور شود به دلیل تلفیق ناپذیری بنیادین خیرها، فضایل، و پروژههای متمایز، برخی را به نفع و به خاطر برخی دیگر کنار بگذارد، در عین اینکه کاملاً می داند که این کنار گذاشتن متضمن خسرانِ ارزشی جبران ناپذیری است، و برای حلّ این تضاد و کشمکش در زندگی او به هیچ اصلی برای استدلال عملی نمی توان توسل کشمکش در زندگی او به هیچ اصلی برای استدلال عملی نمی توان توسل جست. فرد عامل ممکن است مجبور به انتخاب میان خیرها و فضایل غیرقابل تلفیق شود، و بعضاً انتخاب او انتخابی اساسی میان چیزهای نامتوافق غیرقابل تلفیق شود، و بعضاً انتخاب او انتخابی اساسی میان چیزهای نامتوافق بیاشد. وضعیت حتی از این هم دشوارتر است. دنبال کردن آرمان

<sup>1.</sup> autonomist liberalism

اندیشهٔ آزادی

خودمختاري، اگر توأم با افزايش شناخت خويش باشد، ممكن است تضعيف یا انهدام آن قدرتهای شخصی را باعث شود که وجود و حیات آنها بستگم، به سرکوب یا خفه کردن شناخت خویشتن و آگاهی به نفس داشته باشد. ایس استدلالی است که برلین در رسالهٔ مهمش که مورد غفلت واقع شده است، «رها از بیم و امید» ۱۳۶۱عرضه می کند و در آن این حدس و گمان را پیش م کشد که استعدادهای هنر مندانهٔ والا ممثلاً استعدادهای ونگوگ و داستایفسکی ممکن است بستگی به نقصهایی در آگاهی به نفس و شناخت خویشتن داشته باشند و ممکن است تقویت آگاهی به نفس این استعدادها را از بین ببرد یا معیوب کند. روانکاوی موفّق می توانست ونگوگ را تبدیل به بورژوایی خرسند کند؛ بعید است که پس از آن او می توانسته با همان قدرت نقاشی کند. پس آرمان خودمختاری نهتنها جا را برای سایر آرمانهای زندگی تنگ می کند، بلکه ممکن است در مواردی موجب محدودیت شخصیت هم بشود. دنبال کردن خودمختاری از طریق تقویت آگاهی بر نفس و شناخت خویشتن ممکن است قدرتها و تواناییهایی را که سازنده و مقوّم خویشتنی هستند که انتخابهای فرد آفریده است به تحلیل برد ـ تواناییهایی که برای دنبال کردن پروژههایی که معرف آن خویشتن هستند ضروریاند و دیگران نیز آنها را برای به ثمر رساندن فعالیّتهای ذاتاً ارزشمند اساسی می دانند. در واقع، اگر طبیعتهای فردی حاوی تضادّها و تیناقضاتی باشد که نگذارند قدرتهای شخصی ما به صورت کلّی و همگانی تقویت شوند وضع باید چنین باشد. مثلاً ممكن است در بسياري افراد شناخت عميق خويشتن مانعي در راه جوش و خروشی باشد که لازمهٔ فعالیّت عملی موفقیّت آمیز است، یا جلوی آن حدّت بینشی را بگیرد که در خلاقیّت و آفرینش هنری لازم است؛ حتی ممکن است بسیاری از افراد به این نتیجه بر سند که زندگی آزمو ده شده ارزش زیستن ندارد. برای بسیاری افراد، شاید برای همه، تکوین و بسط کامل همهٔ قدرتهای

<sup>1. «</sup>From Hope and Fear Set Free»

عاملیّت خودمختارانه محال است. دقیقاً همین امکان \_یا به تعبیر من، این واقعیّت پیش پاافتاده \_ است که آرمان خودمختاری یا آرمان میلی فردیّت هموار و هماهنگ آنرا نادیده میگیرد، و برلین می خواهد توجّه ما را به آن جلب کند.

هم برلین و هم راز بلورالیستهای ارزشی هستند، زیرا هر دو بر تنوّع فرو ناکاستنی خیرهای نامتوافق تأکید می کنند. هر دو متّفقالقولند که خیرها در زندگی انسانی در موارد زیادی تلفیقناپذیر و رقیب هستند و نمی توان در یک زندگی واحد بشری به همهٔ آنها با هم رسید. امّا شاید یلورالیسم ارزشی برلین از این جهت از یلورالیسم ارزشی راز فاصله می گیرد که می گوید خیرها ممکن است بستگی به شرها داشته باشند یا شرها پیش فرض برخی خیرها باشند و اعمال درست متضمّن خبطها و خطاهایی باشند. همین روایت تیرهتر از يلوراليسم ارزشي است كه به ليبراليسم برلين خصلتي آگونيستي مي دهد و موجب تردید و حتی مقاومت او در برابر آرمانهای خودمختاری عقلانی می شود. اگر بسیاری از صورتهای زندگی و مفاهیم خیر قابل تلفیق و ترکیب با عاملیت خودمختارانه نیستند، امّا به هرصورت راههایی هستند برای آنکه انسانها آزادانه مشغول خودآفرینی از طریق دست زدن به انتخاب شوند، اگر دنبال کردن خودمختاری حتّی در موارد فردی ممکن است منجر به تضعیف قدرتهای شخصی شود چون خودنگری و آگاهی بر نفسی که پیش انگارهٔ خودمختاری است این قدرتها را به تحلیل می برد، پس خودمختاری هرچند ممكن است آرماني باشد كه برخي آنرا مهم و واجب بدانند و جامعه ليبرالي هم باید آنرا در پناه خود بگیرد ـ نمی تواند بنیاد اخلاق سیاسی لیبرالی باشد. ليبراليسم برلين بر اين اساس به صورتي بنيادي از ليبراليسم جان استيوارت میل فاصله میگیرد، زیرا آرمانهای خودمختاری و فردیّت، هیچیک، در ليبراليسم برلين محوري يا بنيادين نيستند.

لیبرالیسم برلین از این جهت، و از جهات معدود دیگری، شبیه «لیبرالیسم سیاسی، ۱۳۷۱ راولز متأخر است، زیرا از اینکه ورزش لیبرالی را بر آرمان جامعی اندیشهٔ آزادی

مانند خودمختاری بنیاد کند امتناع میورزد، و از هـرگونه لیـبرالیـــم قـویّاً كمالكرا، از قبيل ليبراليسم راز، فاصله مي كيرد. امّا ليبراليسم برلين كمالكرايي را براساس آرمان بیطرفی یا خنثی بودن، که محل تردید است و چنانکه راز نشان داده است ۱۳۸۱ سازگاری و انسجامی قطعی ندارد، و آرمانی است که در ليبراليسم راولز و دووركين يافت ميشود، رد نميكند، بلكه با اشاره به تنزع زندگیهای ارزشمندی که خو دمختارانه نیستند (امّا می تو انند حاصل انتخاب خود شخص باشند) این کار را میکند. لیبرالیسم برلین از این جهت مهم و شاخص است که ضدیّت آن با کمالگرایی مبتنی بر هیچ نوع اندیشهٔ کانتی اولويت حق بر خير، از آن نوعي كه در آثار راولز و دووركين مي بابيم، نيست. در این زمینه، برلین با راز همزبان است و هرگونه نظر و نگرش کانتی را که در آن ملاحظات الزامآور و وظیفهای بایهٔ اخلاق قیرار میگیرد، رد میکند. خصوصاً او با راز متّفق القول است كه اخلاق سياسي مبتني بر حقوق نيست و نمي تواند هم مبتني بر حقوق باشد. ١٣٩١ برلين هم مانند راز معتقد است كه اخلاق سیاسی نمی تواند مبتنی بر حقوق باشد زیرا چه بنیاد و چه محتوای حقوق بشری فقط می تواند برحسب سهم آنها در خیر انسان بیان و معیّن شود. امًا موضع برلين از اين جهت با موضع راز تفاوت بنيادين دارد كه موضع او به هیچروی مبتنی بر نظری ارسطویی نسبت به شکوفایی به عنوان خـطُ قـاطع در اخلاق نیست، و هیچ اهمیت محوری برای خودمختاری قائل نمی شود. ناکمالگرایی برلین در مقابل از پلورالیسم ارزشی او نشأت میگیرد که صراحتاً تنوع زندگیهای ارزشمند را بازمی شناسد، تنوعی که از تنوع زندگیهایی که افراد خودمختار می توانند در نظریّهٔ لیبرالی داشته باشند بسی فراتر می رود. یا، به بیانی ديگر، اگر بخواهيم نظريّهٔ اخلاقي برلين را برحسب مفهومي از شكوفايي انساني تعبیر و تفسیر کنیم، باید گفت این نظریّه اساساً غیرارسطویی است، زیرا بر تکثّر فروناکاستنی و نامتوافق بودن صورتهای شکوفایی انسانی تأکید میکند که از گزارشی مطمئناً غیرارسطویی از تکثّر فروناکاستنی طبیعتهای بشری نشأت میگیرد که از طریق دست زدن به انتخاب ساخته می شوند و قوام می گیرند.۱۴۰۱

مي توان گفت كه در نظر بولين جامعهٔ ليبرالي را نمي توان در وهلهٔ نخست بر این اساس تو جیه کر د که متشکّل از افراد لیبرال است یعنی، به آن معنایی که گوتیر میگوید، ۴۱۱ متشکل از افراد خودمختاری که همهٔ آن قدرتها و تواناییهای مستتر در خودمختاری را دارند، بلکه از نظر او جامعهٔ لیبرالی در وهلهٔ نخست جامعهای است که امکان هرچه بیشتری برای تنوع صورتهای خودآفرینی از طریق دست زدن به انتخاب فراهم می آورد. علّت اینکه برلین آزادی منفی را بر خودمختاری مرجّح می دارد همین واقعیّت اخیرالذّکر است، به علاوهٔ این واقعیّت که آزادی منفی امکان انتخاب میان شرهای نامتوافق را هم به همان اندازهٔ خیرهای نامتوافق فراهم می آورد. خصوصاً آزادی منفی امکان انتخابهایی را فراهم می آورد که در آن پیش انگاره یا پیش شرطِ ترکیب خاصی از خیرهای نامتوافق، ترکیب خاصی از شرهای نامتوافق است. و خاصّتر از آن، مفهوم منفی آزادی به افراد امکان میدهد بـه صـورتهایی از خودآفرینی مشغول شوند که خودمختاری شرطشان نیست، و ممکن است خودمختاری آن نوع خودآفرینی را خوار بدارد، یا به صورتهایی از خودآفرینی مشغول شوند که برخی ابعاد خودمختاری را به بهای برخی دیگیر از ابعاد نامتوافق یا تلفیق ناپذیر با آن بسط و رشد دهد. ۱۳۲۱ در اینجا سؤالی برای برلین پیش می آید که چرا اگر او اهمیّتی محوری برای خودمختاری با فرد لیبرال قائل نیست، باید جایی برای آزادی منفی در میان ارزشهای غانی بیابد؟ اگر ارزشهای غائی با هم نامتوافقند، و هیچ ردمبندی میان آنها انحصاراً عقلانی نیست، یا عقلانی تر از بقیّه نیست، چه چیزی تأکید خاص بر آزادی منفی را موجّه میکند؟ این سؤال بخصوص زمانی برای برلین دشوارتر می شود که می بینیم خود آفرینی از طریق دست زدن به انتخاب در گزارش او هم در سطح جمعی و هم در سطح فردی رخ میدهد و نیز زمانی که متوجه میشویم آفرینش هویّتهای جمعی، حتی بیش از خودآفرینی از طریق انتخاب فردی، اغلب مشمول تحمیل قید و بندهایی بر آزادی منفی می شود. از آن هم دشوار تر برای برلین، زمانی است که می بینیم آن خود یا خویشتنی که از طریق دست زدن به انتخاب آفریده یا بازآفریده می شود نه تنها ممکن است فرد خودمختار یا فرد لیبرال نباشد، بلکه ممکن است خود یا خویشتنی باشد که هویتش را با مشارکت در صورتی از زندگی به دست می آورد که لیبرالی نیست.۱۳۳۱بر این اساس است که من اکنون به پلورالیسم ارزشیی خواهم پرداخت که مفهوم آزادی منفی برلین به یاری می طلبد، و نیز به روابط پیچیدهٔ آن با لیبرالیسم در انواع گوناگونش.

## يادداشتهاي فصل اؤل

- 1. I. Berlin, Against the Current (London, Hogarth Press, 1979), p. 157.
- See M. Oakeshott, Rationalism in Politics and Other Essays (Indianapolis, Liberty Press, 1991).
- I. Berlin, «The Purpose of Philosophy» in his Concepts and Categories (London, Hogarth Press, 1978), p. 11.
- See, especially, Joseph Raz, The Morality of Freedom (Oxford, Clarendon Press, 1986).
  - 5. I. Berlin, Faur Essays on Liberty (London, Oxford University Press, 1969), p. xiii.
  - 6. J. S. Mill, A System of Logic, vi. ii. «Of Liberty and Necessity».
  - 7. G. Strawson, Freedom and Belief (Oxford, Oxford University Press, 1991).
  - 8. Four Essays, pp. xxiii-xxiv.
- ۹. مبسوطترین و سیستماتیک ترین استدلال برلین در جهت این نتیجه گیری را در رسالهٔ زیر می توان یافت:
- «The Concept of Scientific History», in Concepts and Categories, pp. 103-42.
- See, for this, K. R. Popper, The Poverty of Historicism (London, Routledge & Kegan Paul, 1957); and The Open Society and Its Enemies, 5th ed., (London, Routledge & Kegan Paul, 1966).
  - 11. Concepts and Categories, p. 80.
  - 12. Concepts and Categories, pp. 162-3.
  - 13. See Stuart Hampshire, Thought und Action (London, Chatto & Windus, 1970);

- P. F. Strawson, Freedom and Resentment (London, Methuen, 1974).
  - 14. I. Berlin, Four Essays, p. 169.
- 15. See Charles Taylor, «What's Wrong with Negative Liberty» in Alan Ryan ed., The Idea of Freedom: Essays in Hanour of Isaiah Berlin (Oxford, Oxford University Press, 1979).
  - 16. Concepts and Categories, p. 149.
  - 17. John Rawls, A Theory of Justice (Oxford, Oxford University Press, 1972).
  - 18. See Jahanbegloo, Conversations with Isaiah Berlin, p. 41.
  - 19. Four Essays, pp. 131-2.
  - 20. G. C. MacCallum, Philosophical Review, vol. 76, No. 3 (1967), pp. 312-34.
  - 21. Joel Feinberg, Social Philosophy (Eaglewood Cliffs, NJ, Prentice-Hall, 1973).
  - 22. Four Essays, pp. xliii.
  - 23. Four Essays, p. lvi.
  - 24. Four Essays, p. 127.
  - 25. Four Essays, pp. 153-4.
  - 26. Four Essays, p. 130, footnote 1.
  - 27. See Four Essays, p. 123:

«اگر من خود را قربانی اجبار یا بردگی می پندارم بدین جهت است که خیال می کنم اینکه به دلخواه خود دست نمی یابم نتیجهٔ نوعی توطئه است که علیه من چیده شده و مرا، برخلاف دیگران، از داشتن آن مقدار پول که برای نیل به مقصود خود لازم دارم، محروم ساخته است. به عبارت دیگر، کاربرد کلمه، بستگی به نظریهٔ خاص اجتماعی یا سیاسی مربوط به علل فقر یا ناتوانی دارد. (نقل از ترجمهٔ محمد علی موحد، تهران، خوارزمی، سال ۱۳۶۸). من مسائلی را که از این بیان و حکم برلین نشأت می گیرند در کتاب زیر مورد بحث قرار داده ام:

- J. Gray, Liberalisms: Essays in Political Philosophy (London: Routledge, 1989), chapter 4, pp. 61-2.
  - 28. Four Essays, p. 123.
- See Felix Oppenheim, *Dimensions of Freedom* (New York, St. Martin's Press, 1961).
  - 30. Four Essays, p. 169:

هضرورتگزینش در میان خواسته های مطلق متفاوت، مشخصهٔ ناگزیر وضع انسانی است. همین است که به آزادی آن ارزشی را می دهد که اکتن به تصوّر در آورده است غایتی از خود...»

- 31. Raz, The Morality of Freedom.
- 32. Ibid., p. 345.
- 33. See J. Gray. Beyond the New Right: Markets, Government and the Common Environment (London and New York, Routledge, 1993), chapter 3.

۳۴. برای اطلاع از نقش اندیشهٔ ماهیّت یا طبیعت فردی در لیبرالیسم میل رجوع کنید به :

- J. Gray, Mill on Liberty: A Defence (London, Routledge & Kegan Paul, 1983).
- 35. See Loren E. Lamasky. *Persons, Rights and the Moral Community* (Oxford, Clarendon Press, 1987).

در این کتاب نقد لوماسکی را بر آرمان خودمختاری خواهید یافت.

- 36. «From Hope and Fear Set Free», Concepts and Categories, pp. 173-98.
- 37. John Rawls, Political Liberalism (New York, Columbia University Press, 1993).
- 38. Raz, The Morality of Freedom, chapter 5.
- 39. Ibid., chapter 8.
- ۴۰. برای اطلاع از اندیشهای اخلاقی که ارسطویی و اساساً پلورالیستی است رجوع کنید به:

Stuart Hampshire, Freedom of Mind (Oxford, Clarendon Press, 1972), pp. 63-66, «A Defence of Aristotle».

41. D. Gauthier, Morals by Agreement (Oxford, Clarendon Press, 1986), pp. 353-5. ۴۲. من برخی از معانی و پیامدهای ضمنی آرمان خودمختاری را برای لیبرالیسم در منابع زیر مورد بحث قرار دادهام:

Beyond the New Right, chapter 3;

Post-liberalism: Studies in Political Thought (New York and London, Routledge, 1993), chapter 20.

۴۳. من برخی مسائل ناشی از رابطهٔ مورد مناقشهٔ پلورالیسم با لیبرالیسم را در کتاب زیر مورد بحث قرار دادهام:

Post-liberalism, «What is Dead and What is Living in Liberalism?», chapter 20.

\_ ۲ \_

## يلوراليسم

بهترین زندگی برای انسانها چیست؟ یا، بالاخص، کاملترین جامعه كدام است؟ هرچه باشد، با كمبود ياسخ به اين سؤالها مواجه نیستیم. هر عصری فرمول خود را فراهم آورده است. برخی برای یافتن راهحل روی به کتابهای مقدّس یا وحی، یا كلام پيامبران، يا سنّت روحانيّون سازمانيافته آوردهاند؛ دیگرانی راه حل را در راهبرد عقلانی متافیزیسینهای متبخر، با عقل سلیم دطبیعی، انسانهایی جستهاند که جعلیّات فلاسفه و متألَّهان «مخدوشش، نکرده و «خطای سودجویانه» منحرفش نکرده است. و باز دیگرانی راه حل را در قلب پاک انسانهای نیک و ساده جستهاند. برخی گمان بردهاند که فقط خبرگان تعلیمدیده مآن است که بتواند در عمل دنبالش کند، چون چنین کمالی فقط مخصوص فرشتگان یا زندگی پس از مرگ است. امّا یک فرض در همهٔ اینها مشترک است: اینکه به هرصورت مى توان طرحى كلَّى از جامعة كامل يا انسان كامل به دست داد، حتّی اگر این طرح کلّی فقط تعریفی باشد از اینکه چگونه جامعهای معیّن یا فردی معیّن از رسیدن به آرمان و کمال مطلوب بازمیماند. چنین چیزی برای مقایسهٔ درجات نقص و ناکاملی ضروری بوده است. امّا این باور به پاسخ عینی نهایی به هیچروی کلّی و عام نبوده است. نسبی گرایان بر این باور بودهاند که شرایط متفاوت و خلق و خوهای متفاوت سیاستهای متفاوتي را ميطلبد؛ امّا غالباً حتّى آنها هم فرضشان اين بوده

است که گرچه مسیر ممکن است متفاوت باشد، امّا هدف نهایی للخوشبختی انسان و ارضای آرزوهای بشری یکی بیش نیت. برخی متفکّران شکّاک در جهان باستان مثالاً، کارنئادس ـ یا را فراته گذاشته و این اندیشهٔ تشویش آور را مطرح کردهاند که برخی از ارزشهای نهایی ممکن است با هم سازگار نباشند و در نتیجه هیچ راه حلّی نتوان یافت که همهٔ آنها را در بر بگیرد. چنین تردیدی دربارهٔ منطق مفهوم جامعهٔ کامل نه فقط در میان یونانیان، بلکه در دورهٔ رنسانس هم وجود داشته است، و کسانی چون پونتانو، ۱ مونتنی، ۲ ماکیاولی، و پس از آنها، لایبنیتس و روسو، آنرا بدین نحو بیان کردهاند که هیچ چیزی به دست نم آید، مگر آنکه به ازایش چیزی را از دست بدهیم. چیزکی از این تردید در بطن تراژدیهای سوفوکلس، اثوریپیدس، و شکسپیر هم نهفته است. به هرروی، جریان اصلی در سنّت غربی از این تردید اساسی چندان لطمهای ندیده و چندان تأثیری نیذیر فته است. فر ض اصلی در این جریان این بو ده است که مسائل ارزشی در اساس قابل حلّند و با قطعیّت هم قابل حلّند. امّا اینکه آیا چنین راه حلّی را انسانهای ناکامل بتوانند به اجرا بگذارند مسئلهای دیگر است، مسئلهای که تأثیری بر عقلانیّت جهان ندارد. این سنگ تاج طاقِ کلاسیک است که پس از هردر رو به فرسودن و ریختن گذاشت.

آیزایا برلین، هردر و روشنفکری»(۱)

در سرآغاز سنّت فکری غربی بر این نکته تأکید می شود که همهٔ خیرهای اصیل با هم سازگارند. در مفهوم افلاطونی وصورت نیکی، چیزی بیش از این تصدیق می شود: اینکه همهٔ خیرهای اصیل نه تنها با هم سازگارند \_یعنی در

Giouanni Pontano . (۱۹۲۶–۱۵۰۳). شاعر و اومانیست ایتالیایی.
 Montaigne ، (۱۵۹۲–۱۵۹۲). مقالهنویس فرانسوی.

شرایط مثالی با هم تحقق می یابند و با هم به دست می آیند ـ بلکه به نحوی متضمن همدیگرند. همین اندیشه را، با بیان معتدلتر، در اندیشه های ارسطویی «اعتدال» و وحدت فضایل می توان یافت ـ یعنی این اندیشه که هیچ حُسن و فضیلت واقعی یا هیچ نوع شکوفایی و بالیدنی در بهترین زندگی انسانی نمی تواند فضیلت یا بالیدنی دیگر را عقب براند یا در رقابت با آن قرار گیرد. در اندیشهٔ ارسطو این مفهوم مونیستی فضایل با استدلالی عملی تقویت و تأیید می شود ـ استدلالی عملی که تا به اعصار جدید هم بر فلسفهٔ غرب حاکم بوده است. الستر مکاینتایر این نظر ارسطویی را چنین بیان می کند:

در مفهوم ارسطویی عقلانیت عملی یک ویژگی هست که... با مفهوم مسلّط مدرن از آن جور درنمی آید. بر اساس دیدگاه بالاخص مدرن، برخی خیرها برای برخی افراد ممکن است با برخی خیرهای دیگر سازگار نباشند، و بنابراین معضلاتی پدید آید که در مواردی هیچ را احل عقلانی نداشته باشد. دقیقاً به این دلیل که منطق ارسطو در استدلال عملی همان منطق قیاسی است که در استدلال نظری به کار گرفته می شود، و دقیقاً به این دلیل که در یک زمان معین فقط امکان دست زدن به یک عمل صحیح وجود دارد، در هر استدلال عملی ارسطویی مقدّمات باید با همهٔ حقایق دیگر سازگار باشند. در دیدگاه ارسطویی امکان این نیست که شخصی که بنابر خیری باید چنین و چنان کند ناچار باشد بنابر خیری دیگر که با آن همسان یا قیاسناپذیر است چنین و چنان نکند. تفاوت میان دیدگاه ارسطو و دیدگاه مدرن را شاید واضحتر از هرجای دیگر بتوان در تفسیر متفاوت هریک از آن دو از تراژدی مشاهده کرد. از دیدگاه مدرن ناسازگاری میان اقتضائات یک خیر و اقتضائات خیری دیگر می تواند واقعی باشد، و برحسب واقعیّت چنین معضلاتی است که باید تراژدی را درک کرد. بنابراین می توان معتقد بود که چنین چیزی می تواند صدق و حقیقت داشته باشد که شخصی ناچار

<sup>1.</sup> Alasdair MacIntyre

باشد [به دلایل اقتضای یک خیر مشخّص] چنین و چنان کند و [بنا به اقتضای خیر دیگر] ناچار باشد که چنین و چنان نکند. امّا اگر بتوانیم معتقد شویم که این هر دو می توانند درست و صادق باشند، مفهوم صدق و حقیقت نیست که با استدلال قیاسی معتبر و درست حاصل شده باشد. دقیقاً به همین دلیل است که از دیدگاه ارسطو وجود ظاهری معضلی تراژیک همواره باید متکّی بر یک یا چند سوء فهم یا سوء تفاهم باشد. کشمکش ظاهری و تراژیک حق با حق ناشی از ناتوانی عقل است نه آنکه خصلت واقعیّت اخلاقی باشد. (۲)

گزارش ارسطو از عقل عملی در فلسفهٔ یونان گزارشی خارج از عُرف نبود؛ آشکارا سقراط، و درواقع همهٔ فیلسوفان بزرگ یونان، به استثنای شاید چند سوفسطایی، همین نظر را داشتند. مکاینتایر ظاهراً منکر این است که اندیشهٔ تضاد عمیق ارزشی و انتخابهای بنیادین، نظیر آنچه در مفهوم توافقناپذیری و قیاسناپذیری می توان یافت، در جهان یونان باستان وجود داشته است. امًا با توجّه به ذكري كه برلين از سوفسطاييان در جهت خلاف این مطلب میکند احتمالاً مکاینتایر اشتباه میکند. این ادعای او هم که مشخّصة مفهوم مدرن اخلاق و استدلال عملي انديشههايي مبتني بر تضادعميق ارزشي و انتخابهاي بنيادين هستند به همان اندازه قبابل مناقشه است، زیرا مفهوم مدرن اخلاق نوعاً شکّاکانه و ذهن گرایانه است نه عینگرایانه و پلورالیستی. یعنی شاخصترین ویژگی نگرش مدرن به اخلاق را در انکار شناخت اخلاقی و در رد هر چیزی شبیه اعتقاد اخلاقی یا داوری اخلاقی و در نتیجه یکسان شمردن اخلاق با بیان ترجیحات باید جُست. و این تضاد آشکاری با پلورالیسم عینی برلین دارد که بر این نکته پای می فشارد که ارزشها و تضادّهای ارزشی مصالح و مسائلی مربوط به شناخت هستند و ضرورت انتخاب ریشهای فقط ناشی از تنضاد تسوافی نایذیرها و قیاسناپذیرهاست. این نگرش پلورالیستی عینی در جهان و عصر مدرن هم همان اندازه ناآشنا و نامتداول است که در جهان باستان. نگرش ارسطویی به

اخلاق نگرش استاندارد یونانی است از این جهت که استدلال اخلافی را همچون نوعی قیاس منطقی عملی عرضه میکند که در آن مقدّمات صادق و درست باید منتهی به داوری [یا عمل] اخلاقی درست شوند؛ و متضمّن این معناست که عمل درست نمی تواند حاوی عمل خلاف و غلط باشد. اینها ویژگیهای اخلاق یونانی هستند، البته نه اخلاقی که در هومر می توان یافت، بلکه سنت اخلاقی یونانی از سقراط بدینسو. در پشت چنین تصدیقات تردیدآمیزی مفهومی از عقلانیت نهفته است که براساس آن هر سؤال اصیلی باید، دستکم در اصول، یک پاسخ صحیح واحد داشته باشد. پس برای این سؤال كه «آيا من بايد به دنبال خير شناخت و دانش باشم، يا خير زيبايي؟ ه که بیشک سؤال اصیلی است \_طبق نظری دربارهٔ عقل که در میان یونانیان بيدا شد و بعد در ميان روميان ريشه دواند، بايد فقط يک پاسخ صحيح و اصيل وجود داشته باشد. از این نظر چنین برمی آید و علّتش تا حدودی این است که این نظر نوعاً فرض را بر این میگذارد که رقابت یا تضادی میان خیرهای اصيل نمي تواند وجود داشته باشد، پس پاسخ به سؤالاتي از اين دست يا بايد این باشد که دهر دوه، یا اینکه منکر اصالت یکی از آن خیرها باشد. اساسی تر از این، طبق این نظر و نگرش به عقلانیّت سؤالات بامعنا نمی توانند اساساً باسخناپذير باشند؛ اينكه بيذيريم سؤالات بامعنا ممكن است باسخناپذير باشند به معنای پذیرفتن محدودیّت بنیادین عقل و خرد است. پذیرفتن اینکه سؤالات اصيل ممكن است يك پاسخ درست واحد نداشته باشند به منزلة وارد آوردن اتّهامی بر مفهوم ستّتی صدق و حقیقت است که بـنابـر آن هـمهٔ حقايق نه تنها با هم سازگار بلكه به معنايي و از جهاتي متقابلاً مؤيّد هم هستند. منظور این است که طبق این نظر ستتی نه تنها هر سؤال اصیلی یک پاسخ درست واحد دارد، بلكه همه اين ياسخها به اينگونه سؤالات متقابلاً سازگار يا حتى متضمّن يكديگر هستند. به نظر مىرسد اين مفهوم حقيقتاً شكفت از خرد است که در بنیاد سنّت غربی، در فلسفهٔ افلاطونی و سقراطی، و حتی فلسفة پیش ـ سقراطی، جایگیر شده است. ۱۳۱ پلورالیسم ۶۱

و این نظر بنیادین منحصر به ریشه های یسونانی سقراطی سنت غربی نیست. این از ویژگیهای سنت مسیحی است که معضلات اخلاقی و عملی که در زندگی فانی با آنها مواجه می شویم هر قدر هم تراژیک باشند به هرحال در اصل و اساس با رجوع به ارادهٔ خداوند قابل حلّند؛ و اندیشهٔ الوهیّت و کمال همنشینند. دست کم در نگاه مسیحی تراژدی اخلاقی غائی وجود ندارد، یعنی خسران غیر قابل جبران ارزش یا تضاد حق با حق نمی تواند وجود داشته باشد، زیرا چنین چیزی به معنای تضعیف نظم ناشی از مشیّت الاهی و تیشه زدن به ریشهٔ دادباوری و عدل الاهی است. در نظر مسیحیان، همچنان که شاید در نظر بعضی یهودیان و همهٔ مسلمانان، اندیشهٔ بهترین جهانهای ممکن در نظر بعضی یهودیان و همهٔ مسلمانان، اندیشهٔ بهترین جهانهای ممکن میان می رود. این مفاهیم یونانی و مسیحی در قرون وسطا و اوایل عصر جدید در آموزهٔ قانونی طبیعی تلاقی کردند قانونی طبیعی که می گوید اقتضائات در آموزهٔ قانونی طبیعی تلاقی کردند قانونی طبیعی که می گوید اقتضائات حقیقی اخلاق نمی تواند منجر به تضادهای حل ناشدنی شود.

برلین این اعتقاد بنیادین غربی را رد میکند. او منکر آن است که خیرها یا فضایل اصیل لزوماً یا در واقع امر چنانند که همزیستی مسالمت آمیز آنها با هم در زندگی انسانی چیزی یا حالتی ممکن باشد. به نظر برلین، حقیقت این است که بسیاری از خیرها با هم رقیب و در تضادند. علاوه بر این، برلین منکر آن است که وقتی چنین رقابتی میان خیرها درمیگیرد همواره با استفاده از معیارهای عقلانی می توان آن رقابت و تضاد را حل کرد و پایان داد. خیرهای انسانی نه تنها غالباً تلفیق ناپذیرند، بلکه بعضاً نمامتوافق و قیاس ناپذیر هم هستند. این همان آموزه مشهور پلورالیسم ارزشی برلین است. این آموزه در سه سطح کاربرد دارد.

نخست، برلین تصدیق میکند که در هر اخلاق یا قواعد رفتاری، نظیر اخلاق یا قواعد رفتاری، نظید اخلاق یا قواعد رفتاری ما، تضادهایی میان ارزشهای غائی آن اخلاق پدید میآید که نه با استدلال نظری می توان حلشان کرد نه با استدلال عملی. مثلاً در محدودهٔ اخلاق لیبرالی ما، آزادی و برابری، انصاف و رفاه، همه جزو خیرهای

ذاتی شناخته میشوند. برلین معتقد است که این خیرها غالباً در عمل با هم برخورد و تصادم پیدا میکنند و طبیعتاً رقابت ذاتی دارند و در مورد تضادّ آنها نمیتوان با هیچ معیار جامعی داوری کرد.

ثانیاً، هریک از این خیرها با ارزشها پیچیدگی درونی دارند و ذاتاً پلورالیستی هستند و عناصر متضادّی را در دل خود جای دادهاند که برخی از آنها از اساس با هم نامتوافق و قیاس ناپذیرند. پیشتر دیدیم که چگونه در نظر بسرلین آزادی، حـتی آزادی مسنفی، حاوی آزادیهای رقیب و نامتوافق و قیاس ناپذیری است: مثالهایش می تواند آزادی اطلاعات و آزادی حریم شخصی باشد که غالباً رقیبند و ممکن است تجسّم ارزشهای نامتوافقی باشند. همین مطلب در مورد برابری صادق است که به هنگام تدویه و تحلیل به برابریهای رقیب فرو می شکند، برابریهای رقیبی مانند برابری فرصت و برابری حاصل. چنین خیرهایی کلهایی هماهنگ نیستند بلکه خودشان میدان تضاد و توافق ناپذیری اند.

ثالثاً، صورتهای فرهنگی متفاوت، اخلاقها و ارزشهای متفاوت به باار می آورند که بدون شک ویژگیهای همپوشان زیادی دارند، امّا در عین حال مشخص کننده فضایل و امتیازات و مفاهیمی از خیر هم هستند که با یکدیگر فرق دارند و توافق ناپذیرند. یا، اگر بخواهیم این جنبهٔ سوّم یبا پیامد سوّم پلورالیسم ارزشی را به زبانی دیگر بیان کنیم، می توانیم بگوییم خیرهایی هستند که قالبشان ساختارهایی اجتماعی است که با هم تلفیق ناپذیرند؛ این خیرها، زمانی که توافق ناپذیرند، از اساس تلفیق ناپذیر هم هستند. این همان نوع توافق ناپذیری است که در مورد خیرهایی مشاهده می شود که اجزای سازندهٔ شیوههای کلّی زندگی هستند. این همان صورتی از قیاس ناپذیری ارزشها، پلورالیسم فرهنگی، است که بسیار آسان با نسبی گرایی اخلاقی خلط می شود ـ یعنی این نظر که ارزشهای انسانی همواره نسبت به سنتهای فرهنگی خاصّش درونی هستند و نمی توانند موضوع هیچ نوع ارزیابی یا نقد فرهنگی خاصّش درونی هستند و نمی توانند موضوع هیچ نوع ارزیابی یا نقد فرهنگی خاصّش درونی هستند و نمی توانند موضوع هیچ نوع ارزیابی یا نقد فرهنگی خاصّش درونی هستند و نمی توانند موضوع هیچ نوع ارزیابی یا نقد فرهنگی خاصّش درونی هستند و نمی توانند موضوع هیچ نوع ارزیابی یا نقد فقلانی قرار گیرند. پلورالیسم ارزشی برلین هر سه صورت یا هر سه سطح عقلانی قرار گیرند. پلورالیسم ارزشی برلین هر سه صورت یا هر سه سطح

تضاد در اخلاق را دربر میگیرد زیرا او تصدیق میکند که توافقناپذیری یا قیاسناپذیری در هر سه صورت اتّفاق میافتد.

این مطلب در مورد هر اخلاقی، هر قدر پیچیده و پیشرفته، صدق دارد که بالاخره در آن جاهای خالی و شکافهایی یافت می شود، آن هم به صورتی که قسطعاً دست ما را در بسیاری از معضلات عملی در حنا میگذارد. بر همینسان، فضایل به رسمیت شناختهشده در هر اخلاقی غالباً نمی توانند در فردی واحد با هم گرد آیند و تحقّق پذیرند. عدالت و شفقت، نـرمخویی و شجاعت، نمی توانند با هم به طور کامل در یک فرد تحقّق پذیرند، زیرا نیاز به تواناییهای اخلاقی متفاوتی دارند که به آسانی همنشین نمی شوند. در اینجا تز کمیابی اخلاقی ادر مورد فضایل مطرح می شود که، اگر درست باشد، به عنوان مسئلهای در روانشناسی اخلاقی یا انسانشناسی فلسفی درست است. (بلورالیسم ارزشی از نوعی که برلین بدان معتقد است، اگر در مورد ارزشهایی غیراز ارزش اخلاقی به کار گرفته شود البته با این فرض که می توان تمایزی میان ارزشهای اخلاقی و ارزشهای غیراخلاقی قائل شد و نیز با این فرض که چنین تمایزگذاریی به دردی هم میخورد\_میتواند تز "وفور" باشد و نه كميابي. بلوراليسم ارزشي برلين تز وفور است، زيرا بنيادش بر اين است كه انواع بسیار زیادی از امکانهای انتخاب وجود دارد که قابل تلفیق و ترکیب نیستند و میان آنها باید دست به انتخاب زد، امّا این انتخابها نیامتوافق هم هستند، و بنابراین وقتی که یک دسته را در ترجیح نسبت به دستهٔ دیگر انتخاب کردیم، دیگر معنایی ندارد که بگوییم مقدار معینی از ارزش از دست رفته است. این تلفیقناپذیری و توافقناپذیری غیرتراژیکِ امکانهای انتخاب ارزشمند آشکارا متفاوت از تضاد میان وظایفی است که نسمی توان توأمان

۱. moral scarcity: این اصطلاحی جعلی و برگرفته از اقتصاد است. در اقتصاد «کسیابی» بدین معناست که منابع محدودند و اگر به امری اختصاص یابند دیگر نمی توانند به امر دیگری اختصاص یابند. در این اصطلاح جعلی هم مراد این است که اگر کسی به فضیلتی روی آورد دیگر نمی تواند به فضیلت متقابل آن دست یابد. م.

انجامشان داد و وزن و قدرشان توافق ناپذیر و قیاس ناپذیر است). محتوای عمیقتر پلورالیسم ارزشی برلین در این تز است که در هر اخلاق پیچیده و مرکبی خیرهایی هست که بنا به ماهیتشان تلفیق ناپذیر ند مثلاً شاید خیرهای مربوط به عاملیت خودمختارانه و شرافتمندی و بزرگواری غیرمتأملانه به گونهای که اندیشهٔ اینکه شخصی بتواند در آن واحد هر دو را داشته باشد، یا به هر دو عمل کند، از نظر مفهومی و منطقی اندیشهای ناساز است. این جنبه از پلورالیسم ارزشی برلین تصدیق میکند که هر اخلاقی که نظیر اخلاق خود ما پیچیده و پیشرفته باشد برای ورزندگان و عمل کنندگان به آن معضلاتی اخلاقی و رقابتهایی میان فضایل پدید می آورد که با تعقل و استدلال نمی توان حلشان کرد. یا، به عبارتی دیگر، کمالات تعریفشده در هر اخلاقی نظیر اخلاق ما، یا هر اخلاق مشابهی، متکثر و رقیب هم هستند، و اندیشهٔ کمالی که همهٔ آن کمالات را در بر بگیرد بی آنکه هیچ خسرانی در پی داشته باشد اندیشهای ناساز است.

چنانکه دیدیم، پلورالیسم در سطح کلّی فرهنگها و سنتها، و مفاهیمی از خیر که همراه این فرهنگها و سنتهاست، نیز صادق است. شکلهای متفاوت زندگی ممکن است از اخلاقیّات متفاوت و متمایزی روح و جان بگیرند که فضایلی متباین یا متضاد را مشخّص میکنند، یا، حتّی اگر همان فضایل یا فضایل یکسانی را قبول داشته باشند، به هرصورت رتبهبندی کاملاً متفاوتی برای آنها قائل باشند. اخلاق دورهٔ رنسانس، که نمونهٔ بارزش را می توان در آثار ماکیاولی یافت، و بیانگر احیای فضایل دورهٔ پاگانیسم در جهان باستان بود، و من در صفحات بعد بدان بازخواهم گشت، حاوی مفهومی از هفضیلت، و تعالی، بود که، همانند مفهوم انسانِ دارای روح بزرگ در اخلاق ارسطو، با مفهوم افتادگی و عشق برادرانه در اخلاق مسیحی متفاوت و ناسازگار بود. حتی در جهان باستان، فضایلی که جانبخش و روحبخش اشعار حماسی هومر هستند بسیار متفاوت از فضایلی هستند که در محاورات سقراطی آمده است و با آنها ناسازگارند. این اخلاقهای متفاوت تواناییها یا استعدادها یا

رگههای بسیار متفاوتی از شخصیت را به عنوان فضیّلت مشخّص میکنند که عناصری از اشکال متفاوت زندگی می شوند. همچنین هیچ معیار جامعی نمی توان یافت که با آن معیار بتوان فضایل یا خیرهای مورد قبول در ستّهای فرهنگی متفاوت را سنجید و وزن و قدرشان را معیّن کرد. فضایل برشمرده در حماسه های هومری و فضایل برشمرده در موعظه بسر فراز کوه به گونهای غیرقابل تقلیل از هم دور و با هم در تضادّند، و دو صورت و شکل از بیخ و بن متفاوت از زندگی را جلوه گر می سازند. هیچ نقطهٔ ارشمیدسی ا برای داوری میان آنها نمی توان یافت.

آن تنوّع و افتراقی در اخلاق که برلین در اینجا بدان متوسل می شود همان چیزی است که من آنرا پلورالیسم فرهنگی نامیده ام، تنوّع و افتراقی که ناشی از تمفاوت میان شیوه های کلی زندگی است، که متفاوت از تمضادها و کشمکشهایی است که ممکن است در محدودهٔ یک شیوهٔ زندگی یا محدودهٔ یک اخلاق پیچیده پیش بیاید. چنین تضادهایی که در محدودهٔ یک اخلاق پیش می آیند ممکن است به یکی از دو صورتی که پیشتر مشخص کردیم یا به هر دو صورت ظاهر شوند ـ تضاد و کشمکش میان خیرها یا ارزشها، و تضاد و کشمکش در محدودهٔ خود این خیرها و ارزشها. جا دارد یادآور شویم که هر سه صورت پلورالیسم را در بطن و متن تاریخ، مثلاً تاریخ خودمان، می توانیم سه صورت پلورالیسم را در بطن و متن تاریخ، مثلاً تاریخ خودمان، می توانیم میکنند، و در آن میراث متکثری از اخلاقیّات پیچیده وجود دارد. در واقع، در جامعهٔ خود ما، که اخلاقیّات پلورالیستی بسیار پیچیدهٔ متنوّعی را در دل خود جای داده است، و این اخلاقیّات در محدودهٔ زندگیهای شخصی و فردی غالباً در ستیز قرار می گیرند، سه سطح یا سه نوع پلورالیسم ارزشی را، که در ستیز قرار می گیرند، سه سطح یا سه نوع پلورالیسم ارزشی را، که در گزارش برلین مشخص شده اند، بعضاً نمی توان به آسانی از هم تمیز داد.

۱. Archimedean point: تعبیری استعاری با اشاره به این گفتهٔ ارشمیدس است که نقطهای بیرون از این جهان به من بدهید تا با اهرمی آن را بلند کنم. بنابراین منظور از نقطهٔ ارشمیدسی، نقطهای بیرون از مکان و میدان و محل مورد بحث است...م.

در اینجا می توان این سؤالات معقول را مطرح کرد: مقام و موقع پلورالیسم ارزشي برلين چيست؟ آيا پلوراليسم ارزشي او موضعي در نظريّهٔ اخلاقي يا فرااخلاقی است؟ و اگر چنین است چگونه می توان از آن دفاع کرد؟ یـا بــه هرصورت، تفاوت آن با انواع گوناگون شکگرایی، ذهنگرایی، و نسبیگرایی، که می توان در تاریخ فلسفهٔ اخلاق سراغشان کرد، و در قرن بیستم وجه غالب را داشته اند، جیست؟ از اندیشهٔ محوری تلفیق نایذیری و قیاس ناپذیری، آنگونه که برلین در استدلال خود علیه سنت حاکم بر اندیشهٔ غربی به کار میگیرد، چه درکی باید داشته باشیم؟ روشن است که این سؤالات پاسخی جامع مى طلبد، البتّه اگر \_آنگونه كه من معتقدم\_ موضع بىرلين موضعى شاخص و تازه باشد كه اعتقادات جاري در فلسفهٔ اخلاق و فلسفهٔ سياسي را، چه مربوط به دورهٔ باستان و چه مربوط به دورهٔ مدرن، واژگون میکند. در واقع مى توان نشان داد و اثبات كرد كه نظرية اخلاقي برلين گونهاي است از بلورالیسم عینی، و نه نسبی گرایی یا شک گرایی، و اندیشهٔ بلورالیستی عینی تلفیق ناپذیری و قیاس ناپذیری ارزشها در محتوا بخشیدن به آنچه من آنرا ليبراليسم أگونيستي برلين نـاميدهام جـنبهٔ محوري دارد. ايـن سـؤال كـه آيـا پلورالیسم عینی در اخلاق متضمن یا مؤید لیبرالیسم آگونیستی است یا نه، سؤالي است كه من در فصل پاياني اين كتاب بدان خواهم پرداخت. جا دارد یادآور شویم که می توان روایتهایی از پلورالیسم ارزشی ارائه داد که به اندازهٔ بلورالیسم ارزشی برلین بنیادین و جذّاب نیستند، و این مسئله را می پذیرند که خيرها در زندگي انساني متعدّدند، و غالباً تلفيقنايذير و بمعضاً بـه گونهاي اساسی چنین هستند، امّا منکر قیاس ناپذیری عقلانی آنها می شوند. به عبارت دیگر، می توان منطقاً منکر مونیسم شد \_یعنی منکر این شد که یک ارزش برتر واحد وجود دارد و همهٔ ارزشها ضرورتاً با هم سازگار یا هماهنگ هستند امًا در عین حال بر این نکته بای فشر دکه همهٔ گونه گونیهای خیر ها را می توان در مقام ارزیابی و سنجش و رتبهبندی تابع داوری عقلانی کرد. این نوع ضعیفتر پلورالیسم ارزشی نه متضمّن این تز است که برخی ارزشها از نظر عقلانی قیاس ناپذیرند و نه آن را پیش فرض می گیرد. ایس روایت قویتر پلورالیسم ارزشی است که مد نظر برلین است و اندیشهٔ توافق ناپذیری و قیاس ناپذیری ارزشها در کانون آن جای دارد؛ و من گمان نمی کنم که بتوان روایت ضعیفی از پلورالیسم ارزشی، که در آن اندیشهٔ توافق ناپذیری و قیاس ناپذیری خفه شده است، ارائه کرد که بتواند به نحوی حقّ مطلب را در مورد تضادها و کشمکشهای خیرها، به آن صورتی که در زندگی واقعی می بینیم، اداکند، یا حقانیتی به اندیشهٔ انتخاب عقلانی میان خیرهایی که وجوه مشترکشان اندک است یا وجه مشترکی ندارند ببخشد. بنابراین، در این مرحله معقولتر آن است که بکوشیم درک عمیقتری از اندیشهٔ توافق ناپذیری و قیاس ناپذیری ارزشها، آنگونه که مُراد برلین است، پداکنیم.

خود برلین بیان محکم و نافذ، هرچند پوشیدهای، از تز پلورالیسم ارزشی را در ماکیاولی می یابد و دربارهٔ او می نویسد:

اگر حق با ماکیاولّی باشد، اگر در اصل (یا در واقع، که تفاوت چندانی هم ندارند) محال باشد که بتوان هم خوب بود و انجام وظیفه کرد (بنا به تصوّری که عموم اروپاییان از خوب بودن و انجام وظیفه دارند، خصوصاً بنا به تصوّری که از این دو در اخلاق مسیحی هست) و در عین حال اسپارت یا آتن پریکلسی یا رُم جمهوری یا حتّی رُم آنتونینوسها را ساخت، پس ضرور تاً نتیجه میشود که این اعتقاد که راه حلّی صحیح، عینی، و معتبر می توان برای این مسئله پیدا کرد که انسانها چگونه باید زندگی کنند، خود در اساس درست و صحیح نیست... تصوّر جهان و جامعهٔ انسانی همچون ساختار واحدی قابل فهم ریشه و بنیان همهٔ انواع روایتها از قانون طبیعی است. هماهنگیهای ریاضی فیثاغورسیان، نردبان منطقی صوّر افلاطونی، طرح و الگوی منطقی۔تکوینی ارسطو، نردبان منطقی صوّر افلاطونی، طرح و الگوی منطقی۔تکوینی ارسطو، آنها. پیشرفت علوم طبیعی سبب پیدایش روایتهای تجربی تری از این تصویر و تصوّر و تشبیهات انسان شکلی شد: «بانوی طبیعت» که

گرایشهای متضاد را سامان میبخشد (مثلاً در هیوم و آدام اسمیت)، «آموزگار طبیعت» که بهترین راه خوشبختی را تعلیم می دهد (مثلاً در آثار برخی دائرةالمعارفیان فرانسوی)... این الگوی و حد تبخش مونیستی در بطن عقلگرایی سنّتی، چه مذهبی چه الحادی، چه متافیزیکی چه علمی، بطن عقلگرایی سنّتی، چه مذهبی چه الحادی، چه متافیزیکی چه علمی، چه استعلایی چه طبیعتگرایانه، که ویژهٔ تمدّن غربی بوده است، جای گرفته است. بر همین صخره بوده است که اعتقادات و زندگیهای غربی بنا شده بودند، و به نظر می رسد که ماکیاولی در نهایت این صخره را خُرد کرده است. البته چنین باژگونه کردنی را نمی توان صرفاً به اعمال یک فرد نسبت داد. چنین چیزی نمی توانست، یا به دشواری می توانست، در نظم اخلاقی و اجتماعی پایداری رخ دهد؛ نومینالیستها و سکولاریستهای اخلاقی و اومانیستهای رنسانسی بسیاری، سوای ماکیاولی، بی تردید سهمی در ساختن این دینامیت داشتهاند... امّا این ماکیاولی بود که فتیلهٔ دینامیت را روشن کرد. (۲)

این قطعه نوشته اهمیّت زیادی دارد، نخست از این جهت که ماکیاولّی را پیشگام مُدرن این اندیشه معرّفی میکند که ممکن است ارزشها، فضایل، و اخلاقیّات تلفیق ناپذیر و توافق ناپذیری وجود داشته باشند و درواقع وجود هم دارند. ثانیاً از این جهت که این اندیشه در نزد ماکیاولّی مؤیّد مفاهیم لیبرالی تسامح یا تنوّع نیست ـ آرمانهایی که (به گفتهٔ برلین) اگر ماکیاولّی از آنها خبر داشت نگاهی خصمانه به آنها میداشت.۱۵۱ پلورالیسم ارزشی از آن نوعی که نزد ماکیاولّی میابیم، به گفتهٔ برلین،۱۶۱ ممکن است گرایش به حمایت از آرمان لیبرالی تسامح داشته باشد، زیرا بر این مطلب صحّه میگذارد که یک راه درست زیستن برای انسانها وجود ندارد؛ امّا بالفعل پلورالیسم ارزشی موجود در آثار ماکیاولّی مدافع تسامح نیست و دو مفهوم پلورالیسم ارزشی و تسامح لیبرالی ظاهراً ارتباط منطقی به هم ندارند و از هم مستقل ارزشی و تسامح لیبرالی ظاهراً ارتباط منطقی به هم ندارند و از هم مستقل ادرشی و تسامح لیبرالی ظاهراً ارتباط منطقی به هم ندارند و از هم مستقل ادرشی و تسامح ارزشی ممکن است به دلایل گوناگون به نظر اندیشهای

گریزنده و فرّار بیابد.۱۸۱ معلوم نیست که «ارزشها» چه چیزی را مشخّص و معیّن می کنند\_خیرها، امکانهای انتخاب. فضایل، مفاهیم کلّی خیریا ستّتهای ف هنگی در کلیتشان، با اشکال کلی زندگی، بیا اینکه صرفاً خواسته ها و ترجیحات. امّا این خو د اندیشهٔ تو افق نایذیری و قیاس نایذیری است که ظاهراً در نظر بسیاری افراد بسیار فرار و گریزنده است. وقتی که می گوییم خیرها توافق نایذیر و قیاس نایذیرند منظورمان چیست؟ و چگونه می توان از چنین ادَعایی دفاع کرد و دلایلی در تأییدش فراهم آورد؟ به عبارت دیگر کدام شناختشناسی اخلاقی بنیاد پلورالیسم عینی در اخلاق است؟ آیا، چنانکه خواهم گفت، یلورالیسم عینی صورت دیگری از رئالیسم در اخلاق است که اندیشهٔ توافقناپذیری و قیاسناپذیری ارزشها به صورتی محتوم پیش میں آورد، آن ہے بے صورتی کہ دیگر ادّعای اینکہ چنین ارزشہای توافق نایذیری وجود دارند حمل بر شکگرایی اخلاقی نمی شود، بلکه حكايت از شناخت اخلاقي قطعي مي كند؟ اگر يلوراليسم ارزشي برلين صورتی از رئالیسم اخلاقی است که بر عینیّت ارزشها صحّه میگذارد، چگونه باید چنین چیزی را با این یافشاری او تطبیق داد که در میان توافق نایذیرها و قیاس نایذیرهای متضاد نمی توان شناختی از حقّ و درستی به دست آورد، بلکه فقط باید تصمیمی بی مبنا برای جگونه عمل کردن گرفت؟ و چه چیزی در اندیشهٔ توافقناپذیری و قیاس ناپذیری اینهمه ضدّ مفاهیم رایج عقلانیّت است، به گونهای که این ادّعای برلین را موجّه کند که راهش را از جریان اصلی فلسفهٔ غرب جدا کرده است؟ خلاصه حتّی با فرض اینکه قیاس نایذیری و توافق ناپذیری لب کلام و عین حقیقت هستند، پیامدهای آن برای اندیشهٔ اخلاقی و سیاسی چیست؟ روشنگرترین و سیستماتیک ترین توضیح در مورد اندیشهٔ توافق نایذیری و قیاس نایذیری ارزشها را، که در ضمن از اکثر جهات با گزارش برلین هم وفق دارد، می توان در نوشته های جوزف راز جُست. توضيحمان را بهتر است با اين تذكّر راز بياغازيم كه مي گويد وقتي كه میگوییم دو ارزش نامتوافقند یعنی آن دو ارزش را اصلاً نمی توان با هم قیاس

کرد. (۹) گزارش راز توافق نایذیری به مثابهٔ قیاس نایذیری ممکن است به سا كمك كند كه موارد استفاده برلين از اين انديشه را در نظريّه سياسي و اخلاقیاش بهتر درک کنیم. در اینجا مهم است که به این نکته تو جه کنیم که در گزارش راز توافقنایذیری ارزشها (خیرها، امکانهای انتخاب و غیره) کـاملاً متمایز از برابری کلّی آنها و همچنین کاملاً متمایز از عدم تـعیّن است (و در گزارش برلین هم تلویحاً همین مطلب القا می شود). توافق نایذیری به معنای برابری کلّی نیست زیرا هاگر دو امکان انتخاب نامتوافق باشند، آنگاه عقل نمی تواند هیچ داوری در مورد ارزش نسبی آنها بکند. وقتی که می گوییم ارزش آنها برابر است نوعی داوری دربارهٔ ارزش نسبی آنها کر دمایم، حال آنکه وقستی کسه مسیگوییم نسامتوافیقند هیچ داوری دربارهٔ ارزش نسبی آنها نکردهایم۱۰۱،۱۸ عدم تعین ارزش زمانی پیش می آید که ایس حکم که فلان انتخاب از فلان انتخاب بهتر است یا ارزشی برابر دارند نه صادق باشد نه کاذب.(۱۱) چنین عدم تعیّنی ویژگی غالب زبان و عمل انسانی است، امّا ظاهراً این عدم تعیّن همان چیزی را القا نمی کند که توافق ناپذیری. در واقع آنهایی که به اندیشهٔ توافق ناپذیری به دیدهٔ تردید می نگر ند و نسبت به آن شکّاک هستند غالباً به عدم تعیّنهایی که در داوریهای ما هست متوسّل می شوند و آنرا آلترناتیو هرگونه انکار بنیانی تر یا عمیقتر توافق پذیری قرار می دهند. بدین ترتیب توافق ناپذیری از میان برمی خیزد و ناقص بودن یا ناکامل بودن داوریهای ارزشی ما جایگزین آن می شود (حال چه این نوع عدم تعین علاج پذیر دانسته شود چه لاعلاج). آشکار است که عدم تعین هم به هیچروی بهتر از برابری کلّی ارزشها اندیشهٔ توافقناپذیری را منعکس نمی کند.

در مقابل، توافق ناپذیری ارزشها خود را به صورت شکست در تعدی یا تسری ٔ مینمایاند. «دو امکان انتخاب ارزشمند نامتوافق هستند اگر ۱. هیچیک

۱. transitivity: در منطق، وقتی که به دلیل ثابت بودن حد وسط در دو رابطه، نتیجه از رابطهای به رابطهٔ دیگر انتقال می یابد: مثلاً بگوییم a بزرگتر از b و b بزرگتر از c است، خود به خود نسیجه می شود که a بزرگتر از c است. م.

بهتر از دیگری نباشد، و ۲. امکان انتخاب دیگری هست "بامی تواند باشد" که بهتر از یکی ولی بدتر از دیگری باشد.۱۲۱۵ بنا به اصطلاحی که راز به کار می برد،۱۱۳۱۰علامت توافق ناپذیری، میان امکانهای انتخاب یا ارزشهای زمانی خود را به نمایش میگذارد که داگر امکان آن باشد که یکی از آنها را بهتر کرد بی آنکه در نتیجهٔ این کار بهتر از دیگری شود، و اگر امکان انتخاب دیگری باشد که بهتر از یکی است، امّا بهتر از دیگری نیست، آنگاه دو امکان انتخاب اصلى توافقناپذير هستند.، مثالهايي خارج از حوزهٔ اخلاق مي تواند نيروي شهودی و ادراکی بیشتری به این توضیح صوری بدهد. آیسخولوس و شكسيير هردو نمايشنامهنويسان بزركي هستند، امّا هنر دراماتيك آنها توافق نایذیر [قیاس نایذر] است: غلط است اگر بگوییم که یکی از آن دو نمایشنامهنویس بزرگتری است. با این همه، می تواند درست باشد که بگوییم انوریپیدس نمایشنامهنویس بزرگتری از آیسخولوس است، بی آنکه نتیجه شود که اثوریپیدس نمایشنامه نویس بزرگتری از شکسییر است. آن دو نمایشنامه نویس اصلی مدّ نظر ما توافق نایذیر [یا قیاس نایذیر] هستند، زیرا با آنکه آثارشان در یک ژانر واحد قرار میگیرد، ساختار و محتوای آنها، سبک و مضمونشان، پس زمینهٔ اعتقادی و آدابی که پیش فرضشان است، و صورتهایی از زندگی که به تصویر می کشند، متفاوت تر از آن هستند که بتوان به عنوان نمونههای نمایشنامهٔ تراژیک دست به مقایسهای ارزشی میان آنها زد. این مانع از آن نمی شود که ما دست به داوری آثار این دو نمایشنامه نویس نسبت به خیل معاصران بست تر از آنها بزنيم و آثار آنان را برتر بدانيم، يا اينكه ــو اين شايد جالبتر باشد\_آثار آنان را برتر از اكثر نمايشنامه ها در تمام دورانها بدانيم. (امًا از این مطلب نباید به این نتیجه رسید که تو افق نایذیری یا قیاس نایذیری فقط میان بهترین نمونه های هر ژانری ممکن است پیش بیاید. توافق ناپذیری در هر سطحی که تعدی و تسری یا فیاس ناپذیری فروبشکند بیش می آید). یا مثالهایی در زمینهٔ معماری را در نظر آورید. ما می توانیم کلیساهای جامع به سبک گوتیک یا به سبک باروک را بازشناسیم، امّا چون این دو سبک بسیار

متفاوتند و وجه اشتراکشان ناچیز است، نمی توانیم کلیسای جامع گوتیکی را با کلیسای جامع باروکی مقابل نهیم. و تازه مقایسهٔ آنها با تاج محل یا باغ سنگی ذن در ریوآنجی از این هم بیراهتر است. آنچه در اینجا فرض است، و البته همیشه چنین نیست، این است که پیوستگی و تداوم میان فرهنگها، و همپوشانی و شباهتهای خویشاوندی میان فرهنگها، آنقدر هست که ما را قادر سازد با اطمینان مصنوعات فرهنگی هریک را مشخص کنیم و بگوییم به یک ژانر تعلق دارند. هیچ چیز در استدلال در جهت توافق ناپذیری متکی بر این فرض نیست، زیرا تا جایی که من درک میکنم این استدلال مؤید آن است که توافق ناپذیری میان ارزشها حتی آن زمان که می توان مصنوعات بینافرهنگی را مقولهبندی کرد و آنها را متعلق به همان ژانر دانست پیش می آید.

باز در اینجا توجّه کنید که توافق ناپذیری نوعی نقص یا ناکاملی، مثلاً در معیار ارزش یک چیز یا یک انتخاب، نیست. توافق ناپذیری به این دلیل پیش نمی آید که معیارهای ارزشی چندگانهاند و رتبهبندی آنها نامعین است، و به این دلیل هم پیش نمی آید که مرزهای میان مقولات مختلف چیزها یا امکانهای انتخاب گنگ و مبهم یا متغیر هستند. حتی زمانی کمه تسمامی ایس صورتهای ناکاملی از میان بر داشته شدهاند، باز توافق نایذیری پیش می آید. به کلام راز: دجایی که توافق ناپذیری پیش می آید، توافق ناپذیری حقیقت غائی است. در پشت آن دیگر چیزی نیست، و علامت نقص و ناکاملی هم نیست.۱۴۱۲ همچنین توافق ناپذیری دلالت بر بی تفاوتی ندارد. همانگونه که راز قاطعانه می گوید: اقیاس نایذیری ضامن برابری نقطه های قوّت و ضعف نیست. قیاس ناپذیری به معنای عدم تفاوت نیست و صرفاً نشانگر ناتوانی خرد و عقل برای هدایت عمل است، و نه خُرد و کم اهمیت بودن انتخاب ما،۱۵۱٤ ما دقیقاً زمانی بیش از همیشه یقین داریم که با نوعی توافقناپذیری رویاروییم که هیچیک از این عدم تعیّنها وجود نداشته بـاشد. راز در جـایی دیگر اهمیت اساسی پلورالیسم ارزشی را در امحاء امکان مقایسه میان شيو ههاي مختلف زندگي و خير هاي همراه با آنها به صراحت بيان مي كند:

یر اساس نظری کاهنده مونیستی (در مورد ارزشها)، زمانی که شخصی خوشیها (یا اضطرابات) زندگی خانوادگی را با حرفهای مانند دریانوردی عوض میکند. همان چیزی را که وانهاده است به دست می آورد. یا امیدوار است که به دست بیاورد، حال آن چیز میخواهد خوشی باشد. میخواهد لذّت باشد، میخواهد ارضای تمنیّات باشد یا هر چیز دیگر. تا زمانی که کسی بدرستی نقشه میکشد و موفّق میشود نقشههایش را عملی کند خُسرانی از هیج نوعش مطرح نیست. شخصی لذّت و خوشی اندکتری را که از زندگی خانوادگی به دست میآورد وامینهد تا به خوشی و لذّت بزرگتر زندگی در دریا برسد. اگر پلورالیسم ارزشی درست باشد، این نظر کاملاً خطاست. آنچه شخص از دست میدهد و خسرانی که پیش میآید چیزی کاملاً متفاوت از آنی است که به دست میآورد. حتّی در موفقیّت نوعی خسران و از دست دادن هست. و در همهٔ موارد این داوری معنایی ندارد که شخص بیش از آنکه از دست می دهد به دست می آورد. زمانی که شخصی با امکانهای انتخاب ارزشمند مواجه است و با موفقیّت یکی از این امکانها را انتخاب میکند. در واقع صرفاً یک شیوهٔ زندگی را به جای شیوهای دیگر برگزیده است. و هر دو شیوهٔ زندگی خوب هستند و امکان مقایسه و درجهبندی آنها وجود ندار د. ۱۶۱۱

پس منظور از توافق ناپذیری همان قیاس ناپذیری است قیاس ناپذیری فعالیتهای فرهنگی، دلایل عمل، یا صورتها و شیوههای زندگی ارزشمند. در اخلاق یکی از پیامدهای ضمنی توافق ناپذیری واقعیّت تنوّع و تباین غائی صورتهای قیاس ناپذیر شرف یا برتری یا شکوفایی انسانی است (و البته تنوّع و تباین شرهای قیاس ناپذیر). صورت یا شیوهٔ زندگی یک سرباز حرفهای یا جاسوس، راهبی بودایی، فاحشه یا قیماربازی که با زیرکی خود روزگار میگذراند، صورتهای دانی تر یا عالی تر شکوفایی انسان در قیاس با زندگی میگذراند، محقق، معلّمی وظیفه شناس، یا پرستاری در جذامخانه نیستند. برخلاف آنچه ارسطو میگوید، نمی توان با هیچ رویّهٔ عقلانی هیچ نوع

رتبهبندی پلکانی میان چنین صورتهای متنوّعی از شکوفایی انسانی برقرار کرد. تفکّری خلاف این، به معنای بازگشتن و توسّل به زیستشناسی متافیزیکی باستانی است که خود مبتنی بر کیهانشناسی نیاگرایانهٔ اهداف طبیعی یا زنجیرهای بزرگ از هستیهاست، از آن نوعی که مثلاً در آثار ارسطو یا آکویناس می یابیم. منظور این نیست که صورتهای زندگی فرهنگی یا فردی کم محتواتری وجود ندارند که فضیلتهایشان اندک یا هیچ باشد و درواقع صورتی از شکوفایی انسانی به شمار نیایند. منظور فقط انکار این مطلب است که شکوفایی انسانی صرفاً یک شکل و صورت یا حتّی صورتهای محدود و مشابه دارد.

پلورالیسم ارزشی، در مقام موضعی در نظریّهٔ اخلاقی، زمانی نافذتر می شود که معتقد شویم چنین صورتهای متنوّع و متباینی از شکوفایی انسانی نه تنها عقلاً قیاس ناپذیرند، بلکه تلفیق ناپذیر هم هستند، و بعضاً به گونهای اساسی یا ضرورتاً تلفیق ناپذیرند. پیشتر تلفیق ناپذیری دو خیر خودمختاری و گزینش غیرمتأملانهٔ راهی موجّه و معتدل و شرافتمندانه را به عنوان مثال تلفیق ناپذیری اساسی ذکر کردیم. البته تلفیق ناپذیری و توافق ناپذیری دو چیز کاملاً ممکن است که توافق پذیر و قیاس پذیر باشند. لذّت نشئهٔ حاصل از موّاد مخدر ممکن است که توافق پذیر و قیاس پذیر باشند. لذّت نشئهٔ حاصل از موّاد مخدر ممکن است کاملاً توافق پذیر و قیاس پذیر باشند در ستکم بر اساس برخی گزارشها، نظیر گزارشی که در حساب لذّتی آ بنتام از سر جمع لذّتها و دردها آمده است. علاوه بر این، تلفیق ناپذیری آنها ممکن است کمتر اساسی یا بیشتر اساسی باشد. ممکن است مقدار بیشتری از یک خیر متضمّن کم شدن خیری دیگر باشد، و در این صورت این دیگر کار عقل یا حکمت عملی است که مخلوط درست و بهتری از چنین خیرهای تلفیق ناپذیر اما توافق پذیری را معیّن کند. یا ممکن است

<sup>1.</sup> atavitistic 2. felicific calculus

خیرهای تلفیق ناپذیر آلتر ناتیو هم باشند: یعنی فقط در صورتی بتوانیم به یکی برسیم که از دیگری به کلّی صرف نظر کنیم. در اینجا نیز با تمام این احوال ممکن است آن خیرها کاملاً توافق پذیر باشند. وضع بغرنج زمانی پیش می آید که خیرها اساساً تلفیق ناپذیر و در ضمن توافق ناپذیر یا قیاس ناپذیر باشند. چنین وضعی غالباً زمانی پیش می آید که خیرها مربوط به انواع و صورتهای کاملاً متمایز و ناسازگاری از زندگی اجتماعی باشند؛ امّا بعضاً در محدودهٔ سنّتهای فرهنگی هم که به رسالتهای متمایزی معترفند که هریک فضایل مربوط به خود را دارد چنین وضعی پیش می آید. چنین سنّتهای فرهنگیی در تاریخ بشر عادی هستند. همانگونه که همشر متذکّر شده است:

نفوذ و تأثیر هیوم، کانت، و فایده گرایان در فلسفهٔ اخلاق معاصر چنان عظیم بوده است که به ما امکان داده است فراموش کنیم که قرنها جنگجویان و راهبان،مالکانودهقانان، تاجران و صنعتگران، موسیقیدانان یا شاعرانی که با شعر و موسیقی و صناعت خود زندگی می کردهاند با فضایل واستعدادهای متفاوت و متمایزی در جامعه همزیستی داشتهاند... نقشها و کارکردهای اجتماعی گوناگون، هریک با فضایل خاص خود و تکالیف و الزامات ویژه، وضعی عادی در اکثر جوامع در سرتاسر تاریخ بوده است. ۱۷۱

در محدودهٔ هر فرهنگ پیچیدهای، نوعاً انواع گوناگونی از صورتهای زندگی وجود خواهد داشت، که هریک فضایل خاص خود را دارند که در دسترس افراد بسیار است، اما امکان تلفیق این صورتهای زندگی در محدودهٔ زندگی یک فرد وجود ندارد. شاید علّتش این باشد که مثلاً فضایل یک راهبه اساساً راه به فضیلت معشوق بودن نمی دهد، یا شاید علّتش ایس باشد که، گرچه فضایل مختلف ممکن است در فرد واحدی گرد آیند و تلفیق شوند، امّا هریک جا را برای دیگری تنگ میکنند، و یا شاید فقط در صورتی توأمان می توانند متحقق شوند که به تحقق هریک در سطح پایین باشد. در اینجا ما به

مثالهایی از کمیابی اخلاقی برمیخوریم که قبلاً بدان اشاره کردیم. صورتهایی از شکوفایی انسانی ممکن است به این دلیل اساساً تلفیقناپذیر باشند که متعلق به ساختارهای اجتماعی یا سنتهای کلی فرهنگی هستند که خودشان اساساً تلفیقناپذیرند. یا ممکن است بدین دلیل در این سطح بنیانی تلفیقناپذیر باشند که لازمهشان وجود فضایلی در فرد عامل است که بنا به روانشناسی اخلاقی یا انسانشناسی فلسفی تحققشان با هم ناممکن است. این نوع اخیر از تضاد ارزشی را می توان تضاد ارزشی تجربی نامید، زیرا بستگی به ویژگیها یا شرایط ما دارد و این ویژگیها و شرایط بنابر تصور می توانستند دیگر باشند مرقدر هم که تصور چنین امکانی دشوار باشد. تضاد عمیقتر خیرها یا فضایل را که میان توافیقناپذیرهای اساساً غیرقابل تلفیق پیش می آید می توان (همانند برلین در اکثر موارد) تضاد ارزشی مفهومی (و نه تجربی) دانست و نامید.

ممکن است ربط و پیوندی میان امتناع مفهومیِ تلفیق صورتهای فرهنگی اساساً متفاوت و توافق ناپذیریهای معنایی که در فلسفهٔ علم معاصر مورد پژوهش قرار گرفته است وجود داشته باشد، امّا اگر چنین باشد این پیوندی نیست که گزارش برلین بر آن تأکید کند. در واقع او با زحمت می کوشد بر این نکته تأکید کند که حتّی میان صورتهای بسیار متباین زندگی فرهنگی می تواند تفاهم متقابل و ارتباط وجود داشته باشد ـ تفاهم و ارتباطی از آن نوع که نسبی گرایی، و بنابراین تزهای توافق ناپذیری معنایی، منکر آن هستند یا در را به روی آن می بندند. علاوه بر این، امتناع مفهومیِ تلفیق برخی فضایل در نظر برلین ممکن است حتی در یک صورت واحد از زندگی فرهنگی هم که واژگان مشترک (هرچند پیچیدهای) دارد بروز کند و بنابرایس دیگر در ایس مورد توافق ناپذیری معنایی نمی تواند مطرح باشد. به نظر می رسد که ادّعای برلین این است که خود ماهیّت قدرتهای اساسی بشری چنان است که آنها و خورهای متصل به آنها ذاتاً با یکدیگر رقیبند و برخلاف آنچه ارسطو متکبّرانه فرض می کند متقابلاً حامی یکدیگر نیستند.

پلوراليــم ٧٧

و دامنهٔ این رقابت محدود به زندگی اخلاقی نیست. غالباً ممکن است پیش بیاید که خیرها در زندگی فردی خیرهای اخلاقی و برتریها فیضایل اخلاقی نباشند. (من در اینجا آن مسئلهٔ مهم و دامنهداری را که در آثار برنارد ويليامز عميقاً مورد يؤوهش قرار گرفته است١٨١به كلِّي كنار ميگذارم، يعني این مسئله که آیا درک و مفهوم فعلی ما از اخلاق همجون حوزهٔ جداگانهای از زندگی عملی و تفکّر چیزی عقلانی است یا نه، و این سؤال مرتبط با آن، که آیا تمایزاتی که ما میان دلایل اخلاقی و دلایل غیراخلاقی، و میان برتریهای محض و فضايل اخلاقي قائليم قابل دفاع، غيردلبخواهي، يا حتى كاملاً قابل فهم است یا نه). بنابراین ممکن است قدرت فکری تحلیل دقیق و موشکافانه نتواند توأمان و همراه با قدرت عظیم همدلی تخیلی با دیگران در یک شخص واحد گرد آید. یا، چنانکه در فصل پیش گفتیم، ممکن است قیدرت خیلاقهٔ هنرمند با رشد شناخت او از خویش رو به کاهش بگذارد. اگر چنین باشد که در مواردی آشکارا چنین است دیگر دلیلش کوتاهی عمر آدمی یا کمیابی منابع نخواهد بود، بلکه دلیلش این خواهد بود که خیرها و فضایل مربوطه دقیقاً بنا به ماهیّتشان رقیب هم هستند. در مواردی که ایـن امـر مـربوط بـه ساختارهایی اجتماعی نیست که نمی توانند در هم شوند، مسئله در مقام روانشناسی اخلاقی صدق پیدامی کند. اینکه این جنبه از پلورالیسم ارزشی در آثار برلین دستکم تا حدودی ـ تزی انسان شناختی است نکته ای است که من در همين فصل بعداً بدان بازخواهم گشت.

تز پلورالیستی قیاس ناپذیری ارزشهای غائی یا بنیادین که برلین مطرح میکند به همان اندازهٔ خیرها در مورد شرها نیز مصداق دارد. این نکته اگرچه در گزارش او کمتر بر آن تأکید می شود در اصرار او بر واقعیّت تراژدی اخلاقی مورد تصدیق قرار میگیرد، چیزی که فلسفهٔ اخلاق در مقام یک رشتهٔ خاص ظاهراً میل دارد که به هر ترفندی هست آنرا از آگاهی وجدانی ما برانید. در اینجا نیز مسئله خود را به صورت شکست در تعدّی و تسری می نمایاند. ۱۹۱۱ ممکن است من رژیمی تو تالیتری را که در آن آزادی بشری به شکلی گسترده و

عمومی سرکوب می شود، امّا قتل سیاسی در آن کمتر رخ می دهد یا اصلاً رخ نمی دهد، شری بزرگتر یا کوچکتر از استبدادی سنتی بدانم که آزادی را کمتر سرکوب میکند امّا قتل سیاسی در آن امری رایج است. نکته اینجاست که داوری من هرچه باشد، اگر آنچه در موردش داوری میکنیم توافقناپذیرهای حقیقی باشند، قابل تسری از طریق استنتاج متعدّی به رژیم ثالثی که ویژگیهای متفاوتي دارد نخواهد بود، حتّى اگر بتوانيم اين رژيم سوّم را با هريک از اين زوج اولیّهٔ اصلی مقابل نهیم. علّتش هم در توافق ناپذیری [یا قیاس ناپذیری] سرکوب آزادی فردی با خشونت سیاسی است. رژیم چکسلواکی در دههٔ ۱۹۷۰، که رژیمی تو تالیتری بود که عمدتاً خود را از طریق اجبار اقتصادی حفظ مي كرد تا خشونت سياسي، قابل قياس يا قابل توافق با رژيم سوموزا در نیکاراگو نه نبود که استبداد سنتی آدمکشانهای بود. ما می توانیم رژیم سومی حمثلاً رژیم کمونیستی در مغولستان را بدتر از هریک از این دو رژیم قبلی بدانیم، زیرا هر دو شر قیاس ناپذیر یا توافق ناپذیر خشونت سیاسی و اجبار گستردهٔ اقتصادی را با هم داشت؛ اگر چنین باشد، با موردی روبروییم که دو رژیمی که عقلاً از بابت بدبودنشان قابل قیاس نیستند با رژیم سؤمی توافق نایذیر یا قابل قیاس هستند که بدتر از هریک از آن دو است. یا می توانیم رژیم دیگری مثلاً یوگوسلاوی کمونیست را بدتر از رژیم نیکاراگوئه بدانیم، بی آنکه آن را بدتر از رژیم چکسلواکی به حساب آوریم؛ در این مورد، آشکارا تفاوت میان توافق ناپذیری و برابری کلّی را به رأی العین می بینیم. این شکست در قیاس پذیری میان شرهای زندگی بشری مهم است اگر، همانگونه که برلین بعضاً میگوید، این را از ویژگیهای پلورالیسم او به حساب آوریم که نه تنها منکر تلفیق نایذیری همهٔ خیرهاست، بلکه وابستگی بسیاری از خیرها را به شرها می پذیرد و تصدیق می کند. در نظر برلین و نیز در نظر من، این در مورد هر نگرشی به خیر و شر که واقعبینانه و وفادار به تجربه باشد مصداق خواهد داشت: اگر خیرها و شرها را به گونهای طبیعت گرایانه و بدون استفاده از مقدّمات و مفروضات الاهيّاتي يا متافيزيكي معيّن كنيم چنين چيزي درست پلوراليسم ٧٩

و آشکارا درست خواهد بود. آنچه جا دارد متذکرش شویم این است که توافقناپذیریهای ناشی از تضاد خیرها با شرها، که خون حیاتی داستان و نمایشنامه است، اگر در فلسفهٔ اخلاقی پذیرفته شوند چیزی غریب خواهند بود.

خود برلین پلورالیسم ارزشیاش را در نویسندگانی چون ماکیاولی، مونتسكيو، ويكو، و هردر بازجسته و تشخيص داده است كه يا بـه صورت آموزهای آشکار در آثارشان عیان شده است، یا در غیراین صورت پیش فرض بياننشده انديشهشان بوده است. حال اين سؤال پيش مي آيد كه آيا اين آموزه، به آن شکلی که در آثار برلین می یابیم، آموزهای اصیل و ابتکاری است یا نه. اینکه در زندگی اخلاقی ما باید بدون کمک اصلی فراگیر ارزشها را با هم متعادل کنیم نظر و نگرش شهودگرایان اخلاقیی نظیر راس و رشدال<sup>۲</sup> بود که آثارشان در دههٔ بیست در آکسفورد، زمانی که برلین دانشجوی آنجا بود، خوانده مي شد. امّا در آثار برلين هيچ مفهوم شهودگرايانه بـا جـنبهٔ اخـلاقي نیست که تضادهای میان ارزشهای توافق ناپذیر را بتوان به نحوی با آن آشتی داد، و در مقابل، در آثار شهودگرایان هم هیچ التفاتی به توافق ناپذیری خیرهایی که با صورتهای کلّی زندگی همراهند دیده نمی شود. پس با اطمینان مي توان حدس زد كه پلوراليسم ارزشي برلين ديني به شهودگرايان آكسفورد ندارد. خویشاوندی موجهتری را می توان میان آثار ماکس وبر و برلین تشخیص داد که برلین از او نقل قول هم میکند. (۲۰)این شباهت را باید در آنجا جُست کمه وبر از برخورد ارزشهای آشتی ناپذیر، و درواقع اخلاقیّات آشتی ناپذیر، در زندگی سیاسی یاد می کند. آنچه در آثار ویر نیست گزارشی از منابع و منشأهای چنین برخوردهایی در روانشناسی اخلاقی، در انسان شناسی فلسفی، یا در تضادَ میان صورتهای فرهنگی متفاوت است. امّا به هر روی، اگر

۱. William David Ross ، (۱۹۷۷\_۱۸۷۷). فیلسوف اخلاقی و ارسطوشناس بریتانیایی. ۲. Hastings Rashdall ، (۱۹۲۲\_۱۸۵۸). مورخ، متألّه، و فیلسوف اخلاق انگلیسی.

بخواهیم چیزی بیابیم که از پیش خبر از پلورالیسم ارزشی برلینی می داده است باید آنرا در اندیشهٔ وبر بجوییم که از دیدگاه آگونیستی نسبت به زندگی سیاسی دفاع می کند و نقاط اشتراک و تماش زیادی با دیدگاه برلین دارد.

جا دارد پیامدهای پلورالیسم برلینی را برای نظریّهٔ اخلاقی و از آنرو برای الليشة سياسي بيشتر بررسي كنيم. شايد مستقيمترين بيامد آن ضربت مرگباری باشد که، در صورت صدق، بر فایده گرایی وارد می آورد. زیرا اخلاق فايد، گرايانه يا پيامدگرايانه در همهٔ اشكالش بستگي به امكان تجمّع فايد، ها و جمع بذیری پیامدها، یا کلاً قیاس بذیری حالات و اموری دارد که وارد ارزیابی فایدهگرایانه میشوند، و این چیزی است که تیز توافی نایذیری یا قیاس ناپذیری آنرا از میان می برد. اگر پلورالیسم ارزشی درست و صادق باشد، حساب لذَّتي بنتام كوششي براي انجام امري محال است، يعني کوششی است برای توزین و رتبهبندی خیرهایی که به گونهای فروناکاستنی متباین و قیاس نایذیر هستند، آن هم با یک معیار و مقیاس واحد. تز یلو رالیسم این است که خیرهای زندگی بشری در موارد زیادی بر هم افزودنی و کمیتی محض (اسكالر) نيستند. اين وضع امكان داوريهاي قياسي در مورد فايده كلّي یا سرجمع فایده را که فایده گرایی ترجیحی معاصر فایده گرایی کالاسیک یا فایده گرایی حالت ذهنی مطرح می کنند از میان می برد. توجه کنید که هیچ چیز در پلورالیسم حول محور مشکلات مربوط به قیاسهای بین الا**شخاصی** در مورد فایده نمی گردد: پلورالیسم در موارد زیادی امکان داوری در محدوده زندگیهای فردی را منتفی می داند. همچنین توجه کنید که پلورالیسیم برلین مدّعی نیست که مجموعههایی موردی از توافق ناپذیری وجود دارنید و در نتیجه بیشینه کردن فایده گرایانه همواره مقدور و ممکن نیست: پلورالیسیم برلین این ادعای اساسی تر رو در عین حال اگر تجربهٔ بشری راهنمای ما باشد، این ادعای قابل دفاع تر است که توافق نایذیری کاملاً بر زندگی انسان،

<sup>1.</sup> consequentialist

و از آنرو بر استدلال عملی، حکمفرماست. ایراد پلورالیسم بر فایده گرایس صرفاً این نیست که توافق ناپذیری امکان آن بیشینه کردنی را که متکای فایده گرایی است از میان برمی دارد؛ ایراد پلورالیسم بر فایده گرایس ایس هم هست که تصوّر فایده گرایانه از بهترین حالت امور غالباً سرابی بیش نیست. اگر حق با برلین باشد، ما کلاً هیچ درک منسجمی از این نداریم که بهترین حالت امور چگونه چیزی می تواند باشد. همیشه عمل کردن در جهت بهترین، استراتژی نامشروعی در زندگی اخلاقی است، آن هم نه صرفاً به این دلیل که این استراتژی در تقابل با قید و بندهای فریضهای (یا عدالت بنیاد) وظیفه و حق قرار می گیرد، بلکه بیشتر به ایس دلیل که در اکثر موارد ما نمی توانیم بدانیم و عملاً هم نمی دانیم که بهترین حالت امور چیست و کدام است، حتّی زمانی که تمامی نقصها و عدم تعیّنهای شناخت و داوریمان را به حساب آورده باشیم.

پلورالیسم برلین لیبرالیسم او را کاملاً از لیبرالیسم جان استیوارت میل متمایز می کند. البته لیبرالیسم میل هم نسبت به تنوع انسانی نگاه مهربانانهای دارد. این از اعتقادات اساسی میل بود که اقتضائات خوشبختی و شکوفایی در مورد افراد مختلف فرق می کند، شاید به این دلیل که افراد طبیعت یا ماهیتی دارند که حاوی بهرهمندیها و نیازهایی است که از جهات بسیاری منحصر به فرد یا منحصر به خود آنان است. جامعهٔ لیبرالی بدین دلیل توصیه می شود که چنین جامعهای از طریق «آزمایش شیوههای زیستن» انواع گوناگونی از شکوفاییهای فردی را در پناه خود می گیرد. درواقع در اندیشهٔ میل تنشهایی میان اعتقاد او به تنوع سرشت بشر و فردیت اشکال شکوفایی مناسب برای هر فرد از یک سو، و گزارش او از لذّات عالیتر از سوی دیگر وجود دارد مر فرد از یک سو، و گزارش او از لذّات عالیتر از فعالیتها یا ارضائاتی به تصور درمی آید که شامل به کارگیری قدرتها و تنواناییهای خاص انسان می شود. مثلاً میل این امر را مسلم فرض می کند که لذّات عالیتر از نظر می شعوانی. میل به نظرش می شود. مثلاً میل این امر را مسلم فرض می کند که لذّات عالیتر از نظر خواهند بود و نه جسمی و شهوانی. میل به نظرش خواهند بود و نه جسمی و شهوانی. میل به نظرش

نرسیده بود که اگر طبیعت انسانی آن تنوّع و فردیّتی را دارد که مدّعای اوست، آنگاه افراد مختلف خواهند خواست که قدرتها و تـوانـاییهای نـوعاً انسـانی متفاوتی را در خود رشد دهند. همچنین به نظر میل نرسیده بو د که رشد دادن برخی از این قدرتها و تواناییها مانع رشد برخی دیگر از قدرتها و توانیاییها خواهد شد. مثلاً، به نظر او نرسیده بود که رشید دادن حس ذائقه پیا لذّات جنسی ممکن است همان قدر احتیاج به استفاده از قدرتهای بشری داشته باشد که رشد دادن توانایهای تحلیلی یا همدلی تخیلی، نظیر آنچه در پرداختن به فلسفه یا هنر هست، و در نتیجه یک نوع از لذَّتهای عالیتر طبیعتاً جا را برای لذَّات دیگر تنگ خواهد کرد. اساسی تر از همه اینکه او این واقعیّت را در نظر نميگيرد كه در محدودهٔ طيفي از لذّات عاليتر، حتّى لذّاتي كه در دسترس هر فردی است و بسنابر سرشت هر فرد هم برای آن فرد مناسب است، تلفیقناپذیریهایی وجود خواهد داشت که برخی از آنها اساسی خواهند بود و نه صرفاً محتمل یا ممکن به امکان خاص. بنابراین، فرد ممکن است در درونش هم نیازی به خطر کردن احساس کند و هم نیازی به امنیت، هم نیازی به ابتکار و هم نیازی به برخورداری شادی از تکرار کردن، و ارضای این نیازها ممكن است نيازمند رشد دادن به تواناييها، استعدادها، و فضايلي داشته باشد که نتوانند با هم و در کنار هم باشند. (تازه من اینجا بحث جالب مربوط به افرادی را که زندگیهایشان با اندیشهٔ پارفیتی خویشتنهای پیشین و پسین مرتبط است ۲۱۱ کنار می گذارم، زیرا کاوش درست در آنها ما را از حوزهٔ بحثمان خیلی دور میکند). خلاصه، میل با واقعیت تضاد و حتی تناقض در سرشت افراد رویارو نمی شود، واقعیّتی که اگر آرمان فردیّت هماهنگی را که میل از هومبولت اخذ كرده بود ويران نكند دستكم آن را مشروط و مقيّد ميكند. آنچه مد نظر برلین است و بدان توجه می کند دقیقاً آن انتخابهای اساسی است که

۱. Derek Parfit ). فیلسوف انگلیسی، متولد چین. بحث اصلی او در کتاب دلایل و اشخاص (۱۹۸۴) مربوط به هویت خویشتن در طول زمان است.

پیچیدگی طبیعت آدمی و نیازهای متضاد اقتضا میکند.

البتّه ليبراليسم ميل از اين نظر نيز از ليبراليسم برلين جدا مي شود كه ميل برای لیبرالیسمش بنیادی فایدهگرایانه قائل می شود. من خود در بحثی استدلال کر دوام که این ادعای میل که جامعهٔ لیبرالی بهترین جامعه برای خوشبختی است حداکثر ادعایی است که غیرمنطقی و نامعقول نیست و گواهیهای موجو د آنرا قاطعانه نقض نمی کنند. ۲۲۱ ایراد جدّیتری که برلین بر میل وارد میکند۱۳۲۱این است که اندیشه و تصور خوشبختی در آثار میل چنان تطوّر يافته است كه استفاده از آن در هيچ نوع حساب لذّتي ممكن نيست: اين اندیشه نزد میل دقیقاً همان تنوّع فرو ناکاستنی خیرهای انسانی را مینمایاند كه پلوراليسم برلين معين ميكند. يعني در نهايت ليبراليسم ميل برخلاف تمامي نيّات او صورتي از اخلاق فايده گرايانه نيست، زيرا فايده گرايي ليبرالي در نهایت موضعی عملی در اندیشهٔ اخلاقی یا سیاسی نیست. در نهایت، میل انتخاب و فردیّت را به خاطر خودشان است که ارج مینهد و نه به خاطر آنکه انتخاب و فردیّت خوشبختی عام را افزونتر میکنند. اگر قائل به این باشیم، ليبرالسيمهاي ميل و برلين به هم نزديكتر ميشوند، امّا باز هم از هم فاصله بسیار دارند. زیرا جنبهای محوری در پروژهٔ میل، چه در نظام منطق، چه در فایده گرایی، و چه در رسالهٔ دربـارهٔ آزادی، بسط و تکوین نظریّهای است که بر زندگی عملی حاکم خواهد بود. برای میل وجود معضلات غیرقابل حل در زندگی اخلاقی یا سیاسی ممکن نیست، زیرا چنین آرمانی عقلانیت را که در کانون فایده گرایی کلاسیک جای دارد و او هرگز، علی رغم تجدید نظرهای دیگرش در میراث فایده گرایی، از آن جدا نشد، محو و نابود می کند. بنابراین ليبراليسم ميل انديشة انتخاب راديكال انتخاب بدون معيار، زمينه، مبنا، يما اصول ــ را که در بطن لیبرالیسم برلین جای دارد ناممکن میکند.

در این نقطه به شاخصترین و مهمترین پیامد پلورالیسم برلین برای اندیشهٔ سیاسی میرسیم. پلورالیسم او نه تنها از فایدهگرایی بلکه از اخلاق کانتی و از نظریههای لاکی حقوق بنیادین هم فاصله میگیرد زیرا منکر آن می شود که می توان اخلاق سیاسی منسجم و سازگاری را صور تبندی کرد و در یک اصل واحد يا نظام منتظمي از اصول بيانش كرد. اين انديشه كه ساختاري از حقوق همامکان،۱۲۴۱ یا نظامی جفت و جور از قید و بندهای جانبی،۱۲۵۱ یا مجموعهای از آزادیهای اساسی وجود دارد، ۲۶۱ آنگونه که این اندیشه ها در آثار متفکّران لیبرال اخیر که پیرو سنّت کانتی هستند، نظیر استاینر، انازیک، و راولز پر ورانده می شود، مورد انکار برلین قرار می گیرد. فایده ممکن است در تضاد با آزادی، آزادی در تضاد با برابری، و فردیت در تضاد با کمونته یا باهماد قرار گیرد: هیچیک از این ارزشها یا خیرهای سیاسی از همدیگر مشتق نمی شوند، و هریک از آنها هدف غائی و ارزشی ذاتی است، و تضاد آنها را نم , توان با توسّل به نظریّهٔ اخلاقی فشرده و سازگاری حل کرد. برخلاف دوورکین، که معتقد است ۱۲۷ آنچه در لیبرالیسم اساسی است اندیشهٔ برابری است، برلین به صراحت می گوید که این آزادی است که ارزش کانونی و محوری در لیبرالیسم است. او همچنین در این مورد هم صراحت دارد که مدّعای آزادی مدّعایی مطلقگرایسانه نیست، و متعادل کردن آزادی با سایر ارزشها معقول و اجتناب نایذیر است، و تازه خود آزادیهای متضاد، از جمله آزادیهای منفی را، در مواردی که توافق ناپذیر و قیاس ناپذیر هستند، باید با هم متعادل کرد. بر همین اساس، اگرچه او تأیید می کند که آزادی از ارزشهای اساسی و بنیادین در اخلاق سیاسی لیبرالی است، امّا منکر آن می شود که می توان نظریهای در مورد حقّ بنیادین آزادی یافت. از همه مهمتر اینکه او مصرانه می گوید وظیفهٔ فلسفه روشن کردن تضادهایی از این دست است و نه تجویز برابرنهادنی خاص و رسیدن به تعادلی مشخص [میان ارزشها]. در نظر برلین هیچ نظریه یا هیچ اصلي نمي تواند حاكم بر اين انتخابها باشد، دقيقاً به اين دليل كه اين انتخابها، انتخابهایی اساسی و رادیکال میان توافق نابذیرها با قیاس ناپذیرها هستند. در اینجا منتقد برلین ممکن است بپرسد: اگر هیچ نظریّهای نتواند باشد که

<sup>1.</sup> Hillel Steiner

براساس آن چنین انتخابهایی جرح و تعدیل شوند، پس پلورالیسم برلین در نهایت چه تفاوتی با شکگرایی اخلاقی یا نسبیگرایی اخلاقی دارد؟ چه چیزی آن را از خیل آموزه های ذهنگرایانه ای که بر اخلاق در قرن بیستم حاکم بو دماند متمایز میکند؟ تفاوت اساسی و حیاتی در این ادّعای برلین است که ما میدائیم که تضادهای میان ارزشهای غائی اصیلند: یعنی میدانیم که ایس تضادُها، تضادُهایی میان خیرهایی هستند که تقلیل ناپذیر و توافق ناپذیرند. ما از واقعیّت اخلاقی شناخت داریم، چنانکه تصدیق و اذعان به چیزی دیگـر ابطال كردن آن است. در اينجا استدلال برلين مشابه استدلالي است كه او عليه جبرگرایی و موجبیّت علّی عرضه میکند. این از ویـژگیهای بـنیادین تـجربهٔ عادی ماست که خیرها در تضاد هستند، درست همان طور که تجربهٔ عادی به ما میگوید که عاملانی آزاد هستیم و نه فعل پذیرهایی جبری یا موجبی. فقط نظريهاي فوقالعاده قدرتمند مي تواند اين يقينهاي يديدارشناختي را جاكن کند؛ و در هر دو مورد، چنین نظریّهٔ قدرتمندی وجود ندارد. روایت خاص برلين از رئاليسم اخلاقي بر واقعيّتي اخلاقي تأكيد ميكند كه نـامعيّن است، زیرا هرچند محتوای آن بسیار معین است، همچنانکه تضادهایشان معین است، هیچ «پاسخ صحیحی» در مواردی که این تضادها توافق نایذیر هستند وجود ندارد. علاوه بر این، تجربه به ما میگوید که چنین تیضادَهایی بـعضاً تراژیک هستند، زیرا در این موارد ما هرچه بکنیم کار غلطی کردهایم و بعضاً غلطی که تصحیحپذیر هم نیست. چرا ما باید به دنبال کنار گذاشتن این دادهٔ تجربی به حکم نظریهای اخلاقی باشیم؟ اینگونه نظریه ها خودشان به هیچروی مجاب کننده نیستند. پس پلورالیسم برلین دیدگاه شکّاکانهای نیست، زیرا او تصدیق میکند که چنین تضادهای ارزشیی خود جنزئی از شناخت اخلاقی ما هستند و انکار آن (همان طور که ویلیامز بدرستی گفته است) جدا شدن از حقیقت و صدق است، (۲۸) جدا شدن از وفاداری به تجربهٔ عملی است. برلین یا هیچ مدافع دیگر توافق ناپذیری و قیاس ناپذیری، منکر این نیست که تجربهٔ ما ممکن است چنان نازل و فقیر باشد که بسیاری از موارد انتخاب

میان توافقناپذیرها و قیاسناپذیرها دیگر برایمان پیش نیاید. درواقع، اگر اخلاق فایدهگرایانه، یا اخلاق کانتی، یا هرنوع دیگر از عقلگرایی اخلاقی را اتخاذ کنیم، بسیاری از خیرهایی که می توانند چنین توافق نایذیریهایی را پدید آورند از میان میروند. هیچ چیز ناسازگاری در نظریّهٔ اخلاقی عقلانیی نیست که می خواهد خیرهایی را که در تجربهٔ ما از زندگی اخلاقی توافی ناپذیر هستند توافق پذیر کند. این یک امکان است و تا حدودی دلیلش این است که بسیاری از خیرهای توافق ناپذیر برای آنکه وجود داشته باشند وابستهٔ اعمال یا ورزشهای خاص، یا صورتهایی فرهنگی هستند که بـازسازی عـقلگرایـانهٔ زندگی آنها را به تحلیل میبرد و نابود میکند. در جامعهٔ ما، خیر دوستی با خیر پول توافق پذیر نیست: ما برای گوش دادن به درددل دوستانمان از آنها حقّ مشاوره نمیگیریم، و اگر بگیریم به معنای مرگ دوستی در مقام کار و ورزشی رایج میان ما خواهد بود. به احتمال قریب به یقین، چیزی مانع چنین دگرگونیی در زندگی اخلاقی نخواهد بود، زیرا، هرچند خیردوستی قدمتی دستکم تا زمان ارسطو دارد، به هرصورت خیر انسانی عام و همگانی یا نوعی نیست. این (همانگونه که راز تبصور می کند) ۲۹۱ نشبان می دهد که توافق نابذیریها، حتی میان خیرهای اساساً تلفیق ناپذیر، ممکن است بر اثر تغییراتی در آداب و رسوم سازندهٔ آنها از میان بروند و خُرد شوند. مثلاً، فرد فایده گرایی که پیشنهاد می کند انجام آزمایش پزشکی در دناکی بر روی طفلی با حساب لذَّتي سنجيده شو د و آنرا با توليد آسيير ينهاي بهتر توافق يذير مي كند، نمی تواند محکوم به ناسازگاری در استدلال شود، بلکه فقط می توان گفت او نسبت به آن صورت از زندگی اخلاقی که سبب توافق ناپذیری چنین آزمایشی با تسکین دردهای خفیف می شود حساس نیست. برای نظریه بر دازی کانتی که دست به عمل غیر عادلانهای برای پیشگیری از شرّ و زیانی بدتر، در زمانی که این دو توافق پذیرند، نمی زند، یا برای نظریه بردازی کانتی که منکر آن است که معضلات اخلاقی غیر قابل حلّی هست که در آنها دست به هر انتخابی که بزنيم متضمّن زيان و شرّي هم خواهد بود، نمي توان هيج استدلال و برهاني پلورائيــم

عرضه کرد که او را مجاب به ترک نظریّهٔ اخلاقی اش کند. مسئله در واقع این است که باید به کدام یک اولویّت داد ـ واقعیّتهای پدیدارشناختی زندگی اخلاقی یا اقتضائات نظریّه. در نظر برلین آنچه شایستهٔ اولویّت دادن است پدیدارشناسی زندگی اخلاقی است که توافق ناپذیریها و انتخابهای اساسی و رادیکال در آن فراوان است، و برای این اولویّت دادن همین یک دلیل برای او کفایت میکند که نظریّه های اخلاقی که میخواهیم جایگزین آن کنیم بسی ضعیف و بی بنیه هستند. واقعیّت این است که ما حساب لذّتی عملی و قابل به کارگیری، یا گزارشی از ساختار حقهای همامکان نداریم. دلیل ندارد که ما غنا و عمق زندگی اخلاقی را، با همهٔ معضلات غیرقابل حلّش، رها کنیم و به چشماندازهای تُهی و پوچ نظریّهٔ اخلاقی روی بیاوریم.

پس در مورد آن خیرهایی که مختص اشکال معینی از زندگی هستند، و عام نیستند، می توان با از بین بردن آداب و رسوم تأسیسی که این چیزها را به وجود می آورند، بر توافق ناپذیری غلبه کرد. به نظر می رسد که پروژه اخلاق فاید، گرایانه و اخلاق کانتی همین باشد. امّا به نظر برلین، مقولات عام یا تقریباً عامی در اندیشهٔ اخلاقی هستند که در معرض جایگزینی نظری نیستند و در عامی در اندیشهٔ اخلاقی هستند که در معرض جایگزینی نظری نیستند و در می آورند. همچنین خیرهای عام و کلّی انصاف و رفاه، و فضایل کلّی و عام شجاعت و همدلی هم هستند که نوعاً انسانی هستند و «محتوای حدّاقل قانون طبیعی» را به وجود می آورند که ارجاع ایچ. ال. هارت بدانها معروف خاص و عام است. ۱۲۰۱ تز برلین این است که تضادهای درون این هستهٔ ارزشهای کلّی خود کلّی و عام مقولات خود کلّی و عام مقولات نوعاً انسانی اندیشهٔ اخلاقی دیدگاه او را از هر نوع نسبی گرایی متمایز می کند، نوعاً انسانی اندیشهٔ اخلاقی دیدگاه او را از هر نوع نسبی گرایی متمایز می کند، امّا در عین حال، معضلات توافق ناپذیر و غیرقابل حلّی که در آن هست، آن را زهر سنّت مبتنی بر حقوق طبیعی هم متمایز می کند. آنچه دیدگاه او را کاملاً از هر سنّت مبتنی بر حقوق طبیعی هم متمایز می کند. آنچه دیدگاه او را کاملاً از هر سنّت مبتنی بر حقوق طبیعی هم متمایز می کند. آنچه دیدگاه او را کاملاً از هر سنّت مبتنی بر حقوق طبیعی هم متمایز می کند. آنچه دیدگاه او را کاملاً از هر سنّت مبتنی بر حقوق طبیعی هم متمایز می کند. آنچه دیدگاه او را کاملاً

۱. H. L. A. Hart)، (۱۹۰۷–۱۹۹۲). فيلسوف حقوق انگليسي.

شاخص و اصیل می کند این نظر اوست که محتوای کلّی و عام خود اخلاق سبب به وجود آمدن تضادهایی میان ارزشهای سازندهٔ آن می شود، و نه گزارشهای او از عناصر خاص این محتوای کلّی و عام.

نظر او دربارهٔ عناصر خاص محتوای کلّی و عام اخلاق آشکارا این است که چنین چیزی مسئلهای انسان شناختی است. کُلاً روشن نیست که چگونه این محتوای کلّی و عامً اخلاق را باید شناخت؛ همانگو نه که خواهیم دید، در نظر برلین مشخص کردن این محتوا نمی تواند امری مستقیماً یا کلاً تجربی باشد. امًا به هرصورت تردیدی نیست که این محتوا تا حدودی براساس انسان شناسی تجربی معیّن می شود، که شباهتهای خانوادگی میان اخلاقیّات را عیان میکند و برحسب آن چارچوبی کلّی و عنام نیمونه قبرار داده می شود. أشكال این نمونه پردازی بسیار گوناگون خواهد بود چون این ارزشهای عام صورتهای تاریخی متجسّم گوناگونی به خود می گیرند. امّا، تضادّهای میان این ارزشهای عام در نظر برلین به همان اندازهٔ خصوصیتهای این ارزشها و ویژهبودنشان مسئلهای مربوط به شناخت است. باز هم در اینجا دیدگاه او دیدگاهی رئالیستی و واقعگرایانه است: ما، تا حدودی با انسان شناسی تجربی، مي توانيم بدانيم كه جارجوب مشترك انديشة اخلاقي انسان جيست، و تما حدودی با انسان شناسی تجربی و تا حدودی با پدیدار شناسی آن زندگی اخلاقی که خودمان تجربه کردهایم، می توانیم مدانیم که این چارچوب معضلات غیرقابل حلّی پدید می آورد. مثلاً، ما می توانیم بـدانیم کـه عشـق رمانتیک در مقام یک خیر مسئلهای محلّی و مربوط بـه صـورت فـرهنگی خاصی است، و در نتیجه توافق نایذیری آن با سایر خیرها بر اثر از میان رفتن آن یا دگرگشت این نوع ورزش محلّی و فضایل سازندهٔ آن از میان برداشته می شود. امّا، به همان اندازه، می توانیم بدانیم که هیچ چیزی جز تغییر سرشت بشر نمي تواند مانع از تضاد عدالت با ترخم، و شجاعت با احتياط و ملاحظه کاری شود. در نظر برلین، اقرار و اذعان به چنین تضادهایی نخستین چیزی است که نظریهٔ اخلاقی کم دارد و نیازمند آن است. این تفسیری است از

فلسفهٔ اخلاق در مقام رشته ای علمی که این رشته از همان آغاز به دنبال انکار یا رد این تضادها بوده است.

در اینجا باز بر سر این سؤال بازمیگردیم که طبیعت بشری مشترک در اندیشهٔ برلین چه جایگاهی دارد. به گمان من، فقط در چارچوب مشترک مقولات اندیشه، همراه با توانایی شاخص انسان برای دست زدن به انتخاب است که برلین مجالی برای اندیشهٔ طبیعت مشترک بشری قائل می شود ـ و از یاد نبریم که همین توانایی دست زدن به انتخاب خود عنصری از عدم تعیّن اساسی را وارد طبیعت ما میکند. البتّه جز آن چارچوب مشترک و تـوانـایی انتخاب، مسئلهٔ قید و بندهای موجود در راه خودسازی و خودآفرینی هم هست که میراث بیولوژیکی حیوانی ما بر ما تحمیل می کند. حتی اساسی ترین نیازهای بیولوژیکی انسانی در فرهنگهای مختلف بیانها و جلوههای گوناگونی پیدا میکنند. اساسی تر اینکه نظر برلین در مورد انسان در مقام یک گونهٔ بیولوژیک، که نیازها و طبیعتش در معرض دگرگونسازی به دست خود از طریق دست زدن به انتخاب هستند، و اساسی ترین علامتش تفاوت فرهنگی است، راه را بر هرگونه اندیشهٔ طبیعت مشترک می بندد، دستکم در آن حدّی که عموم درکی از طبیعت بشری دارند. حتّی شاید با اقتباس از وولهایم (۲۱۱) بتوان گفت که در نظر برلین هم طبیعت بشری مشترکی وجبود دارد، امّا این طبیعت بشری مشترک فقط خود را در طبیعتهای بشری متباینی جلوهگر میسازد که افراد برای خود میسازند و تابع قید و بندها و محدودیتهای موروثی تاریخی و بیولوژیکی آنان است.

به هرحال نوعی ابهام و دوپهلویی، یا دستکم عدم وضوح، در گزارش برلین از مقولاتی کلّی که بستر و چارچوب مشترک اندیشهٔ اخلاقی را به وجود می آورند هست. آیا این «مقولات» پیش فرضهایی شبه کانتی در مورد هر نوع داوری اخلاقی یا استدلال اخلاقی هستند؟ یا اینکه این «مقولات» هنجارهای

<sup>1.</sup> Wollheim

اخلاقی جوهری هستند که بنابر فرض کلّی اند؟ در اینجا ما در اندیشهٔ برلین با نوعی عدم قطعیّت مواجه هستیم که مشابه همان عدم قبطعیّتی است که در استفادهٔ او از واژهٔ «ارزشها» هست. زمانی که برلین از خیرها و شرهایی که اصالتاً انسانی هستند سخن میگوید، یا از فضایلی که در همهٔ صورتهای شناخته شدهٔ زندگی اخلاقی رخ می دهند، به نظر می رسد که تصورش از بستر و چارچوب مشترک اندیشهٔ اخلاقی جنان است که گویی محتوایی جوهری دارد که کلّی است. در این مورد، باید در طبیعت بشری هستهٔ ثابت و پایداری باشد که آن عنصر کلّی در اخلاق از آن نشأت بگیرد. از سوی دیگر، برلین مكرراً بر اين نكته تأكيد ميكند كه انسان حيواني است كه خودش را دگرگون می کند، و هیچ چیز در اندیشهٔ او در اصل و اساس مصون از تغییری نیست که در نتیجهٔ رشد شناخت رخ می دهد، و نیازهای انسان با تغییر درکمان از آنها و براثر پیامدهای پیش بینی ناپذیر انتخاب انسانی تغییر میکنند، و بسیاری از فضایل انسانی بستگی به اشکال تاریخی ویژهٔ فرهنگی دارند و تا حدودی همین اشکال فرهنگی هستند که آن فضایل را پدید می آورند. پس در این دیدگاه تاریخباورانه چه جایی برای طبیعت مشترک انسانی به جای می ماند؟ همچنین سؤالی هم در مورد شناخت ما از این مقولات مطرح است. تا بدینجا دید،ایم که برلین این مقولات را تعمیمهای انسان شناختی می داند که سنابر فرض از طریق تجربه شناخته میشوند. در عین حال، زمانی که او به بحث صريح دربارهٔ مسئلهٔ شناخت ما از اين «مقولات، مي پر دازد، مي بينيم كه منكر آن مى شود كه اين مقولات، يا شناخت ما از آنها، مستقيماً تجربي هستند، هرچند تأکید می کند که این مقولات را نمی توان از رشد شناخت علمی جدا کر د.

بر همین اساس، و با اشاره به «مقولاتی که برحسب آنهاست که به بحث از اهداف یا وظایف یا علائق انسانی می پردازیم، و چارچوبی دائمی که برحسب آن، و نه دربارهٔ آن، است که عدم توافقهای تنجربی پیش می آینده، برلین می پرسد: «این مقولات کدامند؟ چگونه کشفشان می کنیم؟ اگر کشفشان

پلوراليــم \_\_\_\_\_

تجربي نيست، پس با كدام وسيله و از كدام راه كشفشان ميكنيم؟ اين مقولات تا جه حد كلِّي و لايتغيّر هستند؟ جگونه آنها وارد الگوهايي ميشوند و الگوهایی را شکل میدهند که ما بر اساس آنها میاندیشیم و پاسخ میدهیم؟ آیا ما با توجّه به اندیشه مان، یا عمل مان کشفشان می کنیم یا با توجّه به فرایندهای ناخودآگاه؟ و چگونه این منابع مختلف شناخت را بـا هـم وفـق مىدهيم؟، در ادامه مطلب، برلين مىگويد: «اينها خصلتاً سؤالاتى فىلسفى هستند، چون سؤالاتی هستند دربارهٔ شیوههای دائمی تنفکر، تنصمیمگیری، تصوّر کردن، و داوری کردن ما، و نه دربارهٔ داده های تجربه \_ یعنی خود اقلام و موارد. آزمونی که برای تشخیص مناسب بودن شیوهها، قیاسها، ر الگوهایی به کار میبریم که در کشف و طبقهبندی رفتار این داده های تجربی در کارند (همانند آنجه علوم طبيعي و عقل سليم ميكنند) نهايتاً تجربي است: ايـن آزمون درواقع آزمون درجهٔ موفقیّت آنها در شکل دادن به نظام مفهومی منسجم و پایدار است. برلین به وضوح میگوید که این مقولات آن مقام و موقعیت پیشینی یا ماقبل تجربی را ندارند که در فلسفهٔ کانت به آنها نسبت داده می شود: ۱ کانت گمان می برد که این مقولات به صورت پیشینی و ماقبل تجربی قابل کشفند. ما نیازی نداریم چنین چیزی را بپذیریم؛ این نتیجهگیری نوعی نتیجه گیری غیرموجه از این ادراک موجه بود که در تیج به ما ویژگیهای محوريي هست كه لايتغير و هميشه حاضرند، يا دستكم تغييريذيريشان بسی کمتر از انواع گوناگون خصلتهای تجربی آن است، و به همین دلیل باید با نام مقولات ممتازشان کرده.(۲۲)این مقولات گرچه به معنای کانتی بیشینی و ماقبل تجربي نيستند، امّا تعميمهاي استقرابي هم نيستند: «مقولات بنياديني كه (همراه با مفاهیم مرتبط با آنها) اساس تعریف ما از بشر هستند مفاهیمی مانند جامعه، آزادی، حس زمان و تغییر، رنج، شادی، بارآوری، خوب و بید، درست و غلط، انتخاب، كوشش، حقيقت، توهم، و غيره ــ مسائلي مربوط به استنتاج قیاسی یا فرضیه نیستند. به محض اینکه شخصی را انسان دانستیم خود به خود همهٔ این مفاهیم وارد گود می شوند: بنابراین سخن گفتن از کسی

که انسان است اما انتخاب، یا حقیقت برای او معنایی ندارد، کیاری غریب است: چنین چیزی با مُراد ما از "انسان"، نه در تعریف لغوی (که به اختیار قابل تغییر است) بلکه در مقام آنچه ذاتی شیوهٔ تفکری ماست (در مقام واقعیتی خشن و "عریان") تضاد پیدا م کند یعنی با آنچه با اندیشیدن به انسان بناگزیر به ذهنمان می آیده. برلین نتیجه می گیرد: «این در مورد ارزشها (و از جمله ارزشهای سیاسی) نیز مصداق خواهد داشت، ارزشهایی که برحسب آنهاست که انسان را تعریف می کنیم. بنابراین اگر من در مورد کسی بگویم که مهربان یا بی رحم است، حقیقت را دوست دارد یا بدان بی اعتناست، در هر دو صورت آنکس انسان به حساب خواهد آمد. امّا اگر من فردی را بیابم که بـه معنای واقعی کلمه برایش فرقی نداشته باشد که با لگد سنگریز مای را بزند پا خانوادماش را بکشد، چون هر دو کار علاج خنثی ماندن یا غیر فعاّل بـودن است، آنگاه من، برخلاف نسب گرایان پیگیر، آمادگی آنرا نخواهم داشت که صرفاً بكويم او قانوني اخلاقي سواي قانون من يا قانون اكثريّت انسانها دارد، بلکه سخن از جنون و عدم انسانیّت به میان خواهم آورد؛ من دیگر او را دیوانه خواهم دانست، همانطوری که فردی را که خود را نایلئون می داند دیبوانه می دانیم؛ و دیوانه دانستن او بدین معناست که او را به معنای واقعی انسان نمی دانیم. چنین مواردی است که ظاهراً روشن می کند توانایی بازشناختن ارزشهای کلّی و عام دیا تقریباً کلّی و عام دوارد تحلیل ما از مفاهیمی بنیادین چون "انسان"، "عقلاني"، "عاقل"، "طبيعي"، و غيره مي شود ـمفاهيمي كـه معمولاً آنها را توصیفی میدانیم و نه ارزشی ــ و همین موارد هستند کـه در بنیان ترجمان هستهٔ حقیقت در سنت قانون طبیعی پیشینی کهن به مفاهیم تجربی در دوران مُدرن قرار دارند. ملاحظاتی از ایندست که نوارسطوییان و یبروان آموزههای متأخر و بتگنشتاین پیش کشیدهاند بنیان ایمان برخی تجربه گرایان متعصب را به وجود شکاف منطقی کیاملی میان احکیام تیوصیفی و احکام ارزشی لرزانده است و سایهٔ تردیدی بر آن تمایز برگرفته از هیوم انداخته است، ١٣٢]

این احکام به ما میگویند که در نظر برلین چارچوب انسانی مشترک مقولات اخلاقی نه به آن معنای محض کانتی پیشینی و ماقبل تجربی هستند و نه تعمیم تجربی آن هنجارهای اخلاقی بنابر فرض جوهری و کلّی، بلکه چیزی مابین این دو هستند. شاید بهترین راه فهم آن، براساس فلسفهٔ متأخّر ویتگنشتاین، درک شباهتهای خانوادگی میان داوریهایی اخلاقی باشد که اعضای فرهنگهای متفاوت مایلند انجام بدهند. اگر آنرا بدین نحو بفهمیم، نیازی نیست که دهستهٔ مشترک، ارزشهای انسانی را ثابت یا محتوایشان را کلاً معیّن بدانیم. منظور این است که در نظر برلین نمی توان بیشاپیش و به صورت قاطع و همیشگی، تغییراتی را که در شناخت علمی و انسانشناختی ما پیش خواهد آمد بیان کرد و به شیوهٔ کانت گفت که مقولات ابدی اندیشهٔ بشر، از جمله اندیشهٔ اخلاقی، کدامند. همچنین مشخص کردن اجارچوب مشترک، مقولات اخلاقی یا ۱هستهٔ مشترک، ارزشهای انسانی مسئلهای مربوط به تصميم تاريخي يا انسان شناختي ساده نيستند على رغم اينكه ايس بيانها دویهلویی و ابهامی میان ساختارهای مفهومی و هنجارهای جوهری دارند. به عکس او مدّعی می شود، با شیوهٔ تحقیقی که خود آن را فلسفی می خواند امّا در عین حال پیشرفتهای ما در شناخت تجربی همواره در آن دخیل هستند، مى توانيم ساختار مشتركى را در انديشة بشر در مورد مسائل اخلاقي معين كنيم كه براساس آنها معضلات اخلاقي توليد و شناسايي ميشوند.

شاید نوعی عدم وضوح یا تنش و کشمکش حل نشده در مفهوم شیوهٔ فلسفی و در واقع خود مفهوم فلسفه باشد که این احکام آنرا پیش فرض خود می گیرند. گزارش برلین از فلسفه همچون فعالیتی فکری که به سؤالاتی می پردازد که نه صوری هستند و نه تجربی، و در آن ما معیار روشن یا مورد توافقی برای ارزیابی پاسخهای رقیب به این پرسشها نداریم، [۲۳] با گزارش او از ساختار مشترک اندیشهٔ اخلاقی کاملاً جور درمی آید، اما این نکته روشن نیست که نتایج جستارهای فلسفی تا چه حد (در گزارش برلین از آن) به گونهای اجتناب ناپذیر بستهٔ زمان هستند. من در اینجا فقط می خواهم متذگر

شوم که برلین در تفکر خود در مورد ساختار اندیشهٔ بشری، یا ساختار مفاهیم اخلاقی، از کانت پیروی نمیکند و آنرا ثابت و لایتغیّر نمی داند. در نظر برلین، این ساختار که متشکّل از مقولات یا هنجارهایی نظیر انصاف، حقیقت، و غیره است بسیار انتزاعی است و بنابراین ممکن است به شیوه های بسیار متفاوتی متجلّی شود که هریک از آنها منحصر به تاریخ یا فرهنگی خاص باشد؛ و محتوای آنرا نمی توان یک بار برای همیشه به صورتی جامع معیّن کرد، یعنی آنگونه ای که کانت فکر می کرد ممکن است. زمانی که در صفحات کرد، یعنی آنگونه ای که کانت فکر می کرد ممکن است. زمانی که در صفحات آتی در توضیح اندیشهٔ برلین به بحث دربارهٔ هستهٔ مشترک برسیم این دو بهلوییها و عدم قطعیّتها را در آن مسلّم خواهیم گرفت. جایگاه این عنصر مشترک در داوریهای اخلاقی بشر، در روایت متمایز برلین از لیبرالیسم، در فصل آخر این کتاب مورد موشکافی انتقادی قرار خواهد گرفت.

اصیلترین ادّعای برلین در مورد این ساختار مشترک این است که ساختار آن چنان است که معضلاتی را به بار می آورد که اجتناب ناپذیر و در عین حال غیرقابل حل با توسّل به عقل و منطق هستند. او مدّعی است که آن مقولات اندیشه که پشتوانهٔ داوری مشترک نوع انسان هستند تضادّهایی را به بار می آورند که عینی هستند و در عین حال این سخن دربارهٔ آنها صدق دارد که راه حل درستی ندارند. دقیقاً همان چارچوب مشترک اندیشه که عینیّت راه حل درستی ندارند. دقیقاً همان خارچوب مشترک اندیشه که عینیّت استدلال اخلاقی را تضمین می کند خود به ما نشان می دهد که برخی تضادّهای اخلاقی قابل حلّ و فصل با عقل و منطق نیستند. این درواقع اُسٌ و اساس پلورالیسم برلین و چیزی است که آنرا از همهٔ انواع نسبی گرایی و ذهنی گرایی و نیز همهٔ آموزههای سنّتی قانون طبیعی متمایز می کند.

پلورالیسم برلین را، از نظر پیامدهایش برای اندیشهٔ احلاقی و سیاسی، شاید اکنون بتوان عجالتاً خلاصه و جمع بندی کرد. نخستین پیامد آن رد اندیشهٔ جامعهٔ کامل یا زندگی کامل انسانی است. ایس رد همان رد و طرد سطحی و مبتذلی نیست که پوپر بر مبنای خطاپذیری مطرح کرده است، و آن تسصدیق آوگوستینی کمالناپذیری انسان هم نیست که کلیشهٔ اندیشهٔ

محافظه کارانه است؛ رد و انکار او مبتنی بر این تز بسیار اساسی تر و اصیلتر است که خود اندیشهٔ کمال بی معنی یا ناساز است. چنانکه خواهیم دید، ردّ یلو رالیستی اندیشهٔ کمال و ناساز دانستن آن برای مفهوم تاریخ بشر هم، دستکم تا آنجا که بالقوّه پیشرونده فرض میشود، مرگبار است، و نیز برای اشكال مشابهي از بهبودگرايي ، از آن نوعي كه در آثار جان استيوارت ميل، يوير، و از اين بابت، در آثار هايك و برك مي يابيم. دؤمين پيامد آن اين است كه اخسلاقي بيشرفته مثلاً اخلاق سياسي ليبرالي \_نمي تواند ساختاري سلسلهمراتبي داشته باشد به نحوي كه معضلات عملي را بتوان با بهره گيري از نظامی از اصول حل کرد. در زندگی سیاسی نیز، مانند زندگی اخلاقی، کار ما دست زدن به انتخاب میان خیرها و شرهای متضاد است، در عین اینکه وزن و قدر این ارزشها را هیچ اصل برتری برای ما معین نمیکند. مقیاس مشترکی برای سنجیدن این خیرها نیست، خیرهایی که به هرصورت ما ناگزیریم در میانشان دست به انتخاب بزنیم. چنین انتخاب بی مبنا و بی معیاری مادهٔ خام زندگی اخلاقی و سیاسی است، البته تا جایی که توافق نابذیریها بر آن حاکم هستند. سوّمین پیامد آن این است که در اینگونه معضلات اساسی در زمینهٔ انتخاب، عقل دست ما را در حنا می گذارد. زمانی که عقل عملی و عقل نظری از گود خارج شوند، که باید هم زمانی که پای چیزهای توافقناپذیر و قیاس ناپذیر در میان است از گود خارج شوند، ما دیگر گزیری جز دست زدن به عمل نداریم. از این جهت شاید تعبیر انتخاب اساسی یا درادیکال، تعبیری ناساز باشد، زیرا در معضلات غیرقابل حل و غیرقابل تصمیمگیری که در پلوراليسم برليني مشخّص شدهاند، انتخاب ما فقط مي تواند عمل كردن باشد و نه غرق شدن در تأمّلات بیشتر، همانگونه که اصطلاح دست زدن به انتخاب به ذهن متبادر می کند. در اندیشهٔ برلینی انتخاب اساسی ناشی از تضاد میان توافق ناپذیرها، عنصری تصمیمگرایانه، اراده گرایانه، یا اگزیستانسیالیستی

<sup>1.</sup> meliorism

هست که آنرا از همهٔ انواع و اشکال عقلگرایی لیبرالی متمایز میکند.

البته در نظر برلین تنوع طبیعتهای بشری که حاصل دست زدن به انتخاب، آن هم از این نوع اساسی است، تنها تنوّع طبیعتهای فردی نیست یا حتّی در وهلهٔ نخست تنوع طبیعتهای فردی نیست. خودآفرینی از طریق دست زدن به انتخاب نه تنها در زندگی فردی رخ مینماید بلکه در زندگی جمعی هم اتّفاق مىافتد. انسانها خودشان را مىسازند، آن هم نەفقط در مقام عاملان فردى، بلکه همچنین در مقام ورزندگان سنتهای فرهنگی متنوّع با هویّتهای جمعی متمایز. آنها جهانهای ورزش متفاوت و اشکال متمایز سخن و انـدیشهای را خلق میکنند که هریک تاریخ خود را دارند. همین شبکههای متنوّع ورزش است که در واقع، طبق گزارش برلین، و نیز گزارش متأخّر ویتگنشتاین، عینیّت داوری اخلاقی را بدان میبخشد. نوع برلینی رئالیسم اخلاقی برای همین است که بعضاً رئالیسم درونی خوانده شده است. (۱۲۵ طبق این نظر رئالیستی، عناصر جهان ارزش، هرچند آفریده هایی تاریخی هستند اَشکالی از فعالیّت، نظیر علوم و هنرها، و اشکالی از زندگی، نظیر دوستی و عشق رمانتیک امّا به هرصورت موضوعاتی مستقلّند، که اعتقادات ما نسبت به آنها و با توجّه به آنهاست که می تواند خطا یا درست باشد. تا بدینجا به نظر می رسد برلین شریک آن انگارهٔ متأخر ویتگنشتاینی است که عینیّت را مساوی عمومیّت، مساوی چیزهایی فرض میکند که متعلّق به جهان ورزشهای مشترک هستند. اینکه آیا چنین چیزی برلین را متعهد و مقید به شناخت شناسی بلورالیستی، یا بیان تعمیمیافتهای از رئالیسم پلورال، که خود در اخلاق بدان معتقد است، م كند يا نه، بحثى است كه من آنرا به فصل پاياني اين كتاب وامي گذارم. در این نقطه از بحث جا دارد تأکید کنیم که، هرچند اشکال و صورتهایی از زندگی که انسانها برای خودشان ابداع میکنند فوقالعاده متنوّعند، امّا در گزارش برلین به این دلیل آنها ارتباطشان را با هم از دست نمی دهند و برای هم نامفهوم و دسترسی ناپذیر نمی شوند. به عکس، به گفتهٔ برلین، این ورزشها تا حد زیادی متقابلاً برای هم قابل فهم هستند: آنها فلسفه های زندگی

درخودبسته یا ایدئولوژیهای نسبی گرایانهای نیستند که به گونهای نفوذنایذیر درشان به روی هم بسته باشد. آنها عینیتی دارند که از همگانی و عمومی بو دن آنها و از فهم پذیری متقابلشان نشأت می گیرد. و باز، در گزارش برلین از پلورالیسم ارزشی هیچ نوع ذهنگرایی نیست، و برای اثبات آن همین یک دلیل بس که، هرچند او هو پُتهای فردی را محصول خودآفرینی از طریق دست زدن به انتخاب میداند، امّا در عین حال فرضش بر این است که چنین دستزدنی به انتخاب همیشه در بطن و متن انتخابهای موروثی نسلهای پیشین و انتخابهای معاصر دیگران رخ میدهد و پیش میآید. حتی آفرینش هو پُتی فر دی پیش انگار واش صور تهایی اجتماعی است که طی خودآفرینیهای جمعی پیشین به وجود آمدهاند.۱۶۶۱ پس گزارش برلین گزارشی ذهنگرایانه از ارزش نیست، و علّتش تا حدودی این است که او ارزشهای اخلاقی را به صورت اشکالی از زندگی به تصور درمی آورد که عینیّتی دارند که از عمومیّت آنها نشأت میگیرد، و همچنین به این دلیل که عاملانی که دست به انتخابها و داوریهای اخلاقی میزنند همیشه خود برساخته و به وجودآمده از صورتهای زندگی مشترک و میراثهای ورزشی تاریخی هستند. در نظر برلین، هویتهای عاملان انسانی همیشه ریشه در صورتهای مشترک زندگی دارند، و خود این صورتهای مشترک زندگی هم ذاتاً آفریدههای تاریخی هستند.

امّا در اندیشهٔ برلین عنصری عمیهأ ارادهگرایانه هست، زیرا او تأکید می کند که ورزشهای مشترک ما معضلاتی به بار می آورند که خود از عهدهٔ حل آنها برنمی آیند و نیازمند تصمیم گیریهایی هستند که در نمهایت نمی توان دلیلی برایشان آورد. این اراده گرایی روایت برلین از رئالیسم درونی در مورد ارزشها را از این جهت مشروط می کند که می پذیرد توجیه هر عملی با ارجاع به ورزشهای مشترک یا عمومی به پایان می رسد. در عین حال، در نظر برلین ببرخلاف مثلاً سارتر در آثار نخستینش، و برخلاف فیشته ــ نقش اراده در زندگی بشری همیشه به وسیلهٔ جهان مشترک ورزشهای انسانی محدود می شود. در واقع چنین هم باید باشد، اگر که خود هو یتهای عاملان همیشه تا

حدودي موروثي و محصول مشاركت غيرانتخابي در صورتهاي مشترك زندگی باشد. ما با دست زدن به انتخاب مشغول خو دآفرینی می شویم، امّا این خودآفرینی هرگز از صفر و هیچ نیست؛ زیرا آن خویشتنی که خود را از طریق انتخابهایش دگرگون میکند خود انتخابی نیست، زیرا همیشه آن خویشتن تهنشینی از انتخابهای دیگران است، انتخابهایی که اکنون دیگران میکنند یا سالها پیش نسلهای پیشین کردهاند. درواقع، چنانکه بعداً خواهیم دید، ایس اعتقاد برلین که دست زدن به انتخاب قدرتی است در اختیار عاملانی که هو پَتهایشان همیشه تا حدودی موروثی و عمیقاً شکلگرفته از زبان و صورتی از زندگی است که به صورت امکانی و احتمالی نصیبشان شده است، ضرورتاً آن اندیشهٔ دیگر او را در مورد انتخاب اساسی یا تصمیم ارادی و عامدانه مقیّد و مشروط می کند. بسیاری از «انتخابهای» خطیری که می کنیم ممکن است در عمل بیانگر «تصمیمات» ما نباشند، بلکه قلّه یا تهنشست تجارب ما و اشکالی از زندگی باشند که ما بدان تعلّق داریم البته همهٔ اینها به شرطی است که ببذيريم اين اعتقاد آخري برلين بنياد سالم و درستي دارد. پس ما ممكن است تا حدودی مؤلف زندگی خویش باشیم، امّا زندگیهای ما همواره روایتهایی از همان بسترها و متنهای مشترک هستند. ۱۳۷۱

امّا زندگیهای ما هرگز روایتهایی از یک متن نیستند، یعنی متن همگانی انسانیّت که در تاریخ همگانی ثبت و ضبط شده است، آنگونه که در نهضت روشنفکری [قرن همجدهم] فهمیده می شد. زیرا تز برلین این است که خودآفرینی گونههای انسانی خود همیشه متکثر و پلورال است و هرگز واحد نیست، و به همین دلیل اندیشهٔ تاریخ واحد بشری، تاریخ گونهٔ انسانی، به همان اندازهٔ اندیشهٔ زندگی کامل انسانی خطا و ناساز است و این همان چیزی است که پلورالیسم او میخواهد ریشهاش را درآورد. اگر نوعی عدم قطعیّت و عدم تعیّن ذاتی و اساسی در طبیعت بشر هست، به صورتی که مفهوم عادی طبیعت ثابت و مشترک بشری هیچ کاربرد مفیدی ندارد، پس اندیشهٔ تباریخ همگانی و کلّی بشر نیز بر همان وجه بی پایه خواهد بود. پس درست

همان طور که عدّمای در مورد زبان عقیده دارند، در مورد تاریخ هم می توان گفت حقیقت دارد که تاریخ نیز ضرورتاً کثیر و گوناگون است: همانطور که جزو طبیعت زبان است که متکثر و متعدّد باشد و زبانهای گوناگونی داشته باشیم، همان طور نیز همیشه تاریخهای انسانی بسیاری خواهیم داشت و نه یک تاریخ واحد. ۲۸۱ اندیشهٔ تاریخ همگانی و عام بشری با این راهبرد و بینش ناسازگار است که تفاوتهای فرهنگی بیانگر طبیعت صرفاً تا حدودی معیّن بشری است. ما می توانیم راهبرد و بینش برلین را با استفاده از اصطلاحات یستمدرن چنین توصیف کنیم که مفهومی از انسان که او بدان توسل می جوید اقتضا می کند که افراد بشری روایتهای گوناگونی دربارهٔ خودشان نقل کنند که هیچیک از این روایتها هم مرجعیّت یک فرامروایت را ندارد. در گزارش برلین از تاریخ، تاریخ آن پیش بینی ناپذیری، تنوّع، و تازگی و بکری را که می توان از گونهای خود دگرگون ساز انتظار داشت به شکلی کامل از خود بروز میدهد. این مفهومی تاریخباورانه از طبیعت انسان است. تاریخباورانه است زیرا هو پتهای انسانی، طبیعتهای گونه گونی که گونهای مبتکر برای خود خلق میکند، همه آفریده های تاریخی هستند، تارهایی که گرد نسلها تنیده میشوند. این درک و مفهوم از طبیعت انسانی تاریخباورانه است و نه طبیعت گرایانه به سیاق مثلاً هیوم، زیرا هو پتهای انسانی را اشکال متنوعی از خودآفرینی و خوددگرگونسازی گونهٔ انسان به تصوّر درمیآورد و نه صرفاً دگرگونیهای طبیعتی ثابت که در میان تمام گونه ها مشترک است. درواقع ميتوان گفت كه مفهوم تاريخباورانية بيرلين از طبيعت انساني فيرض يبا پیش فرض انسان شناختی پلورالیسم ارزشی اوست، زیرا استعداد نوع انسان را برای شکل دادن طبیعتهای گونه گون متکثری برای خود یا ابداع اشکال گوناگونی از زندگی برای خود گرایشی اولیّه و نخستین در این نوع قسملداد مىكند. همين جنبة پلوراليستى انسانشناسى فلسفى برلين است كـ آنرا از دیگر مفاهیم تاریخباورانه، نظیر مفهوم مارکس از انسان، متمایز میسازد. اینکه درک و مفهوم برلین از طبیعت بشری درک و مفهومی تاریخ باورانه

است منطقاً جای تردید ندارد. در عین حال، این اندیشه که پیشرفت تاریخی نوع انسان در کلّ قوانینی دارد سیعنی این آموزهٔ بخصوص تاریخباوری را برلین رد میکند، حتی اگر بر این نکته صحّه بگذارد که اشکالی از طبیعت بشری که ما در دور و بر خود می بابیم آفریده هایی تاریخی هستند. بر همین اساس، برلین تاریخ علمی را هم رد میکند و این نشانهٔ اعتقاد و دلبستگی او به پلورالیسم متدولوژیک است که مکمل اندیشهٔ عمیق پلورالیسم ارزشی اوست. زیرا تز محوری پلورالیسم متدولوژیک او این است که سخنها و گفتمانهای رشتههای پژوهشی متفاوت فکری به گونهای فروناکاستنی متنوعند. این نظر ضد فروکاستگرایی نظری است که مکرراً و نو به نو در آثار برلین ظاهر می شود و مؤید و پشتیبان عدم پذیرش آرمان پوزیتیویستی علم واحد و متحد است. مفهوم علم جبری به تاریخ بشر یا علم جبری به رفتار بشر در کلّ به دلیل ناسازگاریهای مفهومی اش پای درگل می ماند، درست همان طور که اندیشهٔ جامعهٔ کامل، یا شکلی از زندگی که حاوی بهترین دستاوردهای همهٔ اشکال زندگی باشد چون محالی مفهومی است راه به جایی دستاوردهای همهٔ اشکال زندگی باشد چون محالی مفهومی است راه به جایی نمی برد. حال باید به نظر برلین در مورد تاریخ بپردازیم.

## يادداشتهاي فصل دؤم

- I. Berlin, Vico and Herder: Two Studies in the History of Ideas (London, Hogarth Press, 1976), pp. 206-7.
- A. MacIntyre, Whose Justice? Which Rationality? (London, Duckworth, 1988), p.
- ۳. برلین در جاهای مختلف اذعان میکند که اعتقاد به سازگاری ضروری ارزشها یا حتی تضامن متقابل ارزشها به دوران پیش از سقراط بازمیگردد.
  - 4. «The Originality of Machiavelli» in Against the Current, pp. 67-8.
  - 5. Ibid., pp. 78-9.
  - 6. lbid., p. 79.

## 7. Jahanbegloo, Conversations with Isaiah Berlin, p. 44:

«پلورالیسم و لیبرالیسم یک مفهوم واحد یا حتّی مفاهیم همپوشان نیستند. نظریّههایی لیبرالی هستند که پلورالیستی نیستند. من هم به لیبرالیسم و هم به پلورالیسم معتقدم، امّا این دو منطقاً به هم مربوط نیستنده.

۸. گواهیهایی برای فرّار و گریزنده بودن آن، و این را که چه آسان غلط فهمیده
 می شود می توان در رسالهٔ زیر جُست:

Gerald C. McCallum, «Berlin on Compatibility of Ideals and `Ends'», *Ethics* (1967), pp. 139-45.

فهم نادرست مکالوم از برلین را جی. ای. کوهن در رسالهٔ زیر به خوبی نقد کرده است:

G. A. Cohen, «A Note on Values and Sacrifices», Ethics, vol. 79 (1969), pp. 159-62. مطالب فلسفی و اساسی زیادی دربارهٔ توافق ناپذیری ارزشی نوشته شده و نوشته می شود. مهمترین نوشته ها در این زمینه که من از آنها آگاهم مشخصاتشان به قرار زیر است:

Joseph Raz, The Morality of Freedom (Oxford, Oxford University Press, 1988), pp. 321-66.

Michael Stocker, *Plural and Conflicting Values* (Oxford, Oxford University Press, 1992).

James Griffin, Well-Being (Oxford, Oxford University Press, 1988), chapter 5.

James Griffin, «Mixing Values», *Proceedings of the Aristotelian Society*, Supplementary vol. 65 (1991).

Charles Taylor, «The Diversity of Goods», in C. Taylor, ed., *Philosophy and Human Sciences* (Cambridge University Press, 1985).

A. K. Sen, «Plural Utility», in Proceedings of the Aristotelian Society, 1981.

Bernard Williams, «Conflict of Values», in his *Moral Luck* (Cambridge, Cambridge University Press, 1981).

John Finnis, Fundamentals of Ethics (Oxford, Oxford University Press, 1992), pp. 8, et. seq.

Thomas Nagel, «The Fragmentation of Value», in his *Mortal Questions* (Cambridge, Canto, new edn, 1991).

Martha Nussbaum, «Plato on Commensurability and Desire», in Love's Knowledge (New York, Oxford University Press, 1992), pp. 106-32.

John Kekes, The Morality of Pluralism (Princeton, Princeton University Press, 1993).

Steven Lukes, «On Trade-offs Between Values», European University Institute Working Paper in Political and Social Sciences, Paper no. 92/94 (European University Institute, Florence, AUgust 1992).

- 9. Raz, The Morality of Freedom, pp. 335-45.
- 10. lbid., p. 234.
- 11. Ibid., p. 322.
- 12. Ibid., p. 325.
- 13. Ibid., p. 326.
- 14. lbid., p. 327.
- 15. Ibid., p. 334.
- J. Raz, «Multiculturalism: A Liberal Perspective», in Ethics in the Public Domain (Oxford, Clarendon Press, 1994), chapter 7, pp. 155-76.
- Stuart Hampshire, Innocence and Experience (London, Penguin Press, 1989), p.
   Stuart Hampshire, Innocence and Experience (London, Penguin Press, 1989), p.
- See, especially, Bernard Williams, Ethics and the Limits of Philosophy (London, Fontana Press/Harper Collins, 1985).
- ۱۹. من مسئلهٔ شکست در تعدی و تسری در داوری شر را در کتاب زیر مورد بحث قرار دادهام:

John Gray, Post-liberalism, pp. 303-4.

- 20. Four Essays, p. lvi.
- 21. See Derek Parfit, Reasons and Persons (Oxford, Clarendon Press, 1984).
- 22. See John Gray, Mill on Liberty, p. 120.
- 23. Four Essens, p. 194.
- ۲۴. تعبير «حقوق همامكان» به كمان من از هيلل استاينر است. رجوع كنيد به:
- H. Steiner, An Essay on Rights (Oxford, Blackwell, 1994).
- ۲۵. اندیشهٔ قید و بندهای جانبی در کتاب زیر از رابرت نازیک مطرح می شود امّا توضیح داده نمی شود:

Robert Nozick, Anarchy, State and Utopia (Oxford, Basil Blackwell, 1974), pp. 26-30.

- 26. See John Rawls, Political Liberalism.
- R. Dworkin, Law's Empire (Cambridge, Mass., Harvard University Press, 1986);
   and his earlier Taking Rights Seriously (London, Duckworth, 1977).
- 28. Bernard Williams, «Introduction», in I. Berlin, *Concepts and Categories*, p. xviii.
  - 29. J. Raz, The Morality of Freedom, pp. 345-53.
  - 30. H. L. A. Hart, The Concept of Law (Oxford, Clarendon Press, 1961), pp. 189-95.
- 31. R. Wollheim, «The Idea of a Common Human Nature», in and A. Margalit, eds., Isaiah Berlin: A Celebration (London, Hogarth Press, 1991), p. 69.
  - 32. Concepts and Categories, pp. 164-5.
  - 33. Ibid., p. 166.

۳۴. برای اطلاع از این نوع خصلتدهی به فلسفه رجوع کنید به :

«The Purpose of Philosophy», in Concepts and Categories, pp. 1-11.

۳۵. برای توضیح مختصر اندیشهٔ رئالیسم درونی و رابطهاش با توافقناپذیری ارزشی رجوع کنید به کتاب زیر از خود من:

Post-liberalism, pp. 297-8.

۳۶. باید هم چنین باشد، حتّی اگر فرضاً دلیلش این باشد که زبانهایی طبیعی که در کودکی میآموزیم آفریدههایی تاریخی هستند.

۳۷. من این نکته را تا حدودی در کتاب زیر شرح و بسط دادمام:

Post-liberalism, pp. 322-6.

۳۸. اینکه هم زبان و هم تاریخ ضرورتاً پلورال و متکثر هستند از ویژگیهای اندیشهٔ مایکل اوکشات است. تفاوتها و تقابلهای اندیشهٔ اوکشات و اندیشهٔ برلین آموزنده است، همچنانکه شباهتهایشان که اغلب نادیده گرفته شده و بعضاً در آن اغراق شده است.

\_ ٣ \_

## تاريخ

همگان می توانند موافقت داشته باشند که معکوس و وارونهٔ درک واقعیت، گرایش به خیال با او تو پیاست. امّا شاید برای تن درندادن به واقعیت بیش از یک راه وجود داشته باشد. آیا ممکن نیت غیرعلمی بودن نوعی تن درندادن، آن هم بدون هیچ منطق حسابی یا دلیل تجربی، به فرضیات و قوانین تثبیت شده باشد؛ حال آنكه غير تاريخي بودن عكس آن است\_ يعني ناديده گرفتن وقایم، اشخاص، و مخمصه های خاص، به نام قوانین، نظریّات، و اصول برگرفته از زمینه های منطقی، اخلاقی، متافیزیکی، یا علمی، که طبیعت تاریخ اِعمال آنها را برنمی تابد؟ زیرا مگر نظریّهپردازانی که متعصّب میدانیمشان کاری جز این م کنند که ایمانشان به الگوی معینی را تحت تأثیر درکشان از واقعیت عوض نمی کنند؟ به همین دلیل، کوشش برای ساختن رشتهای پژوهشی که در برابر تاریخ ملموس و انضمامی مانند علم محض در برابر علم کاربردی باشد، هرچه هم علم انسانی پیشرفت کند و موفقیت آمیز باشد کوششی عبث در راه کاری محال خواهد بود\_ حتّی اگر، آنگونه که همگان به استثنای تاریکاندیشان امید دارند، دانشمندان موفّق به کشف قوانین اصیل و تجربی و اثبات شدهٔ رفتار فردی و جمعی شوند. چنین چیزی امیدواری به آرمانی فراسوی قدرت بشری نیست، بلکه محال محضى است كه زاييدة عدم درك طبيعت علوم طبيعي، يا تاریخ، یا هر دو است.

آیزایا برلین، دمفهوم تاریخ علمیه[۱]

برای کسی که پیرو ویکو باشد، آرمان برخی از متفکران نهضت روشنفکری، یعنی تصوّر حتّی امکان انتزاعی وجود جامعهای کامل، ضرورتاً تلاشی مینماید برای جوش دادن صفات ناسازگار ـ خصلتها، آرمانها، موهبتها، صفات، و ارزشهایی که به الگوهای متفاوتی از اندیشه، عمل، و زندگی تعلّق دارند و بنابراین نمیتوان آنها را از اصلشان جدا کرد و دوباره به هم دوخت و یکبارچه کرد. در نظر کسی که پیرو ویکو باشد این تصور عملاً یاوه و بوج است: یاوه و بوج است زیرا تضادی مفهومی میان مثلاً شکوه اخیلس و موجبات تحسین کسانی چون سقراط یا مبکل آنژ یا اسپینوزا یا موتسارت یا بودا وجود دارد؛ و چون چنین چیزی در مورد فرهنگهای مربوط به این اشخاص هم مصداق دارد، فرهنگهایی که فقط در متن آنهاست که می توان دستاوردها و موفقیتهای بشر را فهمید و داوری کرد، همین واقعیت به تنهایی کافی است که این رؤیای نهضت روشنفکری را ناساز و نقش بر آب کند. شکگرایی یا بدبینی بسیاری از متفکّران نهضت روشنفکری مثلاً ولتر، هیوم، گیبون، گریم، و روسو\_ در مورد امکان تحقّق این شرط خارج از موضوع و پرت است. مسئله و نکته اینجاست که حتّی آنها هم دل به اندیشهٔ امکاناتی روشن سیرده بودند، هرچه این امکانات در عمل به دستنیامدنی میبود. دستکم از این جهت به نظر ميآيد كه آنها هم فرقي با تورگو و كُندُرسة خوشبين ندارند. پس از ویکو، تضاد میان مونیسم و پلورالیسم، ارزشهای بیزمان و تاریخ باوری، دیر یا زود می بایست تبدیل به مسئلهٔ اصلی شود. آیزایا برلین، «ویکو و آرمان نهضت روشنفکری» [۲]

نظر برلین در مورد تاریخ با پلورالیسم او و نپذیرفتن جبرگرایی و موجبیّت علّی هماهنگ و همخوان است. این نظر بیانگر تصوّری از طبیعت بشری است که در آن صورتهای فرهنگی جلومهای لایه به لایهٔ گونهها و انواع هستند که در تکوین و رشدشان پیش بینی ناپذیر و غالباً با یکدیگر تلفی ناپذیرند، و اپیزودهایی در خودآفرینی از طریق دست زدن به انتخابند، و به همان اندازهٔ زبانهای طبیعی بشری تنوّعی فرو ناکاستنی دارند. در واقع این نظر همان اعمال پلورالیسم او بر تاریخ است \_یعنی حاکی از این راهبرد و بینش اوست که تفاوت فرهنگی عمری به قدمت عمر بشر دارد. این به معنای اعمال انسان شناسی پلورالیستی او بر تاریخ است \_ یعنی حکایت از تأکید او بر آمادگی کلی انسان برای ابداع هویتهای گوناگون از طریق دست زدن به انتخاب دارد، علاوه بر این، چنین هویتهای متکثری خود ذاتاً تاریخی هستند؛ این هویتها مندرج و متجسّم در صورتهای فرهنگی هستند. آنچه ضرورتاً در مورد این صورتهای فرهنگی صدق و حقیقت دارد این است که آنها از چندین نسل گذر میکنند، و خود را با زبان خاص خودشان، ارزشهایی که می پذیرند، و سایر ویژگیهای تشکیل دهندهٔ هویتشان از سایر صورتهای فرهنگی متمایز میکنند. از این منظر، سخن گفتن از تاریخ عام و کلّی، تاریخ گونهها یا انواع، چنانکه گویی تاریخ ارگانیسمی واحد است، صرفاً استعارهای گمره کنند، است.

اگریک جنبه از گزارش برلین از تاریخ این است که تاریخ نمی تواند تاریخ عام و کلّی نوع انسان بدانگونه ای باشد که فیلسوفان نهضت روشنفکری گمان داشتند، جنبهٔ دیگر آن این است که چیزی به نام «قوانین تکامل تاریخی» یا چیزی به نام علم تاریخ وجود ندارد که این قوانین هم جزو آن باشند. برلین پیرو رد جبرگرایی و موجبیّت مستقیماً به رد و انکار وجود چنین قوانینی می رسد، و بر همین اساس هم بر ضد ناگزیری در تاریخ به استدلال می پردازد. به گفتهٔ برلین، اندیشه و تصوّر علم تاریخ مبتنی بر درک و مفهومی از بشر است که عامل یا انتخاب کننده نیست، بلکه چیزی یا فرایندی طبیعی است که بر رفتارش قانون حاکم است و به همین دلیل هم رفتارش قابل پیش بینی است. چنانکه پیشتر دیدیم، نظر برلین این است که این مفهوم طبیعت گرایانه یا پوزیتیویستی از انسان آسیب جدی و زیادی به مفهوم عادی ما از خودمان یا پوزیتیویستی از انسان آسیب جدی و زیادی به مفهوم عادی ما از خودمان

وارد می سازد \_آسیبی که ابعاد آن تاکنون درست درک نشده است. او با تأکید می نویسد:

اگر اعتقاد به آزادی که میتنی بر این فرض است که انسانها در مواردی دست به انتخاب میزنند و نمی توان انتخابهای آنان را با توضیحات علّی. از آن نوعی که مثلاً در فیزیک و زیستشناسی پذیرفته است. توجیه کرد۔اگر چنین چیزی وهمی ضروری است، این وهم چنان ریشهدار و شایع است که ما احساس نمیکنیم که اصلاً وهم باشد. تردیدی نیست که ما می توانیم با سعی و کوشش خودمان را قانع کنیم که به صورتی سیستماتیک فریب میخوریم و وهمزده هستیم؛ امّا چنین فرضی پوچ و توخالی است، مگر اینکه بکوشیم پیامدهای چنین احتمالی را هم در نظر آوریم و شیوهٔ اندیشیدن و سخن گفتنمان را هم بر همان اساس تغییر دهیم؛ یعنی اگر رفتارمان را گواه آنچه می توانیم و آنچه نمی توانیم به خود بقبولانيم قرار دهيم، آن هم نه در عالم نظر، بلكه در عالم عمل، خواهيم دید که حتی اندیشیدن جدّی به چنین چیزی برایمان ناممکن و غیرعملی است. عقیدهٔ من این است که، با توجّه به آنچه اکنون هست و میگذرد و آنجه در تاریخ گذشته است. اگر ما جداً بکوشیم اندیشه و کلاممان را با فرضیّهٔ جبرگرایی و موجبیّت علّی وفق دهیم دست به کاری هولناک زدهایم. در این حالت باید تغییراتی در اندیشه و کلاممان بدهیم که تغییراتی بنیادین هستند. مقولات روانشناختی و اخلاقی در نهایت منعطف تر از مقولات مادی و جسمانی هستند. امّا میزان انعطاف پذیری آنها هم خیلی بیش از این یکی نیست؛ مثلاً فکر اینکه واقعاً، در عالم رفتار و گفتار، جهان معتقدان واقعی به جبرگرایی و موجبیّت علّی چه شکلی خواهد داشت، آسانتر از اندیشیدن با حداقل جزئیات ملموس نیست، یعنی آسانتر از این نیست که بخواهیم تصوّر کنیم جهان بیزمان یا جهان هفدهبعدی چهجور جایی می تواند باشد. بگذار آنهایی که در این سخن من تردید دارند خود تلاش کنند و بیازمایند؛ نمادهایی که ما با آنها میاندیشیم مشکل تن به آزمون می دهند؛ و در مقابل، عمیقتر از آن در دل نگاه عادی ما به جهان جای گرفتهاند که اجازهٔ چنین گسست شدیدی را بدهند، هرچند با همهٔ تفاوتهای زمانی، جوّی، و فرهنگی اجازهٔ تطبیق میدهند. (۱۲)

در نظر برلین مانعی که بر سر راه اتّخاذ نگرشی جبرگرایانه به رفتار بشری وجود دارد، برخلاف نظر پوپر، مانعی شناخت شناسانه نیست: یعنی این مشکل که نمی توانیم رفتارمان را با شناختی که اکنون نداریم، امّا آیندگان خواهند داشت، پیش بینی کنیم. (۱۳) از نظر برلین مانع موجود مانعی ادراکی و مفهومی یا، اگر این اصطلاح را ترجیح می دهید، مانعی متافیزیکی است که ناشی از این ناتوانی ماست که نمی توانیم به صورت جدّی یا پیگیرانه و منسجم درکی جبرگرایانه از خود داشته باشیم، زیرا چنین ادراکی با تمامی مقولات عادی اندیشهٔ ما دربارهٔ خودمان ناسازگار است.

این مانع را، آنگونه که برلین می بیند، می توان به نحوی دیگر هم بیان کرد. نیازهای ما، و بنابراین، تا حدودی، سرشت ما، چیزی جز همان ادراک خودمان از خودمان نیستیم. البته خودمان نیست، یعنی ما چیزی جز همان ادراک خودمان از خودمان نیستیم. البته ممکن است که ما دربارهٔ خودمان اشتباه کنیم و بر خطا باشیم، امّا نمی توانیم گلا چیزی جز همان باشیم که خودمان فکر می کنیم هستیم. اتّخاذ نگرشی جبرگرایانه به انسان و پذیرش الگوی آن، در نهایت، به معنای محروم کردن بشر از اندیشیدن انعکاسی به خود است، اندیشیدنی که مقدّمهٔ دست زدن به انتخاب است، و نوعی عدم تعیّن به سرشت بشر می بخشد. اگر انسان از طریق دست زدن به انتخاب به خودآفرینی می پردازد، پس این فعالیّتی است که اتّخاذ نگرشی جبرگرایانه به خود، در نظر برلین، آن را تضعیف می کند و از میان نگرشی جبرگرایانه به خود، در نظر برلین، آن را تضعیف می کند و از میان سازگاری باوری، حتی نظریّه های ذوج نبتینی سازگاری باوری، نظیر آنچه استوارت همشر پیش نهاده است، ۱۵ و طبق آن توضیحات علی و عقلانی استیوارت همشر پیش نهاده است، ۱۵ و طبق آن توضیحات علی و عقلانی دوتار بشری مکمّل هم هستند و نه رقیب هم، نمی توانند بر آن غلبه کنند.

اگر انتخاب و خودآفرینی در هر مقطعی جزئی از رفتار بشر بـاشد، پس دیگر مفهوم انسان همچون موجودی طبیعی که جبر و موجبیت علّی بـر او حاکم است نمی تواند مورد اعتقاد ما باشد، بعنی آن جیزی که گزارش «قانونگرایانه» از توضیح تاریخی القا میکند و طبق آن تحوّلات تاریخی نیز قوانینی مشابه قوانین علوم طبیعی دارند. ۱۶۱ به گفتهٔ برلین، چنین نظری دو پیامد دارد. نخست اینکه نظریه های عمومی در مورد تحوّل تاریخی که قوانینی را اصل موضوع خود قرار میدهند رو فرق هم نمیکند که این قوانین، قوانین پیشرفت باشند یا انحطاط ـ دیگر قابل دفاع نیستند. آموزههای ناگزیری تاریخی را هم باید بر همین مبنا رد کرد. البته چنین نیست که نتوان (به اصطلاح پوپر)۱۷۱ منطقی وضعیّتی، یافت که به هر پیامد و حاصل معیّنی نوعی ناگزیری می بخشد؛ امّا ناگزیریهای تاریخی درازمدّت برای جوامع کلّی، و مهمتر از آن نوع انسان، وجود ندارد. البتّه منطق وضعيّتي فـقط تــا جـايي مى تواند وجود داشته باشد كه شرايط اوليه به جاى خود بمانند؛ امّا جون اين شرایط به گونهای پیش بینی ناپذیر با عمل انسانی تغییر می کنند این منطق وضعیّتی کاربردش را از دست می دهد. به نظر برلین، حتّی در مواردی که این منطق وضعیتی به کار می آید باز از آن منطق به ناگزیری نمی رسیم؛ زیرا پیش فرض آموزه های ناگزیری تاریخی صدق و حقیقت جبر و موجبیت علی، به این شکل یا آنشکل، است، و اینکه شیوهٔ توضیح قانون شناسانه را با استفاده از قوانین عام یاکلی، از آن نوعی که در علوم طبیعی یافت می شود، می توان در مورد رفتار انسانی هم به کار بست.

آنچه دقیقاً برلین اشتباه و غلط میداند همین استفاده از الگوی توضیح قانون شناسانه در مورد تاریخ است. زیرا، برلین، باز هم برخلاف پوپر، بر اختلاف فرونا کاستنی روشها در علوم طبیعی و علوم انسانی، از جمله تاریخ، تأکید میکند، و این پیامد دوّم نظری است که از آن صحبت کردیم. در اینجا می بینیم که برلین موضع کلّی و عمومی پلورالیسم متدولوژیک را بر پژوهش در زمینهٔ تاریخ هم اعمال میکند و منکر این می شود که الگوهای توضیحی

قانونشناختی یا غایتشناختی، که در سایر حوزههای تحقیق به کار می آیند، قابل استفاده در زمینهٔ تاریخ باشند. برلین به پیروی از ویکو میگوید وقتی که ما دست به پژوهش در تاریخ میزنیم درواقع چیزهایی را میپژوهیم و مطالعه میکنیم که عاملانی انسانی نظیر خود ما انجام دادهاند؛ و شیوهٔ مناسب برای چنین پژوهشی شیوهٔ همدلی و بازسازی تخیلی است و نه شیوهٔ توضیح قانونشناختی. برلین نهفقط در تأکید خویش بر نایبوستگی علوم انسانی و علوم طبیعی، بلکه در تأیید شیوهای از تحقیق هم از ویکو پیروی میکند سیعنی همان شیوهٔ همدلی و تخیّل که بدان اشاره کردم ــ و این شیوه را یگانه شیوهٔ مناسب برای تحقیق و پژوهش تاریخی می داند. پس در نظر برلین، تاریخ شاخهای از شناخت است که بر روی پای خویش ایستاده است و شیوهٔ تحقیق خاص خودش را دارد. روشن است که این مفهوم از تاریخ در مقام رشتهای پژوهشی و در مقام موضوع شناخت در نظریّه پردازی برلین با این دیدگاه مشترک او با ویکو ربط پیدا میکند که نوع انسان، برخلاف سایر انواع جانوران، تا حدودی با فهم گذشتهٔ خویش است که آنی می شود که هست. درواقع، برلین همراه با ویکو و نیز (چنانکه خواهیم دید) همراه با مارکس، این نظر را مطرح میکند که اصلاً انسان به این دلیل تاریخ دارد که برخلاف انواع جانورانی که ما میشناسیم تا حدودی از طریق دست زدن به انتخاب و ادراک خویشتن خو دآفرینی می کند. زیست شناسی الگوی مناسبی برای چرخههای تکراری گونههای جانوران است، امّا الگوی مناسبی برای خوددگرگونسازی نسلهای بشری نیست.

این نوع نگاه به تاریخ بشری، اندیشهٔ برلین را از هرگونه طبیعتگرایی مستقیم هیومی جدا میکند، و ما را جداً به تأمّل و درنگ و مشروط ساختن تفسیر استیوارت همشر از لیبرالیسم برلینی وامیدارد، زیرا همشر لیبرالیسم او را لیبرالسیمی هیومی میداند:

در تمام تفکّرات و نوشته های برلین از آن پشتها چهرهٔ دیوید هیوم به چشم می آید که با آن قیافهٔ باابهّت، بزرگمنشانه، شوخ، و فریبنده اش لبخند

تاريخ تاريخ

میزند. فلسفهٔ هیوم گذر راحت و آسان از توصیف صرف احساسات عادی بشری را به تصدیق اینکه چنین احساساتی تمهید طبیعت برای رفاه و آسایش و بهزیستی انسان هستند تشویق میکند. ما باید سرمشق طبیعت را دنبال کنیم، و اگر سعی کنیم خلاف احساسات عادی و طبیعی جایگرفته در وجودمان عمل کنیم مرتکب اشتباهی فاحش شدهایم. این راهی است که به تعصب، به احساسات کاذب و کتمان، و به از دست رفتن اعتماد به نفس و داشتن درکی روشن از هویت می انجامد. چنین است نظر هیوم، و پس از او، برلین. (۱۸)

درکی که برلین از جایگاه تاریخ در امور بشری دارد با درک هیوم متفاوت است و بسی متفاوت تر از آنکه این گزارش همشر القا می کند. در وهله نخست، برلین، برخلاف هیوم، هو یتهای انسانی فردی و جمعی را آفریدهای خود افراد می داند و هرگز این هو یت را ثابت و تمامشده فرض نمی کند و آنرا محصول طبیعی اختلاط برخی تمناها و شهوات بشری با شرایط متغیر نمی داند. علی رغم گزارش هیوم از تخیل، در نگاه هیوم به طبیعت بشر کمتر این طبیعت به صورتی دیده می شود که همواره تا حدودی محصول خود آفرینی باشد، و هیوم تاریخ بشر را هم مقوله ای کاملاً متفاوت از علوم طبیعی در نظر نمی گیرد. آن علم اجتماعی و علم اخلاقی که مبتنی بر بایداریهای طبیعت بشری است و رسالهٔ هیوم هم معترف به وجود چنان علمی است به هیچ وجه مورد قبول برلین نیست.

راه دیگری برای بیان تفاوت نظر هیوم و برلین توجه به خصلت منظم یا ادواری تغییرات تاریخی در گزارش هیوم است. در نظر هیوم، تاریخ برحسب پایداریهای طبیعت بشری و تلفیق آن با تغییر شرایط نوشته می شود، ۱۹۱و به همین دلیل هیچ چیز واقعاً نویی در تاریخ هیومی نیست و تاریخ هیومی هم مثل تاریخ ماکیاولی تکراری است. مقولات توضیح تاریخی ثابت و ساده هستند: تمدّن و بربریّت، طلوع و افول. خود تاریخ هم طبق این تصور چیزی نیست مگر ظهور و سقوط چرخهای تمدّنها. به عکس در نظر برلین، به بیروی

از هردر، تاریخ آشکار شدن لایه به لایهٔ فرهنگهای توافق ناپذیر است. واقعاً جای تردید است که در آثار هیوم اصلاً اندیشهٔ فرهنگ را بتوان یافت، و این هم شامل آثار فلسفی و هم شامل آثار تاریخی او می شود.

درست است که هیوم و برلین از این جهت شبیه هم هستند که هیچیک تفسیر ویگی تاریخ را نمی پذیرد؛ امّا علّت نپذیرفتن چنین تفسیری نزد آن دو کاملاً متفاوت است. در نظر هیوم، نباید انتظار داشت بهبود اخلاقی و بهبود شناخت انسانی پیوسته، بازگشتناپذیر، یا دائمی باشد، زیرا شرایط طبیعی نوع انسان با این نوع پیشرفت و بهبود خطّی معارض است. خیرخنواهی و هوش انسانها محدودهای تنگ و ثابت دارد، و این جزو مسیر طبیعی امور بشری است که تمدّنها گذرا باشند و تسلیم انحطاط یا بربریّت شوند. در نظر برلین، تفسیر ویگی تاریخ یعنی تاریخ را بهبود یا پیشرفتی کلّی ــهرچند با وقفه و در معرض بازگشتهای ادواری ـ دانستن، پذیرفته نیست، زیرا چنین تفسیری ناساز است و جز در موارد بسیار معدود و محدود هیچ معیار جامعی نیست که بتوان با آن پیشرفت یا پسرفت را سنجید. برلین تفسیر ویگی تاریخ را براساس نوعی طبیعت گرایی بىدبینانه (از آن نوع که در هیوم، هابز، یا اسپینوزا می توان یافت) رد نمی کند. این گونه داوریهای کلّی و میان فرهنگی در مورد پیشرفت و پسرفت می تواند در مورد محدود محتوای حدّاقلی ارزشهای هستهای بشری معقول و مقدور باشد، زیرا هر کشمکشی و تضادی هم که آنها داشته باشند، باز ما جوامعی انسانی و محیطهایی تاریخی را می شناسیم که در آنها همهٔ ارزشها نقض می شدماند. جهان انسانی جهان بهتری است اگر در آن بیرحمی و شفاوت، یعنی تحمیل درد صرفاً به خاطر لذّت بردن، هرچه کمتر شود؛ و جوامع بسیاری هست که محتوای حداقلی عام و کلی اخلاق محکومشان می کند ... جوامعی که در آن برخی افراد انسانی مایملک به حساب م آیند و رفاه و آسایش آنان اصلاً به حساب نمی آید. امّا اگر این موارد محدود و محدودکننده را به کناری بگذاریم، هیچ هنجار فراتاریخی و میانفرهنگی نم توان یافت که بر اساس آن بتوان به گونهای معنادار دست به داوری در

مورد بهبود یا زوال و فساد زد. بنابراین، جز در چنین مواردی، تفسیر تاریخ برحسب مقولات ثابت تمذن و بربریت، بیشرفت و انحطاط، به هیچروی روشن کننده نیست و درواقع جای تردید است که اصلاً معنایی داشته باشد. جا دارد در اینجا یکی از پیامدهای رد و انکار برلینی تـفسیر ویگـی و روشنفکرانهٔ تاریخ را متذکّر شویم: درست است که این ردّ و انکار جایی برای داوری کلّی و فراتاریخی پیشرفت و انحطاط، جز در همان موارد محدود و محدودکننده، باقی نمی گذارد، امّا به ما امکان می دهد که در تاریخ مواردی از خسران را بازشناسیم .. مواردی که دستاوردها و فعالیتهای ارزشمندی که وجودشان وابسته به ساختارهای سیاسی و اجتماعی یـا نـظامهای اعـتقادی محكوم به فناست از ميان مي روند. اين صرفاً بدين معناست كه بيذيريم آنچه گزارش برلین در مورد انتخاب بنیادین در زمینهٔ رفتار فردی مؤکّداً درست ميداند در سطح زندگي فرهنگها و اقوام هم صادق است: يعني اينكه انتخاب بنیادین غالباً و به گونهای اجتناب ناپذیر خسرانهای ارزشی جبران ناپذیری را دربر دارد، البتّه زمانی که انتخابهای ارزشمند توافقناپذیر با هم برخورد پیدا میکنند. در تاریخ بشر چنین خسرانهایی غالباً بازگشتناپذیرند: صورتهای فرهنگی ارزشمندی هستند که برای همیشه از میان میروند. این صورتهای فرهنگی تا حدودی به این دلیل از دست میروند که ورزندگان آن صورتهای فرهنگی هم خود آفریده هایی تاریخی هستند سالبته رد این صورتهای فرهنگی در مصنوعات فرهنگی به جای میماند. همین تاریخیت طبیعت بشری است که امکان پرداختن مفهومی از پیشرفت کلّی نوع بشر را از میان میبرد و در عین حال به ما امکان میدهد که محو شدن صورتهای فرهنگی بی جایگزین را تراژیک بدانیم ـ صورتهایی فرهنگی که می توانیم ارزششان را به صورت تخيّلي بازآفريني كنيم، امّا هركز نمي توانيم عملاً احياءشان كنيم. گزارش برلین از طبیعت بشر، همانند گزارش هردر و هگل، تاریخباورانه است: بسیاری از خیرها (و شرهای) بشری را او به صورت آفریدههایی تاریخی به تصوّر درمی آورد، و هویّتهای بشری را بیان صورتهای فرهنگی خاصّی میداند که خودشان آفریده هایی تاریخی هستند. امّا مقایسهٔ گزارش برلین باگزارش هگل و شباهتهای آنها به همینجا ختم می شود. در نظر هگل، مانند مریدش مارکس، تاریخ بشر ساختاری غایتشناسانه دارد که غایت آن رهایی بشر، تحقّق ایدهٔ مطلق یا «گایست» است، یا در تعبیر ماتر پالیستی این مفهوم در بیان مارکسی آن، رسیدن به جامعهٔ کمونیستی مابعد تاریخی است. برلین این نظر و هر نظر دیگر دادباورانهٔ تاریخی را رد می کند، چه به آن صورت که نزد هگل و مارکس یافت می شود، چه به آن صورت که نزدبرک، و حتّی ویکو و هر در، یافت می شود. مقولات غایت شناختی در توضیح کارهای موجودات هدفمند، مانند افراد انسانی، به کار میآیـند، و در تـاریخ بشـر در کلّیتش کاربردی ندارند. از این جنبه، نظر برلین در تیضاد مستقیم با نظر فیلسوفان نهضت روشنفکری قرار دارد که همهشان تاریخ بشر را به یکباره، و شاید به گونهای ناساز، هم غایتشناسانه و هم قانونشناسانه در نظر میگرفتند. مخالفت برلین با این تفسیر تاریخ تا حدودی فلسفی است، از آن جهت که چنین تفسیری به ناروا متکّی بر فرضیّات تقدیرگرایانه یا دستکم متافیزیکی است که در نوشته های مثلاً لایبنیتس و برک این امر آشکار و عیان است، و در نوشته های تاماس پین و مارکس هم چندان در عمق بنهان نیست. علامت این تقدیرگرایی فرض گرفتن هدف یا غایتی برای تاریخ است که هیچ گواه نجربی مؤید آن نیست. علی رغم کوششهای مبتکرانه برای بیان دوبارهٔ تفسير روشنفكرانهٔ تاريخ بدون ارجاع به چنين غايتي،١٠١ توضيح غایت شناسانه عنصری ناگزیر در دادباوری تاریخی نهضت روشنفکری است، و این نکته را برلین کرراً یادآوری میکند. (۱۱)

مخالفت برلین با این نوع غایت شناسی تاریخی از انگیزه ای اخلاقی و هنجارین هم مایه میگیرد. زیرا مبلغان و پیروان زیرک و هوشمند این نوع غایت شناسی تاریخی، مثلاً سرسپردگان روسی هگل بلینسکی، باکونین، و بسیاری دیگر نیروهای تاریخی را در مقام بت نشاندند، و در مقابل نسبت به سرنوشت افراد بی اعتنایی نشان دادند، و این چیزی است که هر شخص

انسانگرای حسّاسی باید در مقابل آن سر به شورش بردارد. علیه چنین چیزی باید شورید، حتّی اگر این نیروهای تاریخی بنا به فرض در جهت خیر نوع بشر در کلّیتش باشند، زیرا به هرصورت اگر هم چنین باشد توفیری به حال افراد نخواهد کرد. البتّه در کلّ، نظریّههای غایت شناسانهٔ تاریخی (نظیر نظریّهٔ مارکس)، فرضشان بر این است که هدف یا مقصود درونی تاریخ خیرخواهانه است دست کم «در نهایت امر» امّا همیشه هم چنین نیست، و جالبترین غایت شناس تاریخی این فرض را صریحاً رد میکند یا پنهانی وامی نهد. آن کسی که به نیروهای تاریخی مادیّت می بخشد، بی آنکه خیرخواهی غائی آنها را فرض بگیرد، تالستوی است، که برلین در قطعهای به یادماندنی دربسارهٔ او چنین می نویسد:

تر محوری تالستوی از برخی جهات بی شباهت به تر «خودفریبی» ناگریر بورژوازی نیست که متفکر معاصر او، مارکس، عرضه کرده بود، با این تفاوت که تالستوی آنچه را که مارکس مختص یک طبقه می دانست به همهٔ بشریّت سرایت می داد. به هرصورت، تر محوری تالستوی این است که قانونی طبیعی هست که بر اساس آن زندگیهای افراد بشر نیز همچون [تحوّلات] طبیعت معیّن می شود؛ امّا انسانها چون از رویارویی با این فرایند محتوم عاجزند، می خواهند این فرایند را به صورت سلسلهای از انتخابهای آزاد جلوه گر سازند و مسؤولیّت آنچه را رخ می دهد به گردن کسانی بیندازند که خودشان فضایل یا رذایل قهرمانی را به آنها نسبت کسانی بیندازند که خودشان فضایل یا رذایل قهرمانی را به آنها نسبت مسؤولیّت آنها افرادی عادی هستند که آنقدر جاهل و مغرورند که مسؤولیّت حیات اجتماعی را به عهده می گیرند، افرادی که ترجیح می دهند گناه همهٔ شقاوتها، بی عدالتیها، و فجایع را به گردن بگیرند و به ناچیزی و ناتوانی خود در جریانی جهانی اعتراف نکنند که بی اعتنا به ناچیزی و ناتوانی خود در جریانی جهانی اعتراف نکنند که بی اعتنا به نارده و آرمان آنان راه خود را می رود (۱۲)

نزد تالستوی بی تردید این اعتقاد به واقعیّت داشتن قوانین طبیعی، با همهٔ ناسازی، با برنامهای عملی همراه است که کلاً با آن رضا به دادهدادنی که منطقاً باید از تقدیرگرایی شوپنهاوری او نتیجه شود مغایر است: برنامهٔ عملی که مربوط به «کشف، جمعآوری، و تشریح حقایق ابدی است، مربوط به بیدار کردن علاقهٔ ذاتی، تخیّل، عشق، و کنجکاوی کودکان یا مردمان سادهدل است تا نیروهای فکری، عاطفی، و اخلاقی "طبیعی" خود را آزاد سازند، و تالستوی نیز مانند روسو تردید ندارد که چنین چیزی موجب هماهنگی درونی انسانها و هماهنگی میان انسانها خواهد شد...، برلین دربارهٔ ایس پروژهٔ تالستوی چنین اظهار نظر میکند:

این برنامه \_یعنی مقدور ساختن خودپروری آزادانهٔ همهٔ قوای انسانی \_ مبتنی بر یک فرض گسترده است: اینکه دستکم یک راه پیشرفت هست که در آن این قوا نه تعارضی پیدا میکنند و نه رشدشان بی تناسب است \_ راه مطمئنی برای رسیدن به هماهنگی کاملی که در آن همه چیز با همه چیز جور و در صلح و صفاست؛ و بعد هم قهراً نتیجه میگیرد که شناختی که از مشاهده یا دروننگری یا شهود اخلاقی یا مطالعهٔ زندگی و نوشتههای خردمندترین افراد اعصار دربارهٔ طبیعت بشر به دست میآوریم می تواند این راه را به ما نشان دهد. [۱۲]

بنابراین، «برنامهٔ عمل» تالستوی هم بر این فرض قهرمانانه متکی است که در راه پیشرفتی، اگر نه برای فردفرد مردم، دست کم برای بشر در کل هست که در آن تمام قوای بشری به طور کامل و هماهنگ امکان بروز و ابراز می بابند و این چیزی است که پلورالیسم برلین و تجربهٔ عام بشری آن را انکار می کند، اگرچه سنّت اصلی تفکر در غرب بر آن مهر تأیید می زند. اما در عین حال این «برنامهٔ عمل» درواقع انکار همین نیروهای تاریخی هم هست، که حرکتشان محتوم و بی اعتنا به آرمانهای اخلاقی ماست آرمانهایی اخلاقی که تالستوی در رمانهایش سر سختانه بر آنها یای می فشارد.

مادیّت بخشیدن به نیروهای تاریخی در نظریّات تالستوی در کشمکش و تعارض دائمي با ابن اعتقاد عميق اخلاقي اوست كه وانسان طبيعي، [ذاتاً] خوب است. در نظریّات کسان دیگر، چه در روسیّه و چه در جاهای دیگر، این کشمکش حادّتر از آن بود که دیر بیاید، و این گرایش پدید آمد که، به شیوهٔ هگل، امنطق، پیشرفت تاریخی با سرنوشت نوع بشر یکی دانسته شبود، و نوعي اقتدار اخلاقي به اين همنشيني بخشيده شود. ضرورت تاريخي و دستور اخلاقی پس از آن در هم ادغام و یکی شدند. پس از آن مقاومت در برابر ضرورت تاریخی به نام آرمانهای اخلاقی، یا به خاطر علائق حیاتی افراد بی جایگزین به مسخره گرفته شد، همان کاری که تروتسکی کرد و بدان دمهما بافي كوئيكري كياهخوارانه، عنوان داد. (١٣) از آنبس منافع انتزاعي بشریّت در کلّ، آنگونه که در ضرورت تاریخ متجسّم و مندرج است، جایگزین دلبستگی به افراد معین و بخت و اقبال احتمالی آنان شد. حتی در نزد كساني چون فيشته هم كه الهامبخش اوليهشان عشق به آزادي فردي بود چنین شد، و بدین ترتیب حال حاضر در پای آیندهای بنابر فرض از پیش معیّن قربانی شد، و این از ویژگیهای بسیار شاخص خشکاندیشی سیاسی قرن بیستم است.

بدین ترتیب دلبستگی به افراد انسانی با خصوصیّات موروثی و تا حدودی خودآفریده شان جای به دلبستگی به استلزامات بشریّت مجرّد و انتزاعی داد. زیرا یکی از اصول اصلی نگرش غایت شناسانه به تاریخ، خصوصاً در انواع روشنفکرانهٔ آن، این انتظار است که سرانجام همهٔ مردم به تمدّنی عام خواهند رسید. این انتظارِ چیزی که می توان آنرا امحای خاصگرایی (۱۵۱) نامید درست برخلاف گرایش گزارش ویکویی برلین از منشأ و ماهیّت معرفت انسان به خویشتن در مقام شکلی از خودآفرینی، و برخلاف تجلیل او از اختلاف فرهنگی است که به عقیدهٔ او بیانگر اساسی ترین و کلّی ترین ویژگی نوع بشر فرهنگی است که به عقیدهٔ او بیانگر اساسی ترین و کلّی ترین ویژگی نوع بشر

<sup>1.</sup> particularism

است. چنین انتظاری درست برخلاف نگاه او به هویتهای انسانی است که در نظر او همیشه خاصد و هرگز عام نیستند، هر قدر هم که پیچیده و متکثر باشند، و به هرصورت تا حدودی برساختهٔ روایتهای تاریخی متمایزی هستند که در هر نسلی از نو بازآفریده میشوند. آرمان تمدّنی جهانی که آرمان نهضت روشنفکری بود، و میبایست در آن از وابستگیها و علقههای خاص خبری نباشد و مردم از آن فراتر رفته باشند مورد پذیرش برلین نیست و او صراحتا آنرا رد میکند، ۱۶۱ و آنرا تضعیف تنوع فرهنگی میداند تنوعی که به امکانات توافق ناپذیر طبیعت بشری اجازه بروز می دهد. اگر چنین چیزی به دست آمدنی هم باشد باز وضعی نیست که پلورالیسم برلین به او اجازه دهد که دست آمدنی هم باشد باز وضعی نیست که پلورالیسم برلین به او اجازه دهد که

از همهٔ اینها نتیجه می شود که تفسیر روشنفکرانهٔ تاریخ که تاریخ را شبیه بلوغ پیدا کردن یک فرد یا یک ارگانیسم، یا سلسلهای از مراحل در مسیر تحقق بخشیدن کامل انسان به خویشتن می بیند، و نمونهٔ آن را می توان در تفسیر های کُندُرسه و مارکس سراغ گرفت، نوعی شخصیّت بخشیدن کاذب به طبیعت بشری است که درست خلاف جوهر اندیشهٔ برلین است. همشر اعتراض و ایراد خود به این تفسیر روشنفکرانهٔ تاریخ را به زبانی بیان می کند که روی هم رفته برای برلین پذیرفتنی است. همشر می نویسد:

هگلگرایی، پوزیتیویسم، و مارکسیسم، که در سایهٔ مسیحیّت و با نظری به جایگزینی آن ساخته و پرداخته شدند، مدّعی بودند که گزارشی از تحوّل و پیشرفت بشر در کلّ، یعنی گزارشی از سرنوشت نوع بشر ارائه میدهند: این تحوّل و پیشرفت شامل بیگانگی از خود و هبوط، و به دنبال آن نجات سیاسی یا اجتماعی، و در نهایت رستگاری بشریّت می شد. از دیدگاه فلسفهٔ طبیعت گرایانه، و با نگاهی به واقعیّتهای شناخته شدهٔ تاریخ بشر، می توان گفت توجیه ناپذیری کلّی این گزارشها ناشی از خلق نوع کاذب و انسانگرایی کاذب و غلط است. «بشریّت» یا نامعلوم و آیندهای نامعلوم

است، یا نام طبقهای از هستی که نیّت خالقش بر آن قرار گرفته است که آنرا معتاز کند؛ و البیّه این نام بعضاً ممکن است با در نظر داشتن هر دو معنا به کار گرفته شود. اگر ادّعاهای ماورای طبیعی در مورد نیّات خالق را کنار بگذاریم، دیگر دلیل تجربی کافی برای اعتقاد به اینکه چیزی به نام پیشرفت تاریخی بشر در کلّیتش وجود دارد برجای نمیماند، مگر اینکه منظور همان تکامل نوع انسان در تاریخ طبیعی باشد. آنچه ما در تاریخ میبینیم فرونشستن و بر آمدن جمعیّتهای متفاوتی در مراحل متفاوت تحوّل تاریخی است که با یکدیگر کنش و واکنش دارند و هیچ الگوی مشترک تحوّلی را از خود نشان نمیدهند. ما با استفاده از مقولات تاریخی قدیمی تر می توانیم به نحوی معقول از شکوفایی و قدرت گیری جمعیّتهایی در مرحلهای از تاریخ و سپس انحطاط و ضعف نسبی آنها سخن بگوییم؛ و مورّخان می توانند به گونهای معقول به دنبال نسبی آنها سخن بگوییم؛ و مورّخان می توانند به گونهای معقول به دنبال علل این برآمدنها و ساقطشدنها بگردند. حتی اگر علل عاتی چند هم یافت شود، این علل به خودی خود به سرنوشتی معیّن و به نظمی یافت شود، این علل به خودی خود به سرنوشتی معیّن و به نظمی تکاملی برای کل بشر اشاره نخواهند داشت. (۱۷)

این نظر همشر، جدای از طبیعتگرایی هیومیاش، نظری به تاریخ است که شباهت و بستگی زیادی به نظر برلین دارد. این نظر در سوء ظن به گزارشهای ذاتگرایانه از طبیعت بشری و اتکا به مشاهدهٔ تجربی به عنوان جایگزین استدلال ماقبل تجربی دربارهٔ انسانها با نگرش طبیعتگرایانهٔ هیومی مشترک است.

آنچه گزارش برلین از تاریخ انسان بر آن تأکید دارد، و آنچه در گزارش طبیعتگرایانه و هیومی همشر و در انواع مختلف مارکسیسم جایش خالی است، استعداد انسانها برای ساختن هویّتهایی خاص برای خودشان است که خود همشر هم در جایی دیگر به هنگام نقد ارسطو بر آن تأکید میکند:

چرا ارسطو به هنگام نوشتن دربارهٔ ویژگیهای شاخص انسانها ذکری از برج بابل،زبانهای طبیعی، تعدد مذاهب با عادات و منعهای انحصاری شان، وابستگی جمعیتها به تاریخهای جداگانه و خاص خود، و مرزها و سدّهای چندگانهای که به کمک آنها گروههای اجتماعی و جمعیتها سعی در حفظ هویّت جداگانهٔ خود دارند نکرده است؟ چرا او این تفرقه در کلّ نوع بشر، این انگیزه برای جدایی، و این هویّتهای متضاد را. دستکم به عنوان یکی از ویژگیهای نوع انسان در میان انواع جانوران نمی دید؟ [۱۸۱

آنچه ظاهراً جایش در آثار هیوم، ارسطو، و مارکس خالی است صرفاً تمایل به تفاوتهای فرهنگی نیست، بلکه پذیرش این نکته هم هست که صورتهای فرهنگی شیوههایی از ابراز خوبشتن انسان هستند، برونفکنی هو پّت انسانی که طی آن عناصر سازندهٔ این هو پّت، که خودشان همواره مجرّد و خاص هستند، در جای خودشان قرار می گیرند. همشر در نوشتهای اخیر اعتقاد به خصلت بی پدیداری و گذرای هو پُتهای انسانی خاص را نقد کرده و آنرا ناشی از «اعتقاد به نظریهٔ بوزیتیویستی مدرنیزاسیون، دانسته است، «نظریّهای که می توان ردّ آنرا تا به زمان نهضت روشنفکری فرانسوی پی گرفت. پوزیتیویستها معتقد بودند که همهٔ جوامع در سرتاسر دنیا بتدریج وابستگیهای سنّتی خو د به نیروهای فوق طبیعی را کنار خواهند گذاشت، زیرا اقتصاد صنعتی مدرن شیوهٔ اندیشیدنی عقلانی، علمی، و تجربی را ایجاب می کند. این همان ایمان قدیمی رایج در قرن نوزدهم است که همه قدم به قدم باید به ارزشهای لیبرالی، یعنی "ارزشهای ما" نزدیک شوند. ما اکنون می دانیم که چنین "بایدی" وجود ندارد و تمام اینگونه نظریّات در مورد تاریخ بشر ارزش پیشگویانه شان صفر است. همهٔ این گونه نظریّات روایتهای متناسب با زمان همان اعتقاد افلاطونی به هماهنگی عقلانی نهایی هستند.۱۹۱۵ در اینجا خواب و خیال پوزیتیویستی همگرایی تا رسیدن به تمدّن عامی واحد، و به صورت واحدی از هویّت بشری، بر چنان پایه و اساسی رد می شود که کاملاً می تواند مورد قبول برلین باشد. اینکه هو پُتهای انسانی ماهیتاً محلّی و خاصّ

<sup>1.</sup> self-expression

هستند و نمی توانند جز این باشند از پیامدهای گزارش ویکویی و هردری برلین از تاریخیّت طبیعت بشر است که کاملاً نقطهٔ مقابل سنّت رایج غربی در این زمینه است که در دوران نهضت روشنفکری اروپایی رواج تام یافت.

آنجه اس و اساس مخالفت برلین را با مارکسیسم تشکیل می دهد رد این اندیشهٔ نهضت روشنه کری است که تنوّع فرهنگی گذرا و حتّی پی پدیداری یا ثانوي است، البته همراه با نقد او بر ماديّت بخشيدن به نيروهاي تاريخي و نسبت دادن اقتداری اخلاقی به آن و نیز رد ناگزیری تاریخی. برلین در یژوهش اولیّه و بسیار درخشان خود، کارل مارکس، که در ۱۹۳۹ منتشر شد، به صراحت می گوید که نظام اندیشهٔ مارکس بستگی به فرضیّات متافیزیکی دارد ـ فرضیّاتی که علی رغم کوشش خود مارکس برای آنکه به نظریّهاش در مورد تاریخ پایهای تجربی بدهد همچنان غیرقابل دفاع است. برلین نظر خودش را در مورد نظام اندیشه های مارکس چنین بیان میکند: [از نظر مارکس] قوانین تاریخی در واقع ابدی و تغییرناپذیرند ــو درک این واقعیت نیازمند شهودی نیمهمتافیزیکی است\_امّا اثبات اینکه این قوانین چه هستند فقط باگواهی واقعیّات تجربی ممکن است. نظام فکری مارکس نظام بستهای بود که هرچه واردش می شد می بایست خود را با الگوی از پیش تثبیت شدهای وفق دهد، امّا خود این نظام مبتنی بر مشاهده و تجربه بود.۲۰۱۴ برلین وابستگی نظام مارکسی را به فرضیّات متافیزیکی بار دیگر در صفحات بعدی کتابش چنین بیان میکند:

مفهوم کانونی هگلی همچنان در بنیان اندیشهٔ مارکس محفوظ است. اگرچه بیانی نیمه تجربی پیدا کرده است. تاریخ، آنگونه که ماتر یالیستهای پیشین گمان می بردند، توالی تأثیرات محیط بیرونی بر انسان یا تأثیرات اس و اساس تغییر ناپذیر خود آنها، یا حتّی کنش و واکنش این دو عامل نیست. جوهر تاریخ تلاش و مبارزهٔ انسانها برای تحقّق بخشیدن به توانایهای کامل انسانی شان است؛ و چون انسانها اعضای قلمرو طبیعت هستند (زیرا چیزی نیست. که از قلمرو طبیعت فراتر برود)، تلاش انسان برای تحقّق بخشیدن کامل به خویشتن تلاشی برای گریز از بازیجه شدن است\_بازیچهٔ نیروهایی که مرموز، خودسر، و مقاومتنایذیرند. خلاصه تلاش انسان این است که بر این نیروها و بر خود فائق آید. یعنی آزاد شود. انسان این سروری بر طبیعت را، آنگونه که ارسطو گمان می کرد، با افزایش شناختی که از تأمل حاصل می شود به دست نمی آورد، بلکه از راه فعالیّت، زحمت، کار، و شکل دادن آگاهانه به محیط خویش و به یکدیگر به دست می آورد... کار، جهان انسان را دگرگون می کند و در مسیر این فعالیّت و کار خود انسان هم دگرگون می شود. برخی نیازهای انسانی بنیادی تر از بقیه هستند نیاز به بقا مقدّم بر هر نیاز پیجیدهٔ دیگری است. امّا انسان که همان نیازهای جسمانی اساسی حیوانات را دارد، تفاوتش با آنها در این است که از استعداد ابداع و ابتکار برخوردار است؛ بدین ترتیب او طبیعت خود و نیازهای آنرا تغییر میدهد. و از چرخههای تکراری حیوانات میگریزد، حال آنکه حیوانات بی تغییر میمانند و برای همین تاریخی ندارند. تاریخ جامعه تاریخ کار و تلاش خّلاقانهای است که انسان و تمنّاها و عادات و نگرش او، و نیز رابطهاش با سایر انسانها و طبیعت مادی را تغییر می دهد ـ طبیعتی که انسان با آن داد و ستد مادی و تکنولوژیکی دائمی دارد. (۲۱)

این قطعه نوشته ها دست کم بخشی از آنچه را که برلین در تفسیر مارکسی تاریخ قابل ایراد و اعتراض می داند بازمی نمایانند بیعنی وابستگی غائی آن به مقدّمات متافیزیکی، و از جمله نگرشی ذات گرایانه به بشر. برلین بر مبنای همین استدلالها و استدلالهای مشابه در جاهای دیگر کتابش، مدّعی می شود که مارکس در واقع جبرگرای تاریخی بود ادّعایی که به نظر من اساساً درست است، امّا در اینجا فرصت تفسیر و بسطش را ندارم، فقط می توانم بگویم مارکسیستهای متأخر حتماً به گونه ای قابل انتظار به این ادّعا معترض خواهند بود. این تضادّها و تقابلها میان مارکس و برلین عیان و واضحند، امّا شباهتها و خویشاوندیهای جالبی هم میان نظریّات آنها هست که بدین حدّ شباهتها و خویشاوندیهای جالبی هم میان نظریّات آنها هست که بدین حدّ عیان نیست امّا در همین قطعات نقل شده مستر است. هم مارکس و هم برلین

انسان را موجودی می دانند که می تواند خودش را متحوّل کند، موجودی که نیازهایش با تغییر خودآگاهی اش تغییر می کند، و اینکه تباریخی دارد امری تصادفی نیست، مثلاً آنگونه که برخی مفاهیم کانتی و ماتریالیستی از انسان القا می کنند، بلکه تاریخ داشتن جزئی از ذات و ماهیّت اوست. مارکس و برلین در صحّه گذاشتن بر تاریخیّت طبیعت بشر با هم متوافقند. امّا آشکارترین اختلافشان این است که برلین مفهوم غایتشناسانهٔ تاریخ و جهان را، که به مارکس نسبت می دهد، رد می کند. برلین می نویسد:

این تصور که تاریخ از قوانینی طبیعی یا فوق طبیعی تبعیت میکند و هر واقعهای از زندگی بشر عنصری در الگویی ضروری است، منشأ متافیزیکی عمیتی دارد: شیفتگی به علوم طبیعی این طرز فکر را تغذیه میکند، امّا یگانه منشأ آن، یا در واقع حتی منشأ اصلی آن، نیست. در وهلهٔ نخست، این نگرش غایتشناسانه است که ریشههایش به دوران آغازین تفکّر بشر برمیگردد... در این جهانشناسی جهان انسانها (و در برخی روایتها کلّ جهان)، سلسلهمراتب فراگیر واحدی است؛ بنابراین توضیح اینکه چرا هر جزئی از آن چنان است که هست، و آنجا در آن زمانی است که هست، و خرا فلان کاری را که میبینیم میکند، همانا توضیح این است که هدف آن چیست، تا چه حدّی آن هدف را برآورده میکند، و رابطهٔ هماهنگی و وابستگی هدفهای تمام موجودات هدفجو در هرم هماهنگی که بر روی هم تشکیل میدهند چیست. اگر این تصویری درست از واقعیّت باشد، پس توضیح تاریخی، مانند هر شکل دیگری از توضیح، بایستی فراتر از هر چیز مشخص کردن جایگاه دیگری از توضیح، بایستی فراتر از هر چیز مشخص کردن جایگاه دیگری از توضیح، بایستی فراتر از هر چیز مشخص کردن جایگاه درست افراد، گروهها، ملّها، و انواع در الگویی جهانی باشد، باشد.

برلین نتیجه میگیرد: «این نگرش عمیقاً ضد تجربی است۱۳۲۱،۱ از این حکم و احکام دیگر برلین در این زمینه آشکار است که اعتراض او به تفسیر غایتشناسانهٔ تاریخ و اینکه چنین تفاسیری بستگی به مقدّمات متافیزیکی دارند و هرگز نمی توان به صورت تجربی از آنها دفاع کرد در نظر او کاملاً در مورد مارکسیسم مصداق دارد. برلین مدّعی می شود که مارکس ضرورت تاریخی را به اقتدار اخلاقی فرومی شکند:

فقط بدین معنا و طریق می توان نشان داد که چیزی بد یا خوب، درست یا غلط است که نشان دهیم آن چیز با فرایند تاریخی مطابقت دارد یا نه، یعنی با فعالیّت جمعی پیشروانهٔ انسانها متوافق یا نامتوافق است، و به این پیشرفت انسانی مدد می رساند یا مانع آن می شود، و در نتیجه دوام خواهد داشت یا از میان خواهد رفت. همهٔ عللی که در مسیر صعودی پیچیده اما از نظر تاریخی معیّن بشر برای همیشه از دست رفته اند یا محکوم به فنا شده اند، درست بنابر همین واقعیّت، بد یا غلط ارزیابی می شوند، و درواقع همین است که معنای چنین واژگانی را معین می کند. ۱۳۲۱

برخی مدافعان مارکس، از جمله جی. ای. کوهن، این هستند که مارکس مرتکب خطای طبیعتگرایی اخلاقی آن هم از این نوع می شود که به اصطلاحی اخلاقی معنایی کلاً توصیفی ببخشد. کوهن برای دفاع از مارکس به قطعاتی در نوشته های او اشاره می کند که در آنها مارکس خطای خلط واقعیت و ارزش را آشکارا تشخیص می دهد و بر آن انگشت می گذارد. [۲۵۱] امّا به هرحال این استدلال برلین علیه مارکسیسم که حاوی نوعی غایتشناسی تاریخی است که هیچ گواه تجربی ندارد به قوّت خود باقی است، و اگر این استدلال درست باشد به خودی خود ضربهای مرگبار بر نظام مارکسی وارد

امًا به نظر من عمیقترین ایراد برلین بر نظام مارکسی ایرادی است که او خیلی صریح مطرح نمیکند و آن ایراد او به محتوای غایت شناسی تاریخی

<sup>1.</sup> G. A. Cohen

مارکس است. زیرا پیامد ماتریالیسم تاریخی مارکس این است که تفاوت فرهنگی پی پدیداری و ثانوی است و با سپری شدن دوران جوامع طبقاتی از زندگی بشر حذف خواهد شد؛ پس، با آنکه مارکس هیچجا خود را متعهد به این دیدگاه نمی کند که فرهنگهای ملّی در جامعهای کمونیستی از میان خواهد رفت، هر آنچه می نویسد، همراه با تمایزی که میان زیربنا و روبنا قائل می شود، چیزی که برای ماتریالیسم تاریخی او اساسی است، به ما می گوید که در نظر او مسلّم است که اگر فرهنگهای ملّی دوام و بقایی هم پس از سپری شدن جامعهٔ طبقاتی داشته باشند، صورتی به خود خواهند گرفت که اهمیت سیاسی نخواهند داشت درست مثل پخت و پزهای قومی در حال حاضر. پس، به گفتهٔ مارکس، حتّی اگر این تفاوت فرهنگهای ملّی همچنان از ویژگیهای جامعهٔ کمونیستی باشد، به هرحال نمی تواند مایهٔ جنگ، انقلاب، یا دیگر صفبندیهای عمیق اجتماعی شود.

پس مارکس از اندیشمندان مثالی نهضت روشنفکری است، زیرا مدافع آموزهٔ امحاء خاصگرایی است، دستکم به صورتی که این وجوه خاص اهسمیّت سیاسی داشته بیاشند و موجب صفبندی اجتماعی شوند. انسانشناسی طبیعتگرایانهای که در پس این آموزه نهفته است چیزی است که برلین آنرا رد میکند، حتّی اگر جنبههایی از آنرا بپذیرد که از صورتهای بسیار ابتدایی ماتریالیسم نهضت روشنفکری فیاصله میگیردی یعنی جنبههایی از آنکه انسان را موجودی در نظر میگیرد که میتواند خود را دگرگون کند. او این انسانشناسی طبیعتگرایانه را رد میکند، زیرا مبتنی بر مقدّمه و فرضی متافیزیکی است که طبق آن ذات بشر همان چیزی است که در انسانها به صورت عام یافت میشود، و محتوای این ذات بشری همان توانایی برای همکاری و کار خلاقانه است. همین گزارش از ذات بشری است که در برای همکاری و کار خلاقانه است. همین گزارش از ذات بشری است که در مارکسی است. امّا در نظر برلین، همچنانکه در نظر هردر، برخلاف این نظر، مارکسی است. امّا در نظر برلین، همچنانکه در نظر هردر، برخلاف این نظر، دات بشر هاگر اصلاً چنین چیزی وجود داشته باشد به بهترین نحو در دات بشر ساگر اصلاً چنین چیزی وجود داشته باشد به بهترین نحو در

تفاوتهای فرهنگی و در تمایل و آمادگی انسانها برای اتخاذ صورتهای گوناگون زندگی با مفاهیم مختلف از رفاه و آسایش و شکوفایی به بیان درمی آید. هیچ مفهوم واحدى از شكوفايي، مثلاً مفهوم ماركسي تحقّق بخشيدن به خويش از طریق همکاری و کار خلاقانه، نمی تواند از نظر برلین یا هردر یگانه مفهوم ممکن، یا بهترین و ممتازترین تجسّم ذات بشری باشد. صورتی از زندگی که در آن انسانها از طریق همکاری و کار خلاقانه استعدادهای خود را شکوفا می سازند می تواند نمونهای اصیل از شکوفایی انسانی باشد، امّا چنین چیزی فقط یک صورت از شکوفایی است، و در کنار آن صورتهای فرهنگی دیگری هم خواهند بود که شکوفاییهایی از نوع دیگر را تجسم خواهند بخشید. امّا این یکی از ویژگیهای مارکسیسم، و نیز ایدئولوژیهای نهضت روشنفکری، است که نظر خاص خود در مورد شکوفایی را نظری ممتاز می دانند و بیا پشتوانهٔ فلسفهٔ تاریخ خودشان مدّعی میشوند که فقط این نظر بیانگر ذات انسانی است. این ادّعایی است که هم در کانون نظریّات نهضت روشنفکری و هم در کانون سنّت کلاسیک غربی قرار دارد و برلین قاطعانه آنرا رد میکند. ولی عمیقترین دلیل برلین برای رد مارکسیسم این است که مارکسیسم گونهای از انسانشناسی نهضت روشنفکری ـو شاید گستاخانه ترین و جسورانه ترین گونهٔ آن، اگر نگوییم موجهترین گونهٔ آن است که برلین آنرا رد می کند. و آن دیدگاهی که مورد تأیید برلین است، و در آن تمایل و گرایش به تفاوت فرهنگی ذاتی ترین تمایل در انسان است، درواقع صورت انسان شناختی راديكال يلوراليسم ارزشي اوست.

فاصلهٔ میان طبیعتگرایی هیومی یا مارکسی با بیانگری هردری برلین در زمینهٔ صورتهای فرهنگی، خصوصاً در آن مفهوم زبان که برلین به هردر نسبت میدهد به چشم می آید، ۱۲۶۱ و خود برلین هم آشکارا بر این مفهوم صحّه

اصطلاحی معرف این عقیده که احکام اخلاقی احکام منطقی نیستند که صدق و کفت باشند، بلکه صرفاً بیان و ابراز نظری حسی، عاطفی، آرزویی، یا هیجانی هستند.

مى گذارد. اين همان مفهومي است كه كلاً با الكوى دلالتكر استفاده از زبان كه بر تجربه گرایی انگلیسی از بیکن و لاک تا هابز و هیوم، و در زمان خود ما، راسل و انر حاکم است تناقض دارد. [۳۷] زیرا در دیدگاه دلالتگر ، که بیان محدود آن را شاید بتوان در رسالهٔ ویتگنشتاین یافت، زبان ابزاری است برای انتقال تصوراتی که مستقلاً به ذهن می رسند، یا ایزاری است برای بازنمایی یا انعكاس جهاني كه وجود مستقل دارد، حال آنكه در ديدگاه بيانگر، اندیشه های ما و فعالیتهایمان پیشاپیش زبانی است، یا به اصطلاح این اندیشه ها و فعالیتها در عمقشان اشباع از زبان هستند، و اندیشهٔ کنار زدن زورکی کلمات از جهان اندیشهای است که راه به جایی نخواهد برد. ۲۸۱ به عبارت دیگر، در دیدگاه بیانگر، نگرش ایزاری به زبان و آنرا واسطهای خنثی به حساب آوردن که واقعیّات پیش زبانی با آن انتقال می یابند ـخلاصه دیدگاه دلالتگر \_اساساً بر تصوری غلط بنا شده است. به عکس، در این دیدگاه، زبانها خود صورتهایی از زندگی به حساب می آیند. و در بیانگری هردری، که برلین هم بر آن صحّه میگذارد، این صورتهای زندگی همیشه خاص هستند و هرگز محتوایشان عام نیست. شاید واقعاً چنین باشد که اندیشهٔ فرهنگ، که من گفتم نزد هیوم یافت نمی شود، قدمتی بیش از ادراک بیانگرانهٔ زبان ندارد. به هر صورت اندیشهٔ صورتهای فرهنگی به مشابه ذخایر همویتهای انسانی اصلاً در هیوم یافت نمیشود، همچنانکه مفهوم صورتهای فرهنگی ب مثابه برونفکنی ارادهٔ انسانی، که برلین آنرا نزد فیشته می پابد. [۲۹] امًا عميقترين جدايي برلين از هيوم، و از همين جنبه از ماركس، در قدرت خوددگرگونکنندهای است که برلین به انتخاب بشری نسبت می دهد و از این جهت با اراده گرایی ۲ رمانتیکها همصدا می شود، هرچند با ملاحظات و قیدهایی قاطع (۲۰۱) آشکار است که بیانگری و اختیارگرایی رمانتیک، هر دو،

پلورالیسم برلین را از راه تضعیف انسانشناسی فلسفی نهضت روشنفکری

<sup>1.</sup> designative

تقویت میکنند. حتّی اگر بیانگری و اراده گرایی برلین همواره در همان جهت حرکت نکنند باز وضع به همین صورت است. این مطلب کاملاً صادق است، حتی اگر لیبرالیسم آگونیستی برلین در پی آن باشد که اعتقادات نهضت روشنفکری به رهایی بشر را حفظ کند و در مقابل از انسان شناسی باطل و واهی آن صرف نظر کند مرچند آن اعتقادات خود از نظر تاریخی مبتنی بر همین انسان شناسی هستند.

سؤالي حياتي كه در اينجا بايد مورد بحث قرار گيرد اين است كه آيا اين اعتقادات نهضت روشنفكري مي توانند على رغم ويراني بنيادهاي انسان شناختی فلسفی شان همچنان پابرجا بمانند؟ بنیانهایی که به اشکال و صورتهای گوناگون این اعتقادات را نزد فیلسوفان نهضت روشنفکری و ييروان آنها، از جمله ماركس، تحكيم ميكنند. اگر انسانها موجوداتي هستندكه خود را دگرگون می کنند و صورتهای زندگی شان، ارزشهایشان، و هو پتهایشان اساساً متكثر است، پس چه چیزی حیات عقل و خرد لیبرالی \_حیات انتخاب و انتقاد از خود ـ را فراتر از دیگر حیاتها قرار می دهد؟ اگر ارزشهای بنیادین انسانی توافق نایذیر و قیاس نایذیر ند، آیا چنین چیزی در مورد ارزش انتخاب هم صدق نخواهد داشت؟ اگر اندیشهٔ توافق ناپذیری و قیاس ناپذیری نشاندهندهٔ وجود تضاد ارزشی عمیقی است، چه چیزی میتواند توجیهگر نسبت دادن اولویتی عام به آزادی منفی در برابر سایر خیرهای سیاسی رقیب باشد؟ ييشتر ديديم كه همانگونه كه برلين بي هيچ پرده پوشي اذعان ميكند، ١٣١١ ماكياولي از تأكيدش بر بلوراليسم فضايل و اخلاقيات هيج اصل اخلاقي ليبرالي را نتيجه نمي گير د؛ همچنين اين نکته نيز درخور توجّه است که مفهوم او از آزادی مفهومی منفی نیست، بلکه (همانگونه که کوئیتن اسکینر نشان داده است) ۱۳۲۱ مفهومی مثبت، یعنی خودگردانی جمعی است. چه جیزی م تواند نتیجهای به بار آورد که در آن لیبرالیسم متفوّق باشد؟

سؤال دیگری که مرتبط با سؤال قبلی است این است که آیا اعتقاد نهضت روشنفکری به رشد شناخت و رهایی بشر می تواند ضمن دست کشیدن از انسان شناسی فلسفی و درک و مفهومی از تاریخ بشر که پایهٔ این اعتقادات است دوام آورد؟ امّا پیش از آنکه بتوانیم به بررسی این سؤالات بپردازیم، بایستی دلایل برلین برای رد درک و فهم روشنفکرانه از طبیعت بشر و تاریخ بشر را در لایه های عمیقتری بکاویم. یکی از دلایل برلین برای رد فلسفهٔ تاریخ نهضت روشنفکری، آمادگی و تمایل کلّی انسانها به تفاوت فرهنگی است. و او در گزارش خود از تجسّم سیاسی هویّت شخصی خاص به همین آمادگی و تمایل متوسّل می شود ـ چیزی که فیلسوفان نهضت روشنفکری آنرا مرحله ای گذرا در تحوّل تاریخی بشر می دانستند. برلین این آمادگی و تمایل را در عصر ما در شکل ناسیونالیسم بازمی شناسد.

## يادداشتهاي فصل سوم

- 1. Concepts and Categories, pp. 141-2.
- 2. Against the Current, p. 129.
- 3. Four Essays, pp. 71-2.
- 4. See K. R. Popper, The Poverty of Historicism.
- 5. See Stuart Hampshire, Freedom of Mind.
- See P. L. Gardiner, The Nature of Historical Explanation (Oxford, Oxford University Press, 1952).
  - 7. Sec K. R. Popper, The Open Society and Its Enemies.
  - 8. Stuart Hampshire, «Nationalism», in Isaiah Berlin: A Celebration, p. 129.
- ۹. تفسیر متفاوتی از گزارش هیوم از تاریخ و طبیعت بشری را در اثر زیر می توان یافت:

Donald Livingstone, *Hume's Philosophy of Common Life* (Chicago, University of Chicago Press, 1984).

۱۰. مثلاً رجوع کنید به بیان تازهٔ جی. ای. کوهن از ماتریالیسم تاریخی مارکسی بر اساس نگرشی کارکردگرایانه در اثر زیر: G. A. Cohen, Kurl Murx's Theory of History: A Defence (Oxford, Oxford University Press, 1978).

۱۱. رجوع کنید به مقالهٔ (ناگزیری تاریخی) در جهار مقاله دربارهٔ آزادی، خصوصاً صفحات ۵۱\_۵۵.

- 12. I. Berlin, «The Hedgehog and the Fox», in his Russian Thinkers, (London, Penguin Books, 1979), pp. 41-2.
  - 13. I. Berlin, «Tolstoy and Enlightenment», in Russian Thinkers, p. 254.
  - 14. See L. Trotsky, «Their Morals and Ours».

۱۵. اندیشهٔ محو شدن خاص گرایی برای متفکّران ساده نگر نهضت روشنفکری بخشی از درک و مفهوم آنان از محو شدن نقص و ناکاملی بود. در این مورد به کتاب زیر از من رجوع کنید:

Post-liberalism, p. 299.

- 16. See I. Berlin, New York Review of Books, November 21, 1991, pp. 19-23.
- S. Hamshire, Innocence and Experience, new edition, (London, Penguin Books, 1992).
  - 18. Ibid., p. 33.
- 19. See Stuart Hampshire, «Justice is Strife», Presidential Address, American Philosophical Association, 1991, Pacific Division Meeting, in *Proceedings and Addresses of the American Philosophical Association*, vol. 65, No. 3. (November 1991), pp. 24-5.
  - 20. Isaiah Berlin, Karl Marx, 4th ed. (Oxford, Oxford University Press, 1978), p. 14.
  - 21. Ibid., p. 93.
  - 22. Four Essays on Liberty, p. 53.
  - 23. Ibid.
  - 24. Karl Marx, p. 113.
  - 25. G. A. Cohen, «Isaiah's Marx, and Mine», in Isaiah Berlin: A Celebration, p. 125.

    75. این نکته را من مدیون توضیح چارلز تیلور در نوشتهٔ زیر هستم:

Charles Taylor, «The Importance of Herder», in Isaiah Berlin: A Celebration.

27. See C. Taylor, Ibid.

۲۸. برای اطلاع از این پروژه در نوشتهٔ اولیّهٔ ویتگنشتاین رجوع کنید به کتاب زیر:

- D. F. Pears, The Fulse Prison (Oxford, Oxford University Press, 1987).
- 29. See I. Berlin, «The Apotheosis of the Romantic Will: The Revolt Against the Myth of an Ideal World», in his *The Crooked Timber of Humanity: Chapters in the History of Ideas* (London, John Murray, 1990).

۳۰. باید در برخورد با تأکیدات مکرر برلین بر واقعیت چارچوب مشترک مقولات اندیشه انسانی جانب حزم و احتیاط را نگاه داشت. توجه به این نکته مهم است که ادعای برلین، برخلاف ادعای کانت، انسان شناختی و تاریخی است نه متافیزیکی.

- 31. Against the Current, pp. 78-9.
- See Quentin Skinner, Machiavelli (Oxford, Oxford University Press, Past Masters, 1981).

\_ f \_

## ناسيوناليسم

... آنجه در اینجا مستتر است این است که والاترین هدفهایی که انسانها به حق در بی اش بودهاند و بعضاً در راهش جان دادهاند به هیجروی با هم سازگاری ندارند. حتّی اگر امکان داشت شکوه و جلال گذشته را زنده کنیم (آنگونه که متفکّران متمایل به اعصار قدیم، مثل ماکیاولّی و مابلی کمان میکردند و خواستار بازگشت به فضایل قهرمانی یونان یا روم باستان بودند) باز ما نمی توانستیم همهٔ آنها را احیا کنیم و با هم یکی كنيم. اگر بخواهيم از يونانيان تقليد كنيم، ديگر نمي توانيم از عبرانیان تقلید کنیم؛ اگر چینیها را الگوی خود قرار دهیم، چه آنسان که در واقعیت هستند چه آنسان که ولتر در نمایشنامهٔ خود عرضه شان کرده است، دیگر نمی توانیم فلورانسیهای دوره رنسانس، یا وحشیهای معصوم و میهماننوازی را که قرن هجدهمیها تخیل میکردند الگوی خود سازیم. حتی اگر، بر فرض محال، مى توانستيم در ميان اين آرمانها دست به انتخاب بزنیم، کدامیک را میبایست برمیگزیدیم؟ چون هیچ معیار مشترکی نیست که بر اساس آن این [تمدّنها] را رتبهبندی کنیم، راه حلّی نهایی هم برای این مسئله وجود نخواهد داشت که انسان در مقام انسان چه هدفی را باید تعقیب کند. این فرض که برای چنین سؤالی، دستکم از نظر اصول، می توان پاسخ نهایی

۱. Gabriel Bonnet de Mably)، (۱۷۰۵\_۱۷۰۹). فیلسوف و مورّخ فرانسوی.

و صحیحی یافت فرضی که از زمان افلاطون که این فرض را مسلّم میدانست فقط شمار قلیلی در آن تردید ورزیدهاند فرضي سست و برينيان است. البتّه هردر دقيقاً همين آرزوي احیای آرمانهای باستانی را محکوم میکند: آرمانها متعلّق به صورتی از زندگی هستند که آنها را پدید می آورند، و بدون آن صورت خاص از زندگی این آرمانها صرفاً خاطرهای تاریخی اند. ارزشها مهدفها با کلیتهایی اجتماعی به دنیا م آیند و از میان می روند و بخشی ذاتی از آن کلّیتها هستند. هر وفردیت جمعی، منحصر به فرد است، و اهداف و معیارهای خاص خودش را دارد که این اهداف و معیارها خود به ناگزیر با اهداف و ارزشهای اخلاقی و اجتماعی و زیباشناختی دیگری جایگزین خواهند شد. هریک از این نظامها در روزگار خود، و در جریان دسال طولانی طبیعت، ارزشی و اعتباری عینی دارند امًا همان دسال طولاني طبيعت، همه چيز راگذرا ميسازد. همة فرهنگها در چشم خداوند یکسان هستند، و هریک زمان و مكان خاص خود را دارد. رانكه ا دقيقاً همين را مي گفت: دادباوری او روایتی خودپسندانه از تزهای هردر است، که به یکسان در برابر تزهای هگل و شک گرایی اخلاقی قرار می گیرد. امًا اگر چنین است، پس تصور تمدّن کاملی که در آن انسان آرمانی تمام تواناییهای خویش را تحقّق میبخشد آشکارا یوج و یاوه است: نه آنکه صور تبندی چنین چیزی صرفاً دشوار باشد یا تحقق عملياش ناممكن، بلكه تصور آن ناساز و نافهميدني است. این شاید نافذترین ضربهای باشد که بر فلسفهٔ کلاسیک غرب در طول تمام ادوار وارد آمده است فلسفهای که تعبور کمال، و امکان یافتن راهحلّی بیزمان برای مسائل ارزشی، دست کم در اصول، برایش حیاتی و اساسی است.

آیزایا برلین، «هردر و نهضت روشنفکری»[۱]

۱. Leopold von Ranke). مورّخ آلماني.

یکی از مهمترین جنبه های برخورد برلین با ناسیونالیسم رجعت او به سنّت قديمي تر، و از بسياري جهات عاقلانه تر، انديشهٔ ليبرالي است. متفكّران ليبرال اروپايي قرن نوزدهم، برخلاف پيشينيانشان در نهضت روشنفكري، و برخلاف جانشینان قرن بیستمی شان، اهمیت هویت جمعی برای انسانها را خوب درک میکردند ـ هویتی جمعی که متفاوت از هویت بشری در کل و بسی خاصّتر از آن است. چنین نگرشی از وینزگیهای اندیشهٔ مثلاً بنزامن كونستان، الكسى دو توكويل، و جان استيوارت ميل بو د. آنها احساس مليّت را منبع مهمتی برای یکپارچگی اجتماعی و ثبات سیاسی جامعهای لیبرال مى دانستند. اين متفكَّران قرن نوزدهمي، برخلاف ليبرالهاي قرن بيستمي، نظير هایک و یو یر، که در نظرشان ناسیونالیسم چیزی جز احیای همان قبیلهگرایی در سطح وسیع نیست، اهمیت عضویت در فرهنگی مشترک را برای حفظ دلبستگی به نظم سیاسی لیبرال درک می کردند. در میان متفکران لیبرال قرن بیستم، منهای جوزف راز که باید او را واقعاً استثنا کرد، تنها برلین بوده است که این سنت لیبرالی قدیمی تر را دنبال کرده است ـ سنتی که نیاز انسان به فرهنگی مشترک را باور داشت و تجسم سیاسی اصلی آنرا در اعصار مدرن در ملّت دولت بازمی شناخت. علاوه بر این، برلین، همراه با جوزف راز، بـر این اندیشه است که جامعهٔ مدنی لیبرال نمی توانید صرفاً مبتنی بیر اصول انتزاعی یا قواعد عام باشد، بلکه نیازمند فرهنگ ملّی مشترکی است۲۱ تا بتواند پایدار بماند و بین افراد ایجاد همبستگی کند. از این جهت، برلین و راز جنبهای به ناحق فراموش شده از لیبرالیسم میل را احیا کردهاند، و آن تأکید میل بر اهمیّت احساس ملیّت در فرهنگ لیبرالی بوده است. ۱۳۱

برلین نیز، همصدا با همهٔ متفکران لیبرال، احساس ناسیونالیستیِ مرضی را، که در قرن ما بسیار شایع بوده است، رد میکند، زیرا چنین احساسی با ارزشهای اصلی لیبرالی مانند تساهل و تسامح و مدارا و شأن انسانی همخوانی ندارد. اما برلین برخلاف مکتبهای مسلّط لیبرالی در جهان بعد از جنگ میعنی مکتب نواتریشی، شامل پوپر و هایک، و مکتب انگلیسی امریکایی، شامل

راولز و دوورکین ـ ملیت را بیان تازهای از یک تیمایل و گرایش عام و همیشگی انسان میداند ـ تمایل به موجودیت بخشیدن به هویتی خاص. درواقع، برلین، باز هم برخلاف صورتهای مسلّط لیبرالیسم بس از جنگ، معتقد است که مشارکت در صورتهای فرهنگی مشترک و عضویّت در کمونته ها یا باهمادهایی که خودگردان و خودسرور یا دستکم در امور خویش خودمختار هستند، عنصری ضروری برای شکوفایی بسیاری از افراد نوع بشر است. او هرگز بر این اعتقاد صحّه نگذاشته است که شأن انسانی و احترام به خود منحصراً بستگی به داشتن حقوق و آزادیهای فردی دارد؛ شأن انسانی و احترام به خود، البته تک تک و جداگانه، بستگی به آزادی و رهایی از سرکوبی هم دارد که ما ممکن است در مقام عضوی از جماعتی خاص یا ورزندهٔ سنّت ویژهای فرهنگی در معرض آن باشیم. مثلاً در طول تاریخ دهشتناک و طولانی یهودستیزی مسیحی، یهودیان قطعاً سرکوب میشدند، زیرا از آزادیهای منفی موجود برای دیگران محروم بودند؛ امّا این سرکوب جنبهٔ دیگری هم داشت، زیرا به عنوان یهودی وادار میشدند تغییر مذهب بدهند، و مورد انواع و اقسام حملات دیگر قرار میگرفتند، به نحوی که حتّی پیش از بهودکشی نازیها، آنان انگیزههای نیرومندی برای تأسیس وطنی یهودی پیدا کرده بودند. به عبارت دیگر، شأن انسانی و احترام به خود برای اکثریّت وسیعی از انسانها نه تنها بستگی به برخو رداری از آزادیهای منفی دارد، بلکه بستگی به این هم دارد که بتوانند ارزشهای متمایز و صورت خاص زندگی خود را داشته باشند که در نهادهای سیاسی و اجتماعیی تجسم می بابد که آنها تابعش هستند. انسانها نیازمند آنیند که هبویت خیاص خبویش و صورتهای خاص زندگی خودشان را داشته باشند که در نهادهای جامعهٔ آنها چنان بازتاب یافته باشد که برای آنان قابل شناسایی باشد. اگر این را از آنان دریغ کنیم، عنصری در شأن انسانی آنها کم خواهد آمد، حتّی اگر از بالاترین میزان آزادی منفی برخوردار باشند، زیرا در این حالت آنها قادر نخواهند بود خود را در نهادهایی که به آنان آزادی منفی اعطا میکنند بازشناسند و بازتاب خود را ببینند. علاوه بر این، رفاه و آسایش افیراد را نسمی توان از شکوفایی صورتهای فرهنگی مشترکی که افراد بدان تعلّق دارند جدا کرد: امکانهای انتخابی که آنها در میانشان دست به انتخاب می زنند، و بسیاری از خیر هایی که دنبال میکنند، با همین صورتهای فرهنگی مشترک است که شکل می گیرد، و رفاه و آسایش افراد به میزانی که این صورتها مخروب و متروک شوند از میان میرود. و سرانجام مهمتر از همه اینکه شیوههای زندگی، یا صورتهای فر هنگی مشترکی که انسانها وابستهٔ آنها هستند، و هو پَتشان را از عضو پُت در آنها اخذ مرکنند، ویژگی اساسی شان تکثّر ذاتی و طرد متقابل یا مانعةالجمع بودن است. این شیوهها یا صورتها متکثرند و یکی نیستند، و هرچند ممکن است همزیستی داشته باشند و بر همدیگر اثر بگذارند، امّا نمی تو انند بی آنکه هو پُتشان در مقام شیوهٔ متمایزی از زندگی از میان برود با هم درآمیزند. ایس کاربرد، یا پیامد اندیشهٔ تلفیقناپذیری خیرها و فیضایل در شیوههای کلمی زندگی است ــ اندیشهای که مربوط به پلورالیسم ارزشی است و میگوید خيرها و فضايل كوناكون نوعاً مانعةالجمع هستند. (البته اين بدان معنا نيست که مر توان به آسانی آنها را از هم تفکیک کرد و افراد بعضاً در آن واحد به چند فر هنگ تعلق ندارند، یا نمی تو انند از فر هنگی به فر هنگ دیگر مهاجر ت کنند، یا صورتهای مشترک زندگی رابطهٔ متقابل یا دیالکتیکی با هم ندارند). مخلص کلام اینکه در نظر برلین رفاه و آسایش افراد چنان با مشارکت در صورتهای فرهنگی مشترک ملازم است که دشوار می توان جدا از آن به تصورش درآورد. به همین دلیل، خطاست که دفاع برلین از آزادی منفی، یا کلاً لیبرالیسم او را، برحسب مفهوم فردگرایانهٔ رفاه و آسایش انسانی تفسیر کنیم که در آن خیر انسانی را می توان برحسب ارضای شخصی جمع بندی و ارزیابی کرد. به عکس، برلین با منتقدان کمونو تاریست لیبرالیسم در این نکته همرأی است که تصدیق می کند برای همهٔ انسانها راه و آسایش فردی بُعدی عمومی یا جمعی دارد که غیرقابل حذف است. امّا در مقابل، او نیز مانند جوزف راز این اختلاف را با متفكران كمونو تاريست دارد كه معتقد است ارزشهاي ليبرالي و صورتهای کمونتهای را می توان و باید با هم سازگار کرد و آنها را دو جنبهٔ متساویاً مشروع از آسایش و رفاه انسان دانست، زیرا آنها پاسخگوی دو نیاز متفاوت اما به یکسان عمیق انسان هستند.

وجوه اشتراك و افتراق نظر برلين با منتقدان كمونوتر ليبراليسم را مي توان به نحوی دیگر و با رجوع به اندیشهٔ کمونوتری خویشتن امستقره یا «جایگرفته» بیان کرد. این اندیشه، که مایکل سندل صورتبندی روشنی از آنرا در نوشته هایش عرضه کرده است، و الستر مک اینتایر و چارلز تیلور با قدرت آنرا به کار گرفتهاند، ۲۱ در واقع عقیدهای است علیه فردگرایی انتزاعی بسیاری از نظریه های لیبرالی، و می گوید روابط شخص یا سوژه با پروژه ها و عُلقه هایش ابزاری نیست بلکه قوام بخش است. ما سوژه های بی ریشه و بنیان كانتى نيستيم كه هر رابطهاى برايمان قابل لغو باشد و هيچ صورتى از زندگى مشترک برایمان قطعی و واجب نباشد؛ ما خود را جایگرفته در بطن روابط و علقه هایی می پابیم که دقیقاً هو یّت ما را شکل می دهند و جزئی از آن می شوند. برلین با همهٔ اینها موافقت دارد. پر داختن به فلسفهٔ سیاسی به گونهای که گویا این امر که انسانها تاریخی دارند امری تصادفی است، یعنی همان کاری که لیبرالهای کانتی اخیر مانند راولز و دوورکین میکنند، و درواقع همینها هم موضوع اصلی نقد کمونوتاریستها هستند، درواقع بدین معناست که اعداد و ارقام را موضوع فلسفة سياسي كرده باشيم، نه انسانها را كه ذاتشان تباريخي است. در نظر برلین نیز، مانند کمونو تاریستها این خطایی فاحش است. امّا راه بسرلین از کمونو تاریستها کجا جدا می شود؟ بسرلین ایس عقیدهٔ افسراطی کمونوتاریستها را، که هم در نوشته های سندل و هم در نوشته های مک اینتایر آمده است، رد میکند که انسان «خویشتنی اساساً مستقر، است، یعنی هویت انسان از طریق عضویت در یک کمونتهٔ اخلاقی واحد شکل میگیرد. برای

<sup>1. «</sup>situated» or «embedded» self

<sup>3.</sup> constitutive

برلین آشکار است که چنین عقیدهای در نهایت فقط عقیدهای دربارهٔ یک تیپ آرمانی است که وضع هیچکس ببخصوص در جهان مدرن عملاً با آن نظابق ندارد. علاوه بر این، چنین اندیشهای خطرناک هم هست و به شکل خاص خود همانقدر مجرّد است که اندیشهٔ سوژهای کانتی که از همهٔ علقههای قوام بخش محروم شده است. زیراه اگر این راست باشد که هیچیک از ما سوژهٔ کانتی نیست و نمی تواند باشد، این هم به همان اندازه راست است که هیچیک از ما سوژهٔ اساساً مستقرّی نیست. همهٔ ماه دست کم همهٔ ماکه به فرهنگ مدرن تعلق داریم و در جامعهٔ مدرن زندگی می کنیم، بیعتهای گوناگونی داریم و به کمونته های متنوّعی تعلق داریم، و با تجربهٔ نقشهای متضاد آشنا هستیم. تکثر و تسفاد جبزی جدایسی ناپذیر از همویتهای ماست. روایستهای همهٔ کمونو تاریستها، اعم از چپ و راست، از آرمان کمونتهای یکپارچه و ارگانیک، کمونو تاریستها، اعم از چپ و راست، از آرمان کمونتهای یکپارچه و ارگانیک، این واقعیّتِ پیچیدگی و تضادّی را که میراث همهٔ ماست نقض می کند. همین عدم حساسیّت به تنوّع موجود در هویّتهای ماست که نقد کمونوتری از لیبرالیسم را از لیبرالیسم کمونوتری برلین متمایز می کند.

بجاست توجّه کنیم که صحّه گذاشتن برلین بر اهمیّت و در واقع ضرورت صورتهای فرهنگی مشترک برای آسایش و رفاه انسانها چه چیزی را القامی کند. او دیدگاه اومانیستی مدنی یا جمهوریخواهانهٔ کلاسیک را، که هانا آرنت در عصر ما احیایش کرده است، و میگوید شکوفایی و رشد انسانها مستلزم مشارکت سیاسی است قبول ندارد و بر آن صحّه نمیگذارد. او این اعتقاد را علی رغم اصل و نسب ممتاز ارسطوییاش رد میکند. بی تردید یکی از علل او برای رد این اعتقاد همان پلورالیسم اوست بعنی این اعتقاد او که هیچ فعالیّت واحد یا سلسلهای از فعالیّتها نیست که با ارجاع به آن بتوان تنوّع صورتهای شکوفایی انسان را محدود کرد. نه مداقه و تعمّق، نه فعالیّت سیاسی، هیچ یک، نمی توانند هدف برین زندگی انسانی باشند، زیرا اصلاً چیزی به نام هدف برین وجود ندارد. و برلین گمان میکند که آنچه برای اکثر صورتهای شکوفایی انسانی ضروری و برلین گمان میکند که آنچه برای اکثر صورتهای شکوفایی انسانی ضروری و

اساسی است عضویت در سنتهای فرهنگی مشترک است و نه مشارکت سیاسی. استیوارت همشر دیدگاه برلین را چنین توضیح میدهد:

برلین با قوّت تمام استدلال کرده است که متفکّران نهضت روشنفکری که انتظار داشتند مردان و زنان بتدریج در آینده شهروندان جهانی نامنقسم شوند سخت در اشتباه بودند. هردر، هامان، و هیوم، هریک به شیوهٔ خود، بدرستی میگفتند که اندیشه ها و احساسات اشخاص در کنترل عادات و رسومی است که با آنها بار آمدهاند، و نه در کنترل اصولی عقلانی که توافقی عام را اقتضا میکند. ویکو بدرستی در برابر دکارت تأکید داشت که زبانهای طبیعی، و خود تمدّن در صوربهای بسیارش، محصول تخیل و ابداع و ابتکار شاعرانه و استعاره هستند، نه محصول استدلال انتزاعی و تصوّرات واضع و متمایز. تصوّرات واضع و متمایز برای همهٔ بشریّت قابل دسترسیاند؛ امّا اصطلاحات خاص زبانی طبیعی برای همهٔ بشریّت قابل دسترسیاند؛ امّا اصطلاحات خاص زبانی طبیعی ناسیونالیسمی سالم و عاقلانه صحّه گذاشت اکثر مردان و زنان فقط زمانی احساس شادی و خوشبختی میکنند که شیوهٔ زندگیشان سبب زمانی احساس شادی و خوشبختی میکنند که شیوهٔ زندگیشان سبب

از نظر برلین، آنچه برای آسایش و رفاه انسان ضروری است مشارکت در هیچ واحد سیاسی، مثلاً ملّت دولت، نیست، بلکه مشارکت در «فردیتی جمعی» است، مشارکت در صورت مشترکی از زندگی فردی، که تاریخ خود، عادات و هنرهای خود، و اصطلاحات زبان بومی و متمایز خود را برای فعالیّت دارد. چنین صورتهایی از زندگی فرهنگی مشترک را همیشه نمی توان به آسانی تفرید کرد؛ و این یکی از دلایل عدم موافقت برلین با آموزه ناسیونالیسم یکپارچه و ارگانیک است که متفکّرانی ارتجاعی چون موراس ا

۱. Charles Maurras)، (۱۹۵۲\_۱۸۶۸). نویسندهٔ فرانسوی.

تشریحش کردهاند، و گفته اند فرهنگهای ملّی باید همگن و با دولتهای حاکم همافق باشند. دلیل دیگر این است که برلین می پذیرد بسیاری از ماها حامل میراثهایی متکثر هستیم و اقعیتی که جنبه خطرناک و تفرقه انگیزی به این حکم می دهد که ما عضو باهماد یا کمونتهٔ اخلاقی واحدی هستیم یا باید باشیم، باهماد یا کمونتهای که خود معرّف واحد سیاسی منفردی است. این حکم خطرناک و تفرقه انگیز است و فرقی نمی کند که متفکری مرتجع آن را صادر کرده باشد یا کمونو تاریستی دست چهی. این آموزهٔ رادیکال و ارتجاعی ناسیونالیسم آموزهای است که برلین هرگز بر آن صحّه نگذاشته است.

برلین درک خود از ناسیونالیسم را با بیانی واضح چنین عرضه میکند:

منظور من از ناسیونالیسم چیزی است قطعی تر، از نظر اید تولوژیکی مهمتر، و خطرناکتر [از صرف «احساس ملّی که احتمالاً می توان ردّ آن را تا احساسات قبیله ای در نخستین دورانهای تاریخ مضبوط گرفت»: یعنی منظورم در وهلهٔ نخست اعتقاد به این است که انسانها به گروه انسانی خاصی تعلّق دارند، و شیوهٔ زندگی آن گروه با بقیّه فرق می کند؛ اعتقاد به اینکه شخصیّت افرادی که گروه را تشکیل می دهند از شخصیّت گروه است که شکل می گیرد و جدا از آن نمی توان درکش کرد و شخصیّت گروه برحسب تاریخ، عادات، قوانین، خاطرات، اعتقادات، زبان، بیان هنری و مذهبی، نهادهای اجتماعی، و شیوهٔ زندگی مشترک تعریف می می شود و بعضی ارث، خویشاوندی، و خصوصیّات نژادی را هم بر آن می افزایند؛ و اعتقاد به اینکه همین عوامل هستند که انسانها، اهداف، و ارزشهایشان را شکل می دهند.

ثانیاً، الگوی زندگی یک جامعه شبیه الگوی زندگی ارگانیسمی بیولوژیک است؛ آنچه این ارگانیسم برای رشد صحیح خود نیاز دارد و حساسترین افراد به طبیعت آن با کلام یا تصویر یا سایر اشکال بیانی انسانی بیانش میکنند هدفهای مشترک آنرا تشکیل میدهد؛ و این هدفها برین هستند؛ در مواردی که تضادی با سایسر ارزشها پیش میآید،

ارزشهایی که از اهداف خاص «ارگانیسم» خاص اعتم از فکری، مذهبی، اخلاقی، شخصی، یا کلّی \_ نشأت نمی گیرند، این ارزشهای برین باید غالب شوند، چون فقط بدین ترتیب است که از انحطاط یا ویرانی ملت مى توان پرهيز كرد. علاوه بر اين، اينكه جنين الكوهايي از زندگي را ارگانیک بخوانیم، درواقع بدین معناست که این الگوها را افراد یا گروهها، هر قدر هم که موقعیّت مسلّط داشته باشند. نمی توانند مصنوعاً شکل دهند، مگر آنکه خودشان تحت تأثیر این شیوههای تکوین یافتهٔ تاریخی عمل و تفکّر و احساس باشند، چون همین شیوههای ذهنی، عاطفی، و جسمانی زیستن، کنار آمدن با واقعیّت، و فراتر از همه شیوههای رفتار افراد با یکدیگر است که هر چیز دیگری را معین می کند و ارگانیسم ملّی ۔ملّت۔ را به وجود می آورد، حال چه شکل کشور یا دولت به خود بگیرد یا نه. از اینجا نتیجه میگیریم که واحد اساسی انسانی که در آن طبیعت انسان به طور کامل محقّق میشود فرد یا اجتماعی داوطلبانه نیست که می تواند منحل شود یا تغییر یابد یا به میل و اراده ترک گفته شود، بلکه ملّت است؛ و حیات واحدهای فرعی مثل خانواده، قبیله، طایفه، و استان بایستی وابستهٔ به وجود آمدن و بقای ملّت باشند چرا که طبیعت و هدف این واحدها، یا آنچه غالباً معنای آنها نامیده م شود از طبیعت و اهداف ملّت سرچشمه م گیرند؛ و اینها با تحلیل عقلانی نیست که آشکار میشود، بلکه با نوعی آگاهی بر ما معلوم می گردد که نیازی نیست کاملاً آگاهانه باشد ـ نوعی آگاهی بر رابطهٔ منحصر به فردی که افراد انسانی را در کلّ ارگانیکی غیرقابل تجزیه و تحلیل و غیرقابل انحلال به هم میپیوندد، همان چیزی که برک آنرا معادل اجتماع، روسو معادل مردم، و هگل معادل دولت می داند، امّا در نظر ناسیونالیستها این جیز همان ملّت است و لاغیر، حال ساختار اجتماعی یا صورت دولت و حکومت آن هرچه می خواهد باشد.

ثالثاً، این نگرش متضمن این مفهوم و تصور است که یکی از الزامی ترین دلایل، و شاید هم الزامی ترین آنها، برای پایبندی به عقیده ای خاص، دنبال کردن سیاستی خاص، تلاش در راه هدفی خاص، زیستن زندگیی

خاص، این است که این هدفها، اعتقادات، سیاستها، و زندگیها مال ما هستند. این تقریباً بدین معناست که این قواعد یا آموزهها یا اصول را نباید به این دلیل دنبال کرد که ما را به فضیلت، خوشیختی، عدالت، یا آزادی می رسانند، یا به این دلیل که فرمودهٔ خداوند یا کلیسا یا یادشاه یا پارلمان یا هر مرجع قدرت پذیرفتهٔ دیگری هستند، یا به این دلیل که به خودی خود خوب یا درست هستند و بنابراین کلاً در وضعیّتی خاصّ برای همهٔ انسانها معتبرند؛ نه، این قواعد یا آموزهها یا اصول را باید به این دلیل دنبال کر د که این ارزشهای ارزشها گروه من هستند، یا به تعبیر ناسیونالیستها، ارزشهای ملّت من؛ این اندیشهها، احساسات، و این مسیر اعمال، خوب و درست هستند، و من با همسان کر دن خود با آنها به ارضا و خوشبختی خواهم رسید، زیرا اینها اقتضائات صورت خاصی از زندگی اجتماعی هستند که من در آن زاده شدهام، و با هزاران رشتهٔ برکی بدان متصل شدهام که به گذشته و آیندهٔ ملّت من می رسد، و جدا از آنها من، بنا به استعارهای دیگر، برگی افتاده از درخت یا شاخهای شکسته خواهم بود، و این تنها آن درخت است که می تواند به من حیات بدهد؛ پس اگر من بنا به مقتضای شرایط یا به ارادهٔ خود از آن جدا شوم، بی هدف خواهم شد، خواهم یزمرد، یا حداکثر غرق در خاطرات نوستالژیک زمانی خواهم شد که حقیقتاً زنده و فعّال بودم و نقش خود را در الگوی زندگی ملّی ایفا می کردم، چیزی که صرفاً درک آن به آنچه بودم و می کردم معنا و ارزش می بخشید. [ع]

درک و فهم برلین از ناسیونالیسم، گرچه فاصلهٔ بسیار با درک و فهم نظریّه پردازان رادیکال ارتجاعی نظیر موراس از این مقوله دارد، امّا با عدم پذیرش انسان شناسی فلسفی نهضت روشنفکری از یک جنس است. در نظر متفکّران نهضت روشنفکری تفاوت فرهنگی جزو ذات بشریّت نبود، بلکه چیزی گذرا، یا دستکم محوشدنی، بود، مرحلهای در رشد و تحوّل بشر، و نه قوام بخش خود انسانیّت. در نظر برلین، خودآفرینی فردی همواره در بستری از صورتهای فرهنگی مشترک رخ می دهد، امّا این صورتها همیشه صورتهایی

ناسيوناليسم 147

خاص هستند، نه میراث کل نوع بشر. صورتهای فرهنگی، خاص هستند درست همانطور درست همانطور که تاریخچههای فردی خاص هستند و درست همانطور که زبانهای طبیعی متکثر و در عین حال خاص هستند. تفاوت عمیقی میان جنبهٔ کمونو تری لیبرالیسم برلین و نگاه مساوات طلبانه و کلّی و عام به کمونته هست که روحبخش اکثر نقدهای منتقدان کمونو تر امروزی لیبرالیسم است. کمونتهٔ مورد نظر اینان صورتی آرمانی است، نه ورزشی تاریخی، نه کمونتهای که انسانها در آن زیستهاند؛ کمونتهٔ آنبان صورتی از کمونته است که همهٔ امکانات وجود زبانهای طبیعی و تفاوت فرهنگی از آن کنار گذاشته شده است، به نحوی که فقط عناصر بشریّت انتزاعی کلّی در آن مانده است. چنین کمونتهای در نهایت کمونته نیست، بلکه اجتماعی از اعداد و ارقام است. منظورم این است که حتی اگر آرمان برابری گرامی داشته شود پخانکه برلین منظورم این است که حتی اگر آرمان برابری گرامی داشته شود پخانکه برلین می قرار در میان سایر خیرهای سیاسی گرامی می دارد پرسیدن به آن به معنای تجسّم برابری در زندگی کمونتهٔ انسانی تاریخی خواهد بود، نه برپا داشتن کمونتهای آرمانی که همهٔ امکانهای خاص گرایی و خاص زیستن از آن حذف شده باشد.

برلین شریک این اعتقاد منتقدان کمونوتر لیبرالیسم است که پیشفرض رفاه و آسایش فرد صورتهای فرهنگی مشترک غنی است، اما آنچه او بدان سوء ظن دارد این است که فردی که رفاه و آسایشش با رفاه و آسایش کمونتهای عام و کلّی یکی دانسته می شود تجریدی تقلیبی است که در جهان واقعی تاریخ و تجربهٔ مشترک یافت نمی شود. در این جهان واقعی، افراد از صفات خاص خود ساخته شدهاند، و آنچه قوام بخش اصلی آنان است چیزی احتمالی و تصادفی و ممکن به امکان خاص است سیعنی مکان و زمان تولدشان، زبان اولشان، نسب خانوادگی شان، و آن سنّت فرهنگی که بدانان شکل می دهد، و هر شورشی در برابر آن مؤید قدرتی است که آن سنّت بر آنان دارد. هویتهای خاص بشری متنوعند، و هر یک از آنها متمایز و غیرقابل تقلیل به دیگری است، و برلین آن را ویژگی معرّف نوع بشر می داند، و به همین دلیل است که او

می تواند هم فردگرایی انتزاعی عقلگرایی لیبرالی را رد کند و هم مفهوم وحدت اجتماعی ارگانیک را که مشخصهٔ منتقدان رادیکال لیبرالیسم چه از جناح راست و چه از جناح چپ است. لیبرالیسم کمونو تری برلین، اگر مجاز باشیم از چنین عنوانی استفاده کنیم، به همین دلایل ضرور تأ پلورالیستی است و تضادهای میان هویتهای پیچیدهٔ انسانی در جوامع و حتی درون افراد را به دیدهٔ احترام می نگرد.

ناسيوناليسم با نياز انسان به هويتي خاص از جهتي ديگر نيز ييوند دارد\_ از جهت طلب شناسایی یا بازشناخته شدن، که هگل آنرا با قدرت تمام در تحلیل خویش از دارج شناسی، کاویده است. هویتهای میا موجودیتهایی نیستند که آزادانه بر پای خود ایستاده باشند و نیازمند تأیید جهان نیاشند؛ هویّتهای ما تا حدودی، بعضاً برخلاف ارادهٔ ما، بر اثر بازشناسی دیگران قوام م گیرند. اگر کسی که نسب یهو دی دار دیخو اهد منکر هو پّت یهو دی خویش شود، و مدّعی داشتن هویّت همان کسانی شود که در جمعشان زندگی می کند، ممکن است از نظر خودش موفق شود، امّا به هر صورت خواهد دید که هویت اجدادی او، بی اعتنا به در کی که او از خودش دارد، توسط عناصری در کمونتهٔ وسیعتری که در آن زندگی می کند یا خو د را عضو آن می پندارد، بر او تحمیل می شود. چون اگر او از بخت بد در دورهٔ ماجرای درفوس یا در دورهٔ رژیم پتن در فرانسه باشد، یا در دورهٔ نازیها در آلمان باشد، یا در دورهٔ دصدها سیاه در روسیّه باشد، یهودی بودن جزو سرنوشت او می شود و آن هویّت خودگزیده با تشبّه به جمع راه گریزی بیش بای او نخواهد گذاشت. در اینجا محدودیّتی در مورد امکان خودآفرینی فردی مطرح می شود کـه دیگـران و احتمالهای تاریخی بر فرد تحمیل میکنند. این موضوعی است که من بعداً در همين فصل به هنگام بحث از نگرش برلين به صهيونيسم بدان بازخواهم گشت.

<sup>1.</sup> anerkennung

اهمیّت نیاز به بازشناخته شدن در به وجود آمدن نیاسیونالیسم را نیاید عمدتاً در انکار فرصت گریز از هویت تاریخی خود و تشبّه به هویت تاریخی دیگری بازجست. آنچه نیاز انسان به بازشناخته شدن را عقیم میگذارد دریغ این بازشناخته شدن از طریق تحقیر یا فتح یا امپریالیسم فرهنگی است. حال این امیر پالیسم فرهنگی می تواند حالت قومی داشته باشد (نظیر سیاستهای روسی سازی آخرین تزارها)، یا حالت کلّی و عامٌ خودباورانه داشته باشد (مثل امیریالیسم فرهنگی فرانسوی در قرن هجدهم)، یا حالت سلطه و به تبعیت در آوردن ملّی به صورتهای مختلف باشد. درواقع در واکنش به عـامگرایـی فرانسوی، صورت امیریالیسم فرهنگی فرانسوی در ذهن و تصوّر آلمانیها، بود که نظریّه پردازان آلمانی پوپولیسم، و فراتر از همه یـوهان گـوتفرید هـردر، گزارش خود از «فردیت جمعی» را فراهم آوردند که بیش شرط ضروری شکوفایی فردی بود. با این ترتیب آنها میل یافتند که بر تفسیر شیلر از تجلّی فرهنگ ملّی همچون دشاخهای خمیده، صحّه بگذارند که آنرا نوعی واکنش در برابر تحقیر ملّی، نظامی، سیاسی، یا فرسایندهتر از همه، فرهنگی می شمارد. این گزارش از آسیب شناسی ناسیونالیسم مدرن به عنوان پدیدهای واکنشی که شیلر عرضهاش کرد و برلین هم بر آن صحّه گذاشت۔ظاهراً با تجارب قرن بیستمی هرچه بیشتر تقویت شده است میعنی با تراژدی وایمار، و پژواک آن در دیگر جاها و زمانها، نظیر روسیّهٔ معاصر، که در آن تجربهٔ تحقیر ملّی و انحلال امپراتوری به عوامفریبان مرتجع «بامیات، حیاتی دوباره داده است \_ يعنى همان حزب به اصطلاح ليبرال دموكرات ولاديمير ژيرينوفسكي، و سازمانهای مشابه . این نیز قابل بحث است که پدیدهٔ بنیادگرایی، در ایران و جاهای دیگر، به همین منوال حالت واکنشی دارد و تأکیدی است مجدّد بر هویّتی فرهنگی که بانیروی مدرنیزاسیون تغییر یافته یا درواقع حتّی خرد شده بود.

روشنفکران نهضت روشنفکری، و پیروان آنها در قرن ما، دائماً اهمیت تفاوت فرهنگی، و تجسم سیاسی آن در ناسیونالیسم را دستکم گرفتهاند، زیرا آنها مدافع نوعی انسان شناسی فلسفی بودهاند که در آن خاص گرایی و خاص ریستی بی پدیداری و خاص به بماند، و ندر تأ نیروی سیاسی قاطعی در آیندهٔ امور بشری به حساب آمده است. برلین در این مورد چنین می نویسد:

هیج متفکّر اجتماعی یا سیاسی در قرن نوزدهم نبود که ناسیونالیسم را جنبشي مسلّط در آن عصر نداند. با اينهمه، در نيمهٔ دوّم قرن، و درواقع تا جنگ جهانی اوّل، گمان می رفت که این جنبش در حال محو شدن است. آگاهی از هویّت ملّی شاید به همان قدمت خود آگاهی اجتماعی باشد. امّا ناسیونالیسم، برخلاف احساس لیبرالی یا بیگانه ترسی، به نظر نمی رسد که در اعصار باستان یا کلاسیک وجود داشته است. وفاداری جمعی در آن زمانها کانون یا کانونهای دیگری داشت. ظاهراً ناسیونالیسم در پایان قرون وسطا در غرب، خصوصاً در فرانسه، به صورت دفاع از رسوم و حقوق و امتيازات نواحي، شركتها، و البتّه دولتها و بعد خود ملّت، در برابر دستاندازی برخی نیروهای خارجی ـقانون رومی یا اقتدار یا ہے ۔ ہر وز پیدا کر د؛ یا در برابر صورتهای دیگری از عامگرایی ۔ قانون طبیعی و سایر ادّعاها بر اقتدار فوق ملّی. ظهور و بروز ناسیونالیسم به صورت آموزهای منسجم را احتمالاً باید مربوط به سی سال آخر قرن هجدهم در آلمان دانست که بخصوص به صورت مفاهیم «فولکگایست» و «ناتورالگایست» در نوشته های بسیار پرتأثیر و نفوذ فیلسوف و شاعر برجسته، بوهان گو تفرید هر در، پدیدار شد. (۱۷

همهٔ ایدئولوژیهای قرن بیستمی روشنه کری با درک غلط از تفاوت فرهنگی، و از آنرو اهمیت هویتیابی جمعی، نتوانستند با قدر تمندترین و از بسیاری جهات ویرانگر ترین نیروی عصر مواجه شوند. این از ویژگیهای ممتاز و شاخص نگرش لیبرالی برلین است که در عین اینکه سفت و سخت به ارزشهای روشنه کری تساهل و تسامح، آزادی، و رهایی بشر از جهل و سرکوب پایبند است، این مفهوم روشنه کری را که عقل تعمیم بخش را نشانهٔ

انسان و جامعهای عقلانی می داند رد می کند بجامعهای عقلانی که در آن مردم از خاص گرایی و خاص زیستی فراتر رفتهاند یا آن را به حاشیه راندهاند، و این جامعهٔ عقلانی غایت، هدف، و نهایت تاریخ شده است. برلین اساسی ترین مشخصهٔ قوام بخش نوع بشر را توانایی برای خودآفرینی از طریق دست زدن به انتخاب می داند و هر هویت متفاوتی را که از این طریق خلق می شود در ذات خود خاص ارزیابی می کند، و بدین ترتیب تشابه و خویشاوندی اندیشهٔ خود را با رمانتیکها می نمایاند، و این مطلبی است که من در فصل بعد بدان خواهم پرداخت.

ما مى توانيم با مقايسة گزارش برلين از ناسيو ناليسم با تحليلهاى فـلسفى روشنگر جوزف راز و آویشایی مارگالیت ۱۸۱در مورد خودمختاری ملّی، برخی از ادّعاهای شاخص و پیش فرضهای گزارش برلین را عیان کنیم. راز و مارگالیت شش ویرگی را بیشنهاد میکنند که بر رویهم می توانند مشخص کنندهٔ خودمختاری یک گروه باشند. نخستین ویژگی این است که گروه مورد بحث اختصلت مشترک، و فرهنگ مشترکی داشته باشد که جنبه های متنوع، مهم، و زیادی از زندگی را دربر بگیرد، فرهنگی که اشکال یا سبکهای متفاوتی از زندگی، انواعی از فعالیتها و اشتغالات و روابط را مشخّص می کند. در میان گروههای ملّی طبعاً انتظار داریم با پخت و یز ملّی، سبک معماری خاص، زبانی مشترک، ستّهای ادبی و هنری متمایز، موسیقی ملَّى، آداب و رسوم ملَّى، لباس ملَّى، جشنها و اعياد ملَّى و غيره مواجه شويم». دومین ویژگی این است که دافرادی که در میان اعضای گروه بار می آیند همان فرهنگ گروهی را کسب می کنند، مشخصات همان فرهنگ مشخصه شان مسی شود... و همان طبیعت مسلّط فرهنگ گروهی را پیدا می کنند که میخواهیم معیّن و تعریفش کنیم. تأثیر آن فرهنگ بر افرادی که در بطن آن بار می آیند عمیق و گسترده است. این نکته باید روشین شبود تبا دلبستگی به

<sup>1.</sup> Avishai Margalit

شکوفایی گروه با دلبستگی به رفاه و آسایش افراد به هم ربط یابند. این پیوند میان فرد و جمع در بطن مسئلهٔ خودمختاری جای می گیرد». ثالثاً، اعضویت در گروه، تا حدودی، مسئلهای مربوط به بازشناسی متقابل است». نوعاً، فرد به یک گروه تعلّق دارد اگر، سوای دیگر شرایط، سایر اعضا آن فرد را متعلّق به گروه بدانند. رابعاً، د... عضویت در چنین گروههایی ویژگی هویت بخش برای هر فرد از نظر خودش است. اینها گروههایی هستند که اعضای آنها از عضو یُتشان در آن آگاهند و نوعاً این عضویّت را سرنخی برای فهم اینکه که هستند، و برای تفسیر کنشها و واکنشهایشان، و فهم ذوق و سلیفه و رفتارهای خود می داننده. خامساً، اعتضویت مسئلهای مربوط به تعلق است و نمه مسئلهای اکتسابی. شخص نبایستی خود را اثبات کند، یا در چیزی سرآمد و ماهر شود، تا به گروهی تعلّق گیرد و به عنوان عضو کامل پذیرفته شبود. تــا جایی که عضویت مربوط به بازشناخته شدن به عنوان عضو توسط دیگران است، دیگر آن بازشناسی نمی تواند مشروط به واجدیّت شرایطی باشد که نشان دهندهٔ نوعی توفیق باشده. سادساً، «گروههای مورد بحث گروههای بی نامی هستند که در آنها بازشناسی متقابل موکول به داشتن خصیصه هایی عام است... با توجّه به اهميّتي كه بازشناسي متقابل براي اعضاي اين گروهها دارد، آنها مایلند ابزارهای متداول بازشناخته شدن را داشته باشند، مثل استفاده از برخی چیزهای سمبولیک، یا اصطلاحات و لغات خاص، و مشارکت در جشنها و مراسم گروه، تبعیّت از رفتار خاص گروه که سریعاً سبب می شوند شخص به عنوان "یکی از ما" یا "خودی" شناخته شوده. ۱۹۱

شباهت و توازی گزارش برلین از منابع ناسیونالیسم با تحلیل مارگالیت و راز آشکار است و ارزش شرح و بسط دارد. مهمترین نکات یکی تأثیر و نفوذ فراگیر صورتهای فرهنگی مشترک بر افراد، و دیگری پیوند نزدیکی است که این وضع میان رفاه و آسایش افراد و شکوفایی صورتهای زندگی مشترک برقرار میکند، و دست آخر نقشی است که مشارکت در صورتهای فرهنگی مشترک در شکل دادن به درکی دارد که افراد از خود پیدا میکنند، و اهمیتی که

بازشناخته شدن توسط دیگران در تأیید و تشبیت عضویت در صورتهای زندگی مشترک دارد. در مقالهٔ بعدی راز، «چندفرهنگی: چشماندازی لیبرالی»، این نکات تشابه و خویشاوندی باز هم وجود دارند و حتی برجسته تر هم می شوند.[۱۰] در این مقالهٔ اخیر راز تأکید می کند که پیوندی قوام بخش میان رفاه و آسایش فردی و مشارکت در صورتهای فرهنگی مشترک وجود دارد، و این را بر چنان مبنایی استوار می کند که کاملاً مشابه گزارشی است که برلین از این رابطه می دهد. تأکید راز بر رابطهٔ متقابل قوام بخش میان رفاه و آسایش افراد و شکوفایی فرهنگها زمانی معنایی عمیقتر و شاید تراژیک پیدا می کند، که به کاوش و پژوهش در رابطهٔ میان پلورالیسم ارزشی و طردآمیز بودن که به کاوش و پژوهش در رابطهٔ میان پلورالیسم ارزشی و طردآمیز بودن آگونیستی صورتهای فرهنگی مشترک می پردازد و در این حالت است که نوشتهٔ راز شباهت زیادی به نوشته های برلین پیدا می کند. راز در این باره

... تضاد و کشمکش ذاتیِ حالت چندفرهنگی است. درواقع، چنین چیزی ذاتیِ پلورالیسم ارزشی در همهٔ صورتهای آن است. اعتقاد به پلورالیسم ارزشی دیدگاهی است که قائل به ارزشمند بودن فعالیتهای متفاوت بسیار و اشکال زندگی متفاوت است... تکتّر و طردآمیز بودن متقابل فعالیتها و صورتها و اشکال و سبکهای زندگی ارزشمند واقعیتی بدیهی است. این مطلب زمانی اهمیّت فلسفی پیدا میکند که به رد این عقیدهٔ هنوز مسلط می بردازیم که فروشکستن همهٔ ارزشها به یک ارزش ممکن است، ارزشی که مخرج مشترک شیوههای متکتّر و ارزشمند زندگی است... پلورالیسم ارزشی آموزه تکتّر فعالیتهای ارزشمند و شیوههای فروکاستنی میشود. این آموزه تکتّر فعالیتهای ارزشمند و شیوههای ارزشمند و شیوههای

راز در ادامهٔ مطلب متذکر می شود که کشمکشی غیرقابل رفع در پلورالیسم ارزشی هست: کشمکش ملازم گزیرناپذیر پذیرش حقیقت پلورالیسم ارزشی است و این کشمکشی است که پایداریی در آن نیست، هیچ نقطهٔ آرامش و سکونی نیست که در آن دو چشمانداز با هم به صلح و آشتی برسند، دو چشماندازی که یکیشان بر اعتبار ارزشهای رقیب صحّه میگذارد و دیگری با آنها خصومت و دشمنی دارد.(۱۲)

اگر با اصطلاحات برلینی بخواهیم بگوییم، نکتهای که راز مطرح میکند این است که وقتی ارزشهای رقیب در فرهنگهای متقابلاً طردکننده تجسم پیدا كردند، ناسازگاري آنها قطعاً نوعي ناسازگاري آگونيستي خواهد بود. روابط فرهنگهایی که متشکّل از ارزشهای تلفیقنایذیرند طبیعتاً روابطی رقابتآمیز خواهد بود، حتّی زمانی که رابطهٔ صوریشان رابطهٔ همزیستی صلحآمیز است. وقتی که این فرهنگها قلمروی مشترک دارند، آنگاه دیگر روابطشان اغلب روابطی خصمانه خواهد بود. در نظر برلین و نیز در نظر راز، هیچ راهی برای پرهیز از امکان این تضاد و کشمکش تراژیک در شیو های زندگی متقابلاً طردکننده وجود ندارد. جهانی که حاوی چنین شیوههای متفاوتی از زندگی است از نظر ارزشها بسی غنی تر از جهان جهان وطنان است، امّا در عین حال کشمکشهای تراژیکی هم در آن هست که جهان جهان وطنان به کلّی فاقد آن است. اینکه چنین وضعی اجتناب نابذیر است و نمی تواند صورت دیگری داشته باشد سند و گواهی دیگری در تأیید صدق و حقیقت پلورالیسم ارزشی است. تراژیکترین جنبهٔ تضاد و کشمکش شیوههای زندگی از این وافعیت نشأت میگیرد که عضویت در صورتهای مختلف زندگی فرهنگی هبرگز نم , تو اند كاملاً داوطلبانه باشد و نوعاً انتخابي نيست. اعتقاد همه عمري برلين به پروژهٔ وطن ملّی پهوديان، يعني صهيونيسم، خود از دو عنصر اساسي مايه می گیرد: تجربهٔ هویّت خاصی که انتخابی نیست و سرنوشت بر آدم تحمیل می کند، و ابراز مجدّد هو یّت اجدادی در برابر فشاری که به فرد وارد می آید تا با درآمیختن با فرهنگی بزرگتر آن هویت اجدادیاش را محو کند. استیوارت همشر با روشنگری صهیونیسم برلین را چنین توصیف کرده است:

در بطن فلسفه ای سیاسی که تکتر شیوه های زندگی و تکتر ارزشهای اخلاقی را، که هریک تاریخ متمایز خود را دارند، به رسمیت می شناسد و تشویق می کند، باز هم صهیونیسم موردی خاص است. صهیونیسم را نمی توان صرفاً صورتی از ناسیونالیسم دانست، زیرا برنامهٔ صهیونیستی خلق یک ملّت از عناصری پراکنده بود که هریک از این عناصر صورت متفاوتی از زندگی و زبانی متفاوت داشت، و صهیونیسم می خواست فقط به ضرب و زور دینی مشترک و خاص آنها را گرد هم آورد. اندیشهٔ ملّت می بایست بر بنیان، نخست، میراث آیینهای مذهبی مشترک، و بعد، بر بنیان تاریخ مشترکی از تعقیب و آزار بنا شود. ۱۳۱۱

همانگونه که همشر خود نیز در ادامهٔ مطلب متذکّر می شود، صهیونیسم خود از نظر منشأ تا حدودی پدیدهای واکنشی بود:

... [صهیونیسم] عارضهٔ جانبی تهییج احزاب و گروههای افراطی ناسیونالیست در اروپا بود، خصوصاً که این تهییج با قومکشیهایی در روسیه و جنبشهای یهودستیزی در جاهای دیگر، مثل وین در اواخر قرن نوزدهم، و در جریان ماجرای درفوس در فرانسه همراه شد... فکر ساختن وطنی ملّی برای یهودیان در فلسطین پاسخ و واکنشی طبیعی و معقول در برابر یهودستیزی موجود بود. (۱۲)

جا دارد اضافه کنیم که صهیونیسم ـو به هرصورت بیان توفیق آمیز آن در بنیادگیری کشور اسرائیل ـ نیز واکنشی طبیعی و معقول به وحشت اخلاقی بی اندازهٔ کشتار یهودیان به دست نازیها بود.

جا دارد سه نکته را در مورد صهیونیسم برلین که در چارچوب گسترده تر اندیشهٔ لیبرالی او جای میگیرد متذکر شویم. نخست، سازگاری آشکار آن با روایت لیبرالی او از خاص گرایی و خاص زیستن است یعنی این راهبرد او که اقتضای رفاه و آسایش فردی وجود صورتهای فرهنگی مشترک است، و اینکه لازمهٔ معرفت به خود و احترام به خویشتن فرد این است که دیگران این

صورتهای فرهنگی را با احترام به رسمیت بشناسند. علاوه بر این، صهیونیسم برلین کاملاً با این اعتقاد او هماهنگ است که تجسّم این صورتهای فرهنگی مشترک در دولتی خودفرمان خواستهای طبیعی است، خصوصاً در بستر تاریخی جهان مدرن که در آن دولت ملت صورت سیاسی غالب است، و در آن مردمی که حاصل صورتهای مشترک زندگی فرهنگی هستند سالهای سال مورد تعقیب و آزار بودهاند پنانکه یهودیان چنین بودهاند. در واقع چنین نیست که برلین به شیوه و بلسونی و در مقام اصلی کلّی تأکید کند که صورتهای فرهنگی مشترک همهجا باید در نهاد سیاسی دولت خودفرمان متجسّم شوند. نه، او که می بیند بنیاد انسان به چنین صورتهایی عام و کلّی است و تنوّع آنها بسیار زیاد است، و با توجّه به صورتهای مشترک زندگی که یهودیان داشته اند، و عملاً هیچ جا از آزار و تعقیب در امان نبودهاند، خواست یهودیان داشته اند، و عملاً هیچ جا از آزار و تعقیب در امان نبودهاند، خواست

این خواست زمانی کاملاً زورآور می شود که می بینیم آلترناتیو آن، یعنی همگون شدن و ادغام در جوامع دیگر، دست یافتنی نیست و هویت یهودی سرنوشتی است که انتخابی نیست و از دست آن نمی توان هم گریخت. برلین در آن مقالهٔ مهم و فراموش شده اش دربارهٔ «بندگی و رهایی یهودیان» می نویسد:

همگون شدن و ادغام در جوامع دیگر در مقیاس وسیع در عصر جدید عملاً آلترناتیوی عملی نبوده است حال در گذشته این امر چگونه بوده است فرقی نمی کند. یهودیان آلمانی که به همگونی و ادغام اعتقاد کامل داشتند و صمیمانه در پی آن بودند سرنوشتی تراژیکتر از همه داشتهاند. [1۵]

برلین با صراحت میگوید که همگون شدن و ادغام برای یهودیان بسیار

<sup>1.</sup> Wilsonianism

ناسيوناليسم المحال

بندرت می تواند تضمین قابل اتکایی در برابر تعقیب و آزار باشد. گزارش پراحساس و روشن بینانهٔ او از زندگی و شخصیت بنجامین دیزراییلی و کارل مارکس۱۹۶۱نه تنها اعتقاد او را به اهمیّت عضویّت فرهنگی برای رفاه و آسایش فرد، با نمونه قرار دادن این روشنه کران یهودی مطرود، می نمایاند، بلکه این مطلب را هم به طور ضمنی القا می کند که استراتژیهای مختلف همگون شدن و ادغامی که این دو تن اتخاذ کردند تا از هویّت یهودی خود بیرون بیایند هر دو در عمل بی شمر از کار درآمدند. این اعتقاد او که همگون شدن و ادغام در کل پروژهای وهمی برای یهودیان است در گزارش همدلانهٔ او از اعتقادات دوستش، خاییم وایزمن، کاملاً به چشم می خورد. برلین خاطرهای از وایزمن را نقل میکند و می نویسد:

وایزمن در اوایل زندگی خود این حکم را پذیرفت که بدبختیهای یهودیان عمدتاً ناشی از ناهنجاری شرایط اجتماعی آنان است، و تا زمانی که یهودیان در همه جا جمعیتی نیمه بنده باشند که موقعیتی پست و وابسته دارند، و بدین ترتیب فضایل و رذایل بندگان را پیدا کنند، بیماری روانی فردی و جمعی آنان قابل درمان نخواهد بود... قدرت و صداقت فردی کافی نیست: باید وضعیت سیاسی و اجتماعی آنان به نحوی تغییر کند و عادی شود و با دیگر افراد در یک ردیف قرار گیرد، وگرنه اکثریت وسیع یهودیان همچنان در معرض فلج اجتماعی و اخلاقی خواهند بود و مورد ترخم دارحمان و نفرت خردهگیران خواهند بود. برای همین هیچ علاجی جز انقلاب، جز دگرگونی اجتماعی کلّی، جز رهایی تودهای وجود بداشت.۱۷۱

چون یهودیان در عصر جدید، اگر نه در طول تاریخ خود که متحمّل تعقیب و آزار بی مانندی بودهاند، امکانی واقعی برای همگون شدن و ادغام نداشته اند، برلین خواستی قاطع و پاسخناپذیر می داند. چنین وطنی باید تأسیس شود، زیرا بدون آن یهودیان در

هرجای جهان هرگز نمی توانند از تعقیب و آزار مصون بمانند، زیرا چنین چیزی متناسب با نیاز انسانی به نهادهایی سیاسی است که هویّت فرهنگی افراد را بازتابانند نیازی که یهودیان هم مثل همهٔ انسانهای دیگر دارند. این نیاز را در مورد یهودیان باید در بستر تاریخی درک کرد که تاریخ مردمی تحت تعقیب و آزار است متعقیب و آزاری که در تاریخ بشر مثل و مانندی برای آن نمی توان یافت. از این جهت، حتّی در اندیشهٔ برلین، صهیونیسم همچنان موردی خاص است که به هیچروی با سایر اندیشههای او در تقابل و تضاد قرار نمی گیرد.

ویژگی دیگر صهیونیسم برلین این است که او به هیچروی منکر این نیست که بسیاری از ادّعاهای شهروندان فلسطینی علیه دولت اسرائیل بحق است و درواقع فعّالانه بر ادّعاهای آنان صحّه هم میگذارد. امّا در نظر او آشتی دادن این ادّعاهای فلسطینیها با ادّعاهای اسرائیل ذاتاً دشوار، مسئله ساز، و حتّی تراژیک است. او افراط مرضی در ناسیونالیسم را در اسرائیل هم مثل هرجای دیگری محکوم میکند. او در این زمینه با بنیانگذاران جنبش را صهیونیسم همرأی است که در عین اینکه خصلت خاص گرای این جنبش را بیان سرنوشت تاریخی یهودیان می شمردند، امّا آنرا با آرمانهای انسانی و اومانیستی عصر روشنفکری، و مفهوم جامعهٔ مدنی عامگرا همراه میکردند. برلین فقط در مقام پشتیبانی از آرمانهای بنیانگذاران صهیونیسم، که طالب برلین فقط در مقام پشتیبانی از آرمانهای بنیانگذاران صهیونیسم، که طالب دولتی متعهد به آرمانهای نهضت روشنفکری بودند، از دولت اسرائیل پشتیبانی میکند، و در عین حال انتقادات بسیاری هم بر آن وارد میکند.

ویژگی سوم صهیونیسم برلین اساسی ترین بحث را در این زمینه پیش می آورد. این از ویژگیهای همیشگی یهودیّت بوده است که در تمام یا دست کم بیشتر انواعش بر وزن و اعتبار تکالیف و الزامات و بیعتهای خاص صحه گذاشته است بی آنکه هرگز منکر واقعیّت داشتن اقتضاناتی اخلاقی شود که کلاً انسانی و عام هستند. این دوگانگی در یهودیّت بر دولت اسرائیل هم امروز سایه افکن است، زیرا این دولت می کوشد میراث انسانی و میراث خاص

[قومی] خود را با هم آشتی دهد و سازگار کند. این دوگانگی در اندیشهٔ برلین هم هست، و خصوصاً در كوشش او براي آشتي دادن آرمانهاي اومانيسم روشنفکری با بینشهای رمانتیکها که در آن واحد اراده گرایانه و خاص گرایانه هستند ـ تجلّي ييدا ميكند. هرچه باشد، پلوراليسم ارزشي برلين اين نتيجه را در بر دارد که در واقعیت تاریخی شیوههای متنوّع و ارزشمندی از زندگی باید باشند (و عملاً هم هستند) که غیرقابل تقلیل و فروکاستن بـه یکـدیگرند و هریک فضایل و برتریهای خود را دارند و میتوان با هریک از آنها بیعت معقول داشت. این نتیجهای است که با آیین نهضت روشنفکری، دست کم در ساده ترین صورت آن، که در آثار کندرسه و تاماس پین می بابیم، جور درنمه آید. امّا مهمتر و فراتر از آن، این نتیجه با هیچیک از ایمانهای عـامگرا حمسيحيّت، اسلام، بوديسم، و غير، حجور درنمي آيد. به همين دليل، تـز پلورالیسم نه تنها با سنتهای مسلّط غربی، بلکه با سنّت محوری انسانی درم افتد اگر اصل فلسفی همیشگیی باشد، آن اصل چیزی جز این ادّعا نیست که برای همهٔ انسانها یک راه بهترین برای زیستن و یک خیر حقیقی بيشتر وجود ندارد. پلوراليسم برلين اين حكمت جاودان و اين اصل فلسفي همیشگی را نقض میکند. این حدس خیلی هم نمی تواند خیالی و بی یایه باشد که در میان منابع و سرچشمه های بسیار اندیشهٔ اصلی برلین، یعنی پلورالیسم، یکی هم میراث پلورالی خود اوست، یعنی آن جنبه از یهو دیّت که در آن بر اعتبار بیعتهای خاص و بعضاً رقیب صحّه گذاشته می شود.

آن خاص گرایی و خاص زیستی که برلین از آن دفاع می کند مبتنی بر این درک از صورتهای فرهنگی است که این صورتها در جلوههای گوناگونشان از قبیل لباس، معماری، هنرها، رفتار، اخلاقیّات، و فراتر از همه، زیانها تجسّم یا بیان هویّت انسانی و حامل آن هستند. این صورتهای فرهنگی در وهلهٔ نخست یا اساساً وسیلهای برای رسیدن به هدف، ابزاری برای ارضای نیازها یا استراتریهایی برای عمل هدفمند نیستند تصوّری که شاید فایده گرایی کلاسیک از این صورتها داشت. ۱۸۱۱ هویّتهای ما به گونهای

تفکیک ناپذیر در شبکهٔ اعمالمان و در فرهنگمان تنیده شده است \_ فرهنگی که در آن ما به خودآگاهی می رسیم و هویت ما را بازمی تاباند. ما حتی می توانیم با معکوس کردن آن استعارهٔ معهود، به پیروی از همشر، بگوییم که اندیشه سایهٔ گفتار است،۱۹۱۱ و زندگی درونی سایهای از زندگی مشترک است. اگر حتی این نظر افراطی را هم اتخاذ نکنیم، اگر اندیشهٔ برلین را در بیانگری هردری اش دنبال کنیم، خواهیم دید که ما در عمیقترین لایمهای طبیعتمان مونادهایی انفکاک پذیر و انتخاب کنندگانی خودفرمان نیستیم که میراث فرهنگی مان برایمان قید و مانع و وبالی تصادفی باشد. در واقع، تا جایی که هویتهای ما محصول تصادفی صورتهای فرهنگی مشترک است، بیانگری هردری ممکن است در کشاکش با اراده گرایی فیشتهای قرار گیرد، یعنی درک صورتهای فرهنگی به عنوان آفریده هایی تاریخی، به عنوان اعمال جمعی ارادی، که هر دو عناصری در واکنش رمانتیک در قبال نهضت روشنفکری ارادی، که هر دو عناصری در واکنش رمانتیک در قبال نهضت روشنفکری گزارش برلین از متفکران نهضت ضد روشنفکری بدان بازخواهم گشت.

در نهضت ضد روشنفکری اصطلاحی که برلین به کار میبرد و در جنبش رمانتیک، خاص گرایی تبدیل به آموزهٔ ارادهٔ رادیکال و انکار همهٔ معیارهای عام و کلی انسانی شد، که برلین هم هرگز بر آن صحه نگذاشته است. این جوهر پلورالیسم عینی برلین در نظریهٔ اخلاقی، و لیبرالیسم آگونیستی او در اندیشهٔ سیاسی است که پذیرش حقایق مندرج در نقد رمانتیک از نهضت روشنفکری لزوماً فرد را متعهد به پذیرش افراطهای آموزهای نهضت ضد روشنفکری یا انکار کامل و حدت اخلاقی و عقلانی انسان نمیکند کاری که متفکران ضد نهضت روشنفکری میکردند. کل اندیشهٔ برلین متوجه پروژهٔ ظریف و حسّاس آشتی دادن راهبردها و بینشهای این متفکران دردسرآفرین با اعتقادات لیبرالیسمی اصلاح شده است. یک سؤال و مسئلهٔ اصلی در پروژهٔ آشتی دادن برلین مشخص کردن دامنه و حدود وحدت اخلاقی و عقلانی انسان است که بعد از پذیرش تمام نیروی وحدت اخلاقی و عقلانی انسان است که بعد از پذیرش تمام نیروی

پلورالیسم و صحّه گذاشتن بعدی بر اعتبار بیعتهای خاصِ مورد تأکید منتقدان نهضت روشنفکری برجای می ماند. مسئلهٔ دیگری مر تبط با همین مسئله، که عمق و اهمیّت کمتری ندارد، ایس است که برلین تا حدودی می تواند اراده گرایی رادیکال متفکران رمانتیک و نهضت ضد روشنفکری را بپذیرد یعنی این دیدگاه آنان را که هدفهای متکثر و متضادی که در زندگی فرهنگی و سیاسی فراوانند نه تنها به صورت عناصری در طبیعت پیچیده و خوددگرگونساز ما آشکار می شوند، بلکه با اعمال ارادی فردی و جمعی هم خلق و ابداع می شوند و وجود می یابند. این مسئله برای برلین مسئله ای اساسی است، زیرا علی رغم همه نقدهای او بر عقل گرایی کلاسیک و مُدرن، او همچنان عقل گراست، ۱۲۰۱یعنی کسی است که معتقد به پروژهٔ قابل فهم کردن عقلانی جهان انسانی و جهان طبیعی است. سؤال این است که آیا می توان این پروژه را با عناصری از اراده گرایی وفق است. سؤال این است که آیا می توان این پروژه را با عناصری از اراده گرایی وفق داد که او از منتقدان رمانتیک و ار تجاعی نهضت روشنفکری اخذ می کند؟

این سؤالی است که چون به بطن اندیشهٔ برلین میرسیم سر برمی آورد، زیسرا ایسن سؤال را پیش می کشد که طبیعت انسانی تا چه حد تابع خوددگرگونسازی ارادی است و صورتهای جدید زندگی را تا چه حد می توان با اعمال ارادی خلق کرد. اگر بپذیریم که این اعمال ارادی در وهلهٔ نخست، برخلاف آنچه فیشته می پنداشت، فردی نیستند، بلکه جمعی هستند، آنگاه این سؤال بنیادین پیش می آید که آیا لیبرالیسم برلین با پلورالیسم او سازگاری دارد؟ یعنی این سؤال پیش می آید که آیا چنین نیست که اگر لیبرالیسم امکان خودآفرینی جمعی را محدود می کند، پس حقیقت عمیقتر پلورالیسم حقیقت لیبرالیسم را متزلزل یا دست کم محدود می کند؟ با تو جه به این نکته که برلین آن دسته از ادّعاهای منتقدان نهضت روشنفکری را، که خود با عمقی روشنگرانه به بحث می گذارد، آشکارا می پذیرد \_یعنی می پذیرد که تضادّ میان ارزشها را می توان با اعمال ارادی و نه با انتخاب کردنهای متأمکانه، حل کرد و در مواردی هم که این تضادّها تضادّهایی میان ارزشهای توافقناپذیر حستند، چارهای جز حلّشان بدین نحو نیست؛ و تازه علاوه بر آن می پذیرد که هستند، چارهای جز حلّشان بدین نحو نیست؛ و تازه علاوه بر آن می پذیرد که هستند، چارهای جز حلّشان بدین نحو نیست؛ و تازه علاوه بر آن می پذیرد که هستند، چارهای جز حلّشان بدین نحو نیست؛ و تازه علاوه بر آن می پذیرد که هستند، چارهای جز حلّشان بدین نحو نیست؛ و تازه علاوه بر آن می پذیرد که

خود این ارزشهای متضاد بیان اراده هستند و نه بیان نیازهای پایدار طبیعت ثابت، هرچند کوچک، بشری بینیادی ترین سؤالی که پیش می آید این است که آیا اعتقاد لیبرالی برلین می تواند، طبق گزارش خودش، بنیادی در طبیعت بشری داشته باشد؟ آیا آنگونه که برلین معتقد است، بنیاد لیبرالیسم (اگر آنرا اعتقاد به آزادی بدانیم) تمایل انسان به انتخاب کردن است که خود تمایلی عام به حساب می آید؟ آیا موقعیّت ممتاز و ارزش یگانهٔ دست زدن به انتخاب در مقام فعالیّتی انسانی را می توان از واقعیّت عام تضاد و توافق ناپذیری ارزشها نتیجه گرفت؟ یا اینکه لیبرالیسم خود نوعی دل سپردن به شیوه خاصی از زندگی است که، بنا بر منطق پلورالیسم ارزشی خود برلین، نمی تواند هیچ مرجعیّت عامی داشته باشد؟

همین امکان آخر، یعنی اینکه ارزشهای جانبخش صورتهای کلّی زندگی ممکن است مبتنی بر حتی نیازهای پیچیده و متناقض طبیعت بشری پایداری نباشند، امکانی است که یوهان گئورگ هامان مطرح میکند و پیرو و مرید او، هردر، در آموزههای پوپولیسم و بیانگری بیان میکند. همین امکان را که ارزشهای غائی ممکن است اعمال بیپایه و بنیان ارادهٔ جمعی و فردی باشند، برلین اعطای منزلت خدایی به ارادهٔ رمانتیک نامیده است.[۲۱] این نوعی از غیرعقلانی بودن اراده گرایانه است که کیرگگور و شوپنهاور به طرفداری از آن پرداختند، و بعداً نیچه و هایدگر (دستکم در نوشتههای اولیّهاش) با بیانی دیگر عرضهاش داشتند، امّا سرچشمهٔ این اندیشه را باید در هامان جست که دیگر عرضهاش دارن غیرعقلانی بودن شد که همه با هم در چیزی جمع الهامبخش همهٔ انواع مدرن غیرعقلانی بودن شد که همه با هم در چیزی جمع آمدند که بر لین آنرا ضد روشنه کری می خواند.

## یادداشتهای فصل چهارم

- 1. Vico and Herder, pp. 211-12.
- 2. See J. Rax, «Multiculturalism: A Liberal Perspective».

۳. او این کار را در کتاب نظام منطق میکند. برای بحث بیشتر دربارهٔ این ویژگی آموزهٔ میل از آزادی رجوع کنید به :

- J. Gray, Mill on Liberty: A Defence.
- See Michael Sandel, Liberalism and the Limits of Justice (Cambridge, Cambridge University Press, 1982); Alasdair MacIntyre, After Virtue. (London, Duckworth. 1984); and Charles Taylor, Sources of the Self (Cambridge, Cambridge University Press, 1990).
  - 5. Stuart Hampshire, «Nationalism», in Isaiah Berlin: A Celebration, p. 128.
- Berlin, «Nationalism: Past Neglect and Present Power», in Against the Current, pp. 341-3.
- I. Berlin, «The Bent Twig: On the Rise of Nationalism», in The Crooked Timber of Humanity, pp. 243-4.
- 8. A. Margalit and J. Raz, «National Self-determination», in *The Journal of Philosophy*, vol. 87, No. 9 (September 1990), pp. 439-61.
  - 9. Ibid., pp. 443-7.
  - 10. J. Raz, «Multiculturalism: A Liberal Perspective».
  - 11. Ibid., p. 107.
  - 12. Ibid.
  - 13. S. Hampshire, «Nationalism», p. 131.
  - 14. Hampshire, Ibid., pp. 131-2.
- I. Berlin, «Jewish Slavery and Emanicipation», in Norman Bentwich, ed.,
   Hebrew University Garland (London, Constellation Books, 1952).
- 16. I. Berlin, «Benjamin Disraeli, Karl Marx and the Search for Identity», in *Against the Current*, pp. 252-86.
- 17. I. Berlin, «Chaim Weizmann» in *Personal Impressions* (London, Hogarth Press, 1980), p. 42.

- R. Wollheim, *The Sheep and the Ceremony*, Leslie Stephen Memorial Lecture (Cambridge, Cambridge University Press, 1979).
  - 19. S. Hampshire, Thought and Action (London, Chatto, 1970).

- R. Jahanbegloo, Conversations with Isaiah Berlin, p. 20.
  - 21. In his The Crooked Timber of Humanity, pp. 207-37.

## رمانتیسم و ضد روشنفکری

برای ولتر، دیدرو، الوتیوس، اولباخ، گندرسه، فقط یک تمدن عام هست که زمانی این ملت و زمانی آن ملت نمایانگر شکوفاییکاملتر آن هستند. درنظر هردر، فرهنگهای توافق ناپذیر و قیاس ناپذیر متکثری وجود دارند. تعلق داشتن به جامعه یا کمونته با کمونته ای خاص، و ربط یافتن به اعضای آن جامعه یا کمونته با پیوندهای ناگستنی و لمس ناپذیر زبان مشترک، حافظه تاریخی، عادات، ستتها، و احساس، نیازی انسانی است که به همان اندازهٔ نیاز به غذا، آب، امنیت، یا تولیدمثل طبیعی است. هر ملتی فقط به این دلیل می تواند نهادهای ملتی دیگر را درک کند و با آن همدلی داشته باشد که می داند نهادهای خودش تا چیزهایی که بیش از هر چیز فرد را انسان میکند یا به عبارت چیزهایی که بیش از هر چیز فرد را انسان میکند یا به عبارت دیگر فرد را همانی میکند که هست.

آیزایا برلین، «ضد روشنفکری» [۱]

فیلسوفان آنهضت روشنفکری] پیشنهاد میکردند که با ابداع زبانی عام، فارغ از بقایای غیرعقلانی، چرخشها و پیچشهای فردی و شخصی، و ویژگیهای بلهوسانهٔ زبانهای موجود، ارتباط میان افراد عقلانی شود؛ اگر آنها در این کارشان توفیق می یافتند، فاجعهای به بار میآمد، زیرا دقیقاً همین تکوین تاریخی منفرد زبان متعلق به مردمان است که گنجینهٔ بزرگی از تجربهٔ جمعی نیمهآگاهانه و نیمه خاطرمانده را در خود جذب میکند، محفوظ می دارد، و فشرده میکند. آنچه مردم خرافات و تعصب و پیشداوری می نامند چیزی نیست مگر پوستهٔ سفت عادات و رسومی که با همان بقا و برجای ماندنش مصونیت خود را در برابر دستاندازیها و افت و خیزهای حیات طولانی اش نشان داده است؛ از دست دادن آن به معنای از دست دادن سپر محافظی است که هستی ملی مردم، روح آنان، عادات آنان، خاطرات آنان، و ایمان آنان را حفظ می کند، یعنی چیزهایی را که هر مردمی را همانی کرده است که هستند. مفهوم طبیعت بشری که منتقدان رادیکال اشاعه داده اند و کل خانهٔ سست بنیادشان بر آن مبتنی است خیال کودکانه ای بیش نیست. روسو می پرسد چرا آن مبتنی است خیال کودکانه ای بیش نیست. روسو می پرسد چرا اسانهایی که آزاد زاده شده اند همه جا در بند و زنجیر هستند؛ گوشتخوار به دنیا می آیند، همه جا گیاه می خورند. انسانها نه گوشتخوار به دنیا می آیند، همه جا گیاه می خورند. انسانها نه برای آزادی زاده می شوند، نه برای صلح و آرامش.

آیزایا برلین، «ضد روشنفکری» ۲۱

اگر اعتراف کنیم و بپذیریم که رمانتیکها با آشکار کردن اینکه اهداف انسانها متعدد، غالباً بیش بینی نابذیر، و در مواردی با یکدیگر ناسازگار هستند، ضربت مرگباری بر این حکم خلاف شواهد وارد کردهاند که راه حلّی قطعی برای این پازل هزارتگه، دستکم در اصول، وجود دارد که با قدرت عقل می توان به آن دست یافت، و سازمان عقلانی می تواند وحدت کاملی میان ارزشهای متقابل بدید آورد ارزشهای متقابلی چون آزادی فردی و برابری اجتماعی، بیان خودانگیخته و کارآیی سازمان یافته به حکم اجتماع، شناخت کامل و خوشبختی کامل، اقتضائات زندگی شخصی و اقتضائات احزاب، طبقات، ملّتها، و منافع عمومی ـ به این معنا نیست که باید حتماً به ستایش از افراطهای عقل ناباوری رمانتیک برخیزیم یا حتّی بدانها به دیدهٔ اغماض بنگریم. اگر بیذیریم برخی اهداف کاملاً انسانی و در عین حال غائی و متقابلاً ناسازگارند، آنگاه نشان داده میشود اندیشهٔ عصر طلایی، و جامعهٔ کاملی که از ترکیب همهٔ راه حلهای صحیح برای همهٔ مسائل اصلی زندگی بشر به دست می آید، از اساس اندیشهٔ ناسازی است. این خدمتی است که رمانتیم عرضه کرده است، خصوصاً این آموزهٔ جایگرفته در بطن آنکه اخلاق با اراده شکل میگیرد، و اهداف آفریده می شوند، نه آنکه کشف شوند.

آیزایا برلین، «خدایگونسازی ارادهٔ رمانتیک» (۳)

عمر نهضت ضد روشنفکری با عمر خود نهضت روشنفکری برابر است. بى ترديد اين سؤال مشروع و بجاست كه نهضت روشنفكري، با آنهمه تفاوتی که جلومهای این نهضت در فرانسه، و آلمان، و اسکاتلند داشت، کی آغاز شد؟ در فرانسه بود که نهضت روشنفکری صورت اصلی و الگویی خود را پیداکرد، و هرچند رنه دکارت را متفکّر نهضت روشنفکری نامیدن به نظر بی وجه و بی تناسب می آید، امّا درواقع در آثار او بود که اساسی ترین پـروژهٔ نهضت روشنفکری نطفه بست، و این پروژه چیزی نبود مگر تصفیهٔ ذهن انسانی از هر چیز غیرعقلانی، تردیدآمیز، یا بی بنیان، و بنیادگذاشتن مجدّد اندیشهٔ بشری برپایه های عقلانی. و درست بر همین اساس است که نخستین و هولناکترین منتقدان عقل گرایی نهضت روشنفکری، یعنی یاسکال و ویکو، معارض اصلی خود را در وجو د دکارت می دیدند. ویکو دکارت را با آن شکّ دستوری و تصورات واضح و متمایزش، دشمن اصلی اعلم جدید، خود می دید، و پاسکال هم، با تمایزی که میان دروح هندسی، و دروح اثیری، قائل بود به همین سان او را دشمن می داشت. بی تردید، پیش از آنکه چیزی از نهضت روشنفکری در مقام نهضت آشکار شده باشد، شکاکانی وجود داشتند ـيو رهونيهايي نظير مونتني، شارون، الاموت لو وايه، ٢ و پير بل ٢ ـ كه به دنبال تحقیر خرد و عقل بشری بودند و در این راه به همان اندازهٔ متفکران باستان، نظیر سکستوس امیریکوس و خود پیورهون، اصرار می ورزیدند، با این

۱. Pierre Charron ، (۱۵۴۱\_۱۶۰۳). فیلسوف فرانسوی.

۲. La Mothe Le Vayer)، (۱۶۷۲\_۱۵۸۸). فیلسوف فرانسوی.

۳. Pierre Bayle , (۱۶۴۷\_۱۶۴۷). فیلسوف فرانسوی.

تفاوت که متفکّران اخیر درواقع به قول خودشان عقل را در جهت تحکیم ایمان مسیحی تحقیر میکردند و خوار می شمردند. این پورهونیهای فرانسوی پیشگامان منتقدان نهضت روشنفکری بودند، زیرا آنان در دورهٔ پیش از این نهضت میزیستند، حال آنکه در ویکو و پاسکال ما با بیان خصومت مواجهیم، با اعلان جنگ به رنه دکارت و نظام اندیشهٔ او، اعلان جنگ به شیوهٔ دکارتی که خود تأثیری روحبخش در تمام فیلسوفان نهضت روشنفکری داشت، حتّی در آنهایی که شیوهٔ دکارتی را به دلیل اعتقادشان به فلسفهٔ تجربی ردمی کردند.

درواقع نخستین کسی که در فرانسه واکنش رادیکالی در برابر نهضت روشنفکری نشان داد ژوزف دومستر بود که در ۱۷۵۳ در سادوا به دنیا آمد. برلین میگوید واکنش او بسیار نافذتر از واکنش روسو به این نهضت بود،۱۴۱ زیرا روسو عقیدهٔ روشنفکرانه به انسان طبیعی، به نیکی انسان، و به قرارداد اجتماعی را حفظ کر ده بود، حال آنکه دومستر در بی نابود کردن همهٔ اینها بود. روسو همچنین اعتقاد به سازگاری نهایی اهداف انسانی را حفظ کرده بود. یعنی این اعتقاد که جامعهای انسانی وجود دارد یا می تواند وجود داشته باشد و به تصوّر درآید که در آن همهٔ نیازهای اصیل انسانی برآورده شوند، حتّی اگر سوابق تاریخی نشانگر حرکتی در جهت عکس این آرمان باشند، و این اعتقادی بود که قدرتمندترین و مبارزهجوترین منتقدان نهضت روشنفکری، که آلمانی بودند و نه فرانسوی، در یی ویرانکردنش بودند. برلین هردر، فیشته، و شاید فراتر از همه، هامان، را رهبران اصلی نهضت ضد روشنفکری و پدران روحانی عقل ناباوری مُدرن می داند \_ همان عقل ناباوری که با ریشه هایش ساختار موجود اندیشهای را که زمانی دروشنفکری، خوانده می شد در هم شكسته است، و تمدّن ما را به انديشة اراده بنيادين آلوده است كه انديشة محوري در رمانتيسم است.

اگر برلین تصدیق میکند که بزرگترین منتقدان نهضت روشنفکری آلمانی بودند و نه فرانسوی، این بدان معنا نیست که برلین دومستر را خوار میشمارد.

به عکس، به نظر او دومستر یکی از ظریف اندیشترین و بی رحمترین منتقدان اومانیسم و عقلگرایس نهضت روشنفکری بود. در نظر برلین، دومستر متفكّري است كه ادراك توأم با بصيرتش از خصلت زبان، كه آنرا تجسم حافظهٔ تاریخی ناآگاهانه می دانست، سبب می شود که نگرشهای ادموند برک به نظرمان سطحی و ویگی بیاید، و ادراک او از سبعیت آرامش نایذیر جانوری که انسان نام دارد، و توانایی و آمادگی او برای قربانی کردن خویش، سبب می شود گزارش هابز از انسان به نظرمان گزارشی ملایم بیاید که انسان را بس رام و آرام تصویر کرده است. (در اینجا خوب است در جملهای معترضه يادآور شويم كه در نظر برلين، هابز على رغم آنهمه لافي كه از واقعبيني اش میزند، متفکّر مونیست و عقلگرایی بیش نیست که بسیار هم سادهلوح است). (۱۵ زمانی که دومستر میگوید در زندگی اش فرانسویان، انگلیسیها، ایتالیاییها، و اسپانیاییهای بسیاری را دیده است، امّا هرگز انسان [خشک و خالی] را ندیده است، ۱۶۱ در واقع در فشرده ترین صورت به این مفهوم نهضت روشنفکری اعتراض میکند که انسان را به شکل موجودی مجرّد و کلّی در نظر می گرفتند، ایراد و اعتراضی که بعداً هردر بسط و گسترشش داد. وقتی که دومستر عقل و تحلیل را فرساینده و ویرانگر معرفی میکند و آنها را حکال رسوم و آداب و بیعتهایی می داند که نمی توانند خود جایگزین آن پیوندهای احساسی و سنّتیی شوند که تضعیفش میکنند، درواقع، شباید بهتر از هـر نویسندهٔ بعدی دیگری، پوچ بودن این ایمان نهضت روشنفکری را مینمایاند كه جامعهٔ انساني مي تواند بنيادي عقلاني داشته باشد (و واقعاً هم اين ايمان، ایمانی پوچ بود). اگر تعقّل کردن و استدلال کردن به معنای طرح سؤال است، آنگاه طرح سؤال پایانی نخواهد داشت، مگر زمانی که این سؤالات پایان و انحلال تمدّني را رقم زند كه به اين سؤال كردن دامن زده است.

زمانی که دومستر «طبیعت» را، نه مانند فیلسوفان نهضت روشنفکری، که آنرا مادری بخشنده می دانستند، ضایع کننده، بی رحم، غارتگر، و قاتل تصویر می کند، در واقع انتقادی بر طبیعت گرایی نهضت روشنفکری وارد می آورد که تاکنون کسی انتقادی قاطعتر از آن مطرح نکرده است، و شاید فقط نوشته های غریب و سالها فراموششدهٔ مارکی دو ساد از نظر شدّت و حدّت لحن با آن برابری کند. دومستر، زمانی که در انتقادی مشابه ، انسان وحشی را، برخلاف اصحاب دائرةالمعارف که او را بدوی مهمان نوازی تصویر می کردند که پذیرای مسافرانی خیالی است، «بیرحم، فاسد، و ددمنش ۱۷۱ می خواند، در واقع ریشهٔ یکی از اسطوره های اصلی نهضت روشنفکری را می زند سیعنی این اسطوره را که فساد تمدّن چیزی غیرطبیعی است، و نه صرفاً بیان دیگری از آن وحشیگری طبیعی انسان که دومستر در انسان ماقبل تمدّن می بیند. دومستر، همانند داستایفسکی، که با او شباهتهای زیادی دارد، انسان را موجود بدبختی می داند که گرفتار تناقضهای حل ناشدنی و اصلاح ناپذیر است:

انسان نمی داند چه می خواهد؛ چیزی را می خواهد که نمی خواهد؛ چیزی را که می خواهد؛ او در درون را که می خواهد او در درون خویش چیزی را می بیند که خودش نیست، و قویتر از خودش است. انسان عاقل مقاومت می کند و فریاد برمی آورد (چه کسی مرا نجات خواهد داد؟ انسان احمق تسلیم می شود و ضعف خود را خوشبختی می نامد. ۱۸۱

گزارش دومستر از انسان، این هکتاوروس هیولایی،۱۹۱نقاط اشتراک بسیار بیشتری با همفتش کلّ داستایفسکی دارد تا با گزارشهای آوگوستینوس، بسوسونه، ساب بونال، زیرا او هم مانند داستایفسکی، و برخلاف این سنّتگرایان ارتجاعی، در عمق این اعتقاد عقل ناباورانهٔ خود که تمدّن را بسی شکننده میداند، کاملاً امروزین است. علی رغم این نگرش واپسگرایانهٔ او که کلیسا باید علاوه بر اقتدار روحانی اقتدار سیاسی هم داشته باشد چیزی که برای ما نامربوط مینماید او بسی آشکارتر از ادموند برکِ معتدل، یا اکثر و

۱. Jacqwes Benigne Bossuet). فیلسوف فرانسوی. Vicomte Bonald.۲، (۱۸۵۴–۱۸۴۰). فیلسوف فرانسوی.

شاید همهٔ دشمنان روشنفکرش متفکری امروزی است. حقیقت او همانی است که برلین در گزارش فشردهای از او عرضه میکند:

در نظر معاصران دومستر، و شاید حتی در نظر خودش، ظاهر مطلب این بود که او خونسردانه چشم به گذشتهٔ کلاسیک و فئودالی دوخته است، امّا آنچه او آشکارتر میدید در واقع تصویری هولناک از آینده بود.[۱۰]

امًا به هرروی در میان آلمانیهاست که برلین متفکّران اصلی رمانتیسم و ضدّ روشنفکری را می باید، که در میان آنان شاخصتر از همه بو هان گئورگ هامان است. این متفکّر که با همهٔ غنای فکریاش، همانند ویکو، مورد غفلت معاصرانش قرار گرفته بود، بعدها پیروی یافت که یکی از پدران عقل ناباوری مدرن شد، و این شخص کسی جز کیرگگور نبود. هامان خود وارث سنّت تأمّل عارفانهٔ بومی در آلمان ببود که سبرکردگانش پیاکیوب بیومه، میایستر اکهارت، انگلوس سیلزیوس، و بسیاری دیگر بودند. این نویسندگان زاهد و عارف اعتقاد به بیانناپذیری حقیقت روحانی را با نظری راجع به زبان درآمیخته بو دند که بعدها هر در آنرا اتّخاذ کر د و بسط داد و آن این نظر بو د که زبان ساختار رایج و غالب اندیشه و فعالیّت بشری است. در نظر آنان زبان واسطهای خنثی برای ارتباط نبود، بلکه انبار خاطرات و حقایقی بود که آگاهی نقّاد انسان به آنها دسترسی ندارد، امّا در عین حال در زبانی که انسانها در همهٔ فعالیّتها و تعاملاتشان مورد استفاده قرار می دهند محفوظ می مانند. این هر در بود که بینشهای پراکندهٔ هامان راجع به زبان را به نقد کم و بیش سیستماتیکی از «الكوى دلالتكر ١١١٤ استفاده از زبان بسط داد، الكويى كه دستكم از زمان هایز، بیکن، لاک، و جانشینان تجربه گرای انگلیسی آنان بر اندیشهٔ موجود در

۱. Meister Eckhart. ؟ ۱۳۲۷ ؟). متألّه دومینکین و عارف و واعظ آلمانی. ۲. Angelus Silesius. (۱۶۷۷–۱۶۷۳). شاعر مذهبی و عارف آلمانی.

مورد زبان حاکم بود و گندیاک در فرانسه بیان سیستماتیک سادهای از آن عرضه کرده بود. در این الگو، واحدهای ابتدایی معنا اسامی هستند، و عملکرد نخستین زبان بازنمایی یا دلالت بر واقعیتی است که خود زبانی نیست. با این حساب، زبان جنبه فرعی و کمکی نسبت به اندیشه و فعالیت انسان دارد و دستیار آن است نه اربابش. در نظر هامان، همچنانکه در نظر هردر، این نظر نسبت به زبان، و کلاً نسبت به فعالیت انسانی، غلطی فاحش است. برلین این نکته را با تشریح و بازنویسی نظر ویکو، که پیشاپیش خبر از نظر هامان و هردر می دهد، چنین بیان می کند:

تفسیر فایده گرایانه از اساسی ترین و ذاتی ترین فعالیتهای بشر گعراه کننده است. این فعالیتها در و هله نخست به صورتی محض بیانگر و ابراز نظری هستند؛ آواز خواندن، رقصیدن، عبادت کردن، جنگیدن، و نهادهایی که تجسّم این فعالیتها هستند، دربرگیرندهٔ نگاه و نگرشی به جهان هستند. زبان، مراسم مذهبی، اسطوره ها، قوانین، نهادهای اجتماعی و مذهبی و قضایی، همه اشکالی از خودبیانگری یا ابراز نظر هستند، اشکالی از آرزوی بیان اینکه چه هستیم و برای رسیدن به چه چیزی تلاش میکنیم؛ این اشکال تابع الگوهایی قابل فهم هستند، و برای همین می توان زندگی در دیگر جوامع، حتی دور ترین جوامع از نظر زمانی و مکانی و حتی جوامع بدوی، را با پرسش از چارچوب اندیشههای انسانی و اعمالی که می توانستند به وجودآورندهٔ شعر، جنبشها و اسطورههایی باشند که بیان طبیعی آنها بودند، بازسازی کرد. ۱۲۱

و باز، برلین در پژوهشش دربارهٔ هامان، که به تازگی منتشر شده است، نظر او را دربارهٔ زبان چنین بیان میکند:

۱. Étienne Bonnot de Condillac)، فيلسوف فرانسوي.

هامان میگوید: «زبان نخستین و واپسین آلت و معیار خرد است». این مفهوم دکارتی که تصوّراتی واضح و متمایز وجود دارند که می توان با چشمی درونی در آنها تعتق کرد، مفهومی که میان همهٔ عقلگرایان مشترک است، و لاک و پیروانش هم صورت تجربی آنرا در طبق میگذارند \_ یعنی تصوّرات و اندیشه ها در حالت خالصشان، بی ارتباط با کلمات و به یکسان قابل ترجمه به هر یک از آنها \_ چیزی است که در نظر هامان خطا و لغزشی اساسی جلوه می کند که باید کنارش گذاشت. واقعیّت به گونه ای دیگر است. زبان چیزی است که ما با آن می اندیشیم، نه چیزی که اندیشه هایمان را بدان ترجمه می کنیم: معنای انگارهٔ «زبان» استفاده از نماد است.

## برلین درک و مفهوم هامان از زبان راگسترش میدهد:

در نظر هامان، اندیشه و زبان یکی هستند... چون چنین است، فلسفه، که مدّعی نقد چیزها، یا در نهایت نقد تصوّرات و اندیشهها دربارهٔ چیزهاست (زیرا فلسفه چیزی نیست مگر کلماتی دربارهٔ کلمات یا داوریهای مرتبهٔ دوم)، در واقع نقدی است بر استفادهٔ ما از زبان یا نمادها. اگر چیزها ساختاری متافیزیکی می داشتند که می شد به نحوی مستقیم به تصوّرشان درآورد، یا اگر ضمانتی می بود که تصوّرات و اندیشههای ما، یا حتی استفادهٔ ما از زبان، به نحوی مرموز ارتباطی با چنین ساختار عینی می داشت، آنگاه می شد فرض کرد که فلسفه، از طریق شهود متافیزیکی مستقیم، یا دقّت در تصوّرات یا زبان... شیوهای برای شناخت و داوری واقعیت است. امّا در نظر هامان این مفهوم از بیخ و بن خطاست، هرچند در طول زمان مورد احترام بوده است و در واقع مفهومی بوده است که کل عقلگرایی اروپایی بر آن بنا شده است. تصوّر انطباق، یعنی تصوّر اینکه جهانی عینی در یکسو قرار دارد، و انسان با ابزارهایش زبان، اندیشهها، تصوّرات، و غیره ــ در سوی دیگر، که می کوشد به این واقعیّت عنی نزدیک شود، تصویری کاذب و غطط است. [۱۳])

عناصر تشکیل دهندهٔ درک و مفهوم هامان از زبان متعددند، و هامان خود زبان را الگویی ترین فعالیّت در میان مهمّترین فعالیّتهای انسان می داند. عناصر تشکیل دهندهٔ این مفهوم را هردر بسط داد و جا دارد که به بررسی آنها نیز بیردازیم. یکی از آنها را پیشتر متذکر شدیم ـ یعنی این تزکه نقش زبان در مورد انسانها و فرهنگ آنها، ابزاری و استراتژیک نیست، بلکه قـوامبخش و سازنده و بیانگر است. عنصر دوم شاید بدین حد آشنا نباشد، امّا اهمیّت آن به هیچروی کمتر نیست. زبان مجموعهای از کلمات، مجموعهای از نامها، یا کهکشانی از اتمهای زبانی یا واحدهای مُدولی ۱ معنایی نیست که بتوان آنها را به دلخواه گرد آورد یا از هم جدا کرد، بلکه یک شبکه است، که در تمام نقاط به هم متصل است. این کلگرایی زبانی یا معنایی، این اندیشه و تصور از زبان که استفاده از آن در هرجا و به هر شکل پای بقیّهٔ آن زبان را هم به میان می آورد و از آن بقیّه تأثیری میپذیرد و بر آن تأثیر میگذارد، صرفاً مثالی از کـاربرد اندیشهای دیگر است که قدمتش چندان به پیش از هامان و هردر نمی رسد، و آن اندیشهٔ فرهنگ است ـ یعنی اندیشه و تصوری از مردم که صورت رایج و غالبی از زندگی دارند که بر اساس آن فعالیتهایشان انسجام و سازگاری می یابد و در طول زمان تجدید میشود، هرچند این فعالیّتها از جنبههای دیگر کاملاً متفاوت و متفرق هستند. هر فرهنگی، مانند هر زبانی، یک میلغمه نیست، آلبومی از تفرّدها نیست، مجموعهای از کلیّات تصادفی نیست؛ آنچه به فرهنگ جان می بخشد و آنرا بیان می کند مجموعهای از اندیشهها، تصورات، یا ارزشهایی است که متمایز، شاخص، یا حتّی خاص آن هستند، و همین عامل انفراد و شناسایی آن فرهنگ میشود.

این کلگرایی در مورد زبان و در مورد فرهنگ مکمّل بیانگریی است که هم هامان و هم هردر از آن دفاع میکنند. این کلگرایی نقدی را که مفهوم بیانگرانهٔ فعالیّت انسانی بر انسان شناسی نهضت روشنفکری وارد می آورد نافذتر

i. modular

میکند. همچنین استفاده از این انسانشناسی را در اندیشههای اخلاقی و سیاسی نهضت روشنفکری، آنگونهای که در فلسفه های فایده گرایانه و قراردادگرایانه به یکسان یافت می شود، به نقد می کشد. هم فایده گرایان کلاسیک، و هم نظریّه بردازان قرارداد اجتماعی، نظیر هابز، لاک، و روسو، بجا و مناسب می دانند که اشیوهای انحلالی ـ ترکیبی، را در مورد جامعهٔ انسانی به کار گیرند، آنرا به واحدهای مُدولی فرو بشکنند، و بعد با محاسبه یا توافق این واحدها را دوباره جمع كنند و گرد آورند. در نظر هامان و هردر، و همچنین دومستر، چنین تجزیهای محال یا حتی ویرانگر می نماید، زیرا صورتهای فرهنگی کلّهایی زنده هستند و نه سرجمع یا انبوههای از عناصر اتمیستی. ما، به پیروی از ویتگنشتاین، که از مدافعان متأخّر این دیدگاه بود،۱۵۱می توانیم بگوییم جامعهٔ انسانی نمی تواند با توافق یا محاسبه تشکیل شود، زیرا توافق و محاسبه خود صورتهایی از زندگی اجتماعی هستند، و درواقع پیشفرض ارتباط انسانی اند نه بنیاد آن. این فرض که جامعه ممکن است بر اثر توافق خلق شود به معنای نادیده گرفتن این واقعیّت است که توافی، مانند زبان، صورتی از زندگی اجتماعی است. توافق به دنبال زندگی اجتماعی می آید، و نمى تواند بنياد آن باشد. همانگونه كه برلين در توضيح نظر هامان مى نويسد: د... وجود شبکهٔ پیچیدهای از روابط انسانی را خود امکان اندیشیدن انسان پیشاییش مطرح میکند، و برای توجیهش نیازی به محصولات و فراوردههای آن ندار د۱،۶۱،۰

سوّمین اندیشهٔ هامان و هردر در مورد زبان این است که زبانهای طبیعی و صورتهای فرهنگی خاص هستند. هیچکس نیست که زبان مادریاش زبان اسپرانتو باشد، و آرمان زبانی عام و جهانی، هر قدر هم که آرمانی کهن باشد، باز چیزی بیش از یک آرمان نیست، یعنی زادهٔ تخیّل بشر است. واقعیّت عام تنوّع زبانهاست. زبانها، مانند فرهنگها، با آنچه منع میکنند و کنار میگذارند و با آنچه تجویز میکنند متمایز و متفرّد میشوند. آشکار ترین مطلب در مورد زبانها این است که همه با همه فرق دارند. حتّی می توان گفت که تنوّع زبانهای

طبیعی امری تصادفی نیست. این تنوع بیانگر تنوعی عمیقتر است، تنوعی در طبیعت انسانها، یا تنوعی در صورتهای زندگی بشری، که خود بیانگر عدم تعینی است که در نوع بشر به واسطهٔ قدرت انتخابش و از آنرو قدرت خودآفرینیاش هست. تنوّع زبانهای طبیعی و هرآنچه این تنوّع تنجسم آن است، یعنی تنوع صورتهای زندگی مشترک میان انسانها، نشانگر تنوع ضروری هویّتهای بشری است، نشانگر این است که هویّت انسانها نه تنها متکثّر، بلکه متفاوت و منحصر به فرد است و از همین تفاوتها قوام میگیرد. این درواقع اِعمال تز پلورالیستی خیرها و ارزشهای خاص بر کل شیوههای زندگی است، یعنی اینکه بعضاً کل شیوههای زندگی اساساً غیرقابل تلفیقند. در مورد صورتهای زندگی مشترک، این تز پلورالیستی نه تنها القاکنندهٔ تفاوت است، بلکه میگوید این تفاوت ضروری یا قوام بخش موجب استقلال متقابل صورتهای زندگی می شود که متقابلاً راه به یکدیگر نمی دهند. فیضیلتهای انسان والانفس [ارسطویی یا افلاطونی] با فضیلتهای قدیس مسیحی نمی تواند در یک فرد جمع شود، و اینها نمی توانند به طور کامل در یک فرهنگ واحد متحقّق شوند. اینها ذاتاً و طبیعتاً دافع یکدیگر هستند. پس این از ویژگیهای شاخص زبانهاست که نه تنها متنوّع و متکثّر باشند، بلکه به واسطهٔ تفاوتهایشان خاص و متفرّد و جدا از هم باشند، درست همانطور که فرهنگها چنینند. همین جنبه های زبان و فرهنگ است که بنیان انسان شناسی عـام و متّحدالشكل نهضت روشنفكري را سست ميكند، و برلين اين جنبه ها را در رمانتیکها می یابد و آنرا با پلورالیسم خود همخوان می بیند.

نزد متفکران رمانتیک مجموعهٔ دیگری از اندیشه ها هست که همجنسی آنها با اندیشه های بیانگری و کلگرایی در مورد زبان و فرهنگ آشکار نیست. این اندیشه ها اندیشه هایی دربارهٔ نوظهوری و فردیّت، و رابطهٔ آنها با اراده هستند؛ این اندیشه ها هم در اندیشهٔ برلین پژواک یافته است. اندیشه ای که در سنّت غربی اساسی است و از یونانیان ریشه گرفته است این اندیشه است که هنر صنعتگری است و تجسّم الگویی ازلی و ابدی است، صورتی از یادآوری

است، و حتى خود شناخت هم به ياد آوردن و جهل هم از ياد بر دن است. طبق این نظر درواقع هیچ چیز تازهای در این جهان نمی تواند وجود داشته باشد. مفهوم كاملاً متفاوتي الهامبخش سنّت يهودي و سنّت مسيحي بوده است، و آن آفرینش از هیچ یا عدم است، و همین اندیشه را رمانتیکها، در شکل دنیوی شدهٔ آن، برگرفتند و بر آن اساس ارزش زیادی برای خلاقیت در هنر و در زندگی قائل شدند. در نظر آنان، خلاقیت یقیناً هرگز نمی تواند در استفاده از یک قاعده با اطاعت و پیروی از یک سنّت به بیان درآید؛ خلاقیّت را باید در شورش عليه قواعد و صورتهايي جست كه خارجي و غيراصيل، و صرفاً تكنيكي يا محاسباتی هستند. این یکی از ریشههای رمانتیسم در عقل ناباوری معاصر است. در اینجا باز اندیشهٔ هامان مثالی است. هامان هیوم را به جهت منحل کردن علیت طبیعی می ستود، به جهت اینکه نشان داده بود شک گرایی یا پرسش کردن به ختم فعالیت منجر می شود، نه به یقین دکارتی، به جهت اینکه با عقل و منطق نشان داده بود که همه چیز ممکن است، و ما یا فقط با ایمان ۱۷۱زندگی میکنیم و نه با تأمّل عقلانی یا تعمّق و تفکّر. هامان نقد پورهونی هیوم بر عقل و خرد بشری را در جهت تأیید و تقویت ایمانباوری به کار میگیرد، امّا این مفهوم نزد متفكران بعدى، كه كمتر مؤمن بودند، بدل به آموزه كارآيي خلاقانه ارادهٔ بشری، و نزد شوینهاور بدل به تأیید متافیزیکی اولویّت ارادهٔ کلّی و عامّ شد. در میان رمانتیکها، خدایگو نسازی اراده به صورت برتری دادن خاص بر عام جلوه گر شد، تأکید بر اینکه آنچه افراد یا فرهنگها یا آثار هنری را متفرّد میکند این نیست که در جرگهٔ یک گونه قرار میگیرند یا نمونهٔ بارز یک نوع هستند، بلکه این است که چیزی خاص یا منحصر به فرد و یگانه دارند. در اینجا با صورتی از آموزهٔ سکوت عارفانه، بیانناپذیری روبرو هستیم، همان سکوت یا بیانناپذیری که در میان سلسلهای طولانی از متفکران عارف آلمانی از اکهارت تا ماوتنر ٔ و تا ویتگنشتاین نخستین تکوین یافت\_یعنی این

۱. Fritz Mauthner، (۱۹۳۳–۱۹۳۳). نویسندهٔ آلمانی.

صورت از آموزهٔ سکوت و بیانناپذیری که، به گفتهٔ گوته،۱۸۱ آنچه بیانناپذیر است فرد است. از این نظر تا نظری که نزد عقل ناباوران بسیاری در قرن بیستم، نظیر دی. ایچ. لارنس، یافت می شود فاصله ای نیست. نظر این عقل ناباوران قرن بیستمی این است که اندیشه، تأمّل، و تجرید، کشنده، علیل کننده، و فلج کنندهٔ سرزندگی و نیروی حیاتی در افراد و در مردمان است.

این اندیشههای ضد روشنفکری رمانتیک را تا حدودی عناصری از خود نهضت روشینفکری سه میان آوردنید: ایس اندیشه ها ایپزودهایی در خودویرانگری نهضت روشنفکری بودند که نتیجهٔ ناخواستهٔ تلاشهای برخی از بزرگترین متفکّران آن بود. این هم از شوخیهای روزگار در تاریخ فکـری است که نظریة خواست قدرت نیجه، عقل ناباوری سورل، ستایش ناخو دآگاه و مفاهیم پیش زبانی در سورر نالیسم و اکسیر سیونیسم، کیش انرژی و پیروزی اراده در فاشیسم فاصلهٔ دو جنگ جهانی، به آن صورتی که در شعر دانونتسیو، ۱ و نوشته های ارنست یو نگر ۲ آمده است، همه و همه در نقد و یرانگر رمانتیکها بر تحلیل عقلانی و در یافشاری آنان بر ناتوانی و بندگی خرد انسانی در قیاس با قدرت غریزه و اراده، پیشاپیش جلوه گر شده است؛ و در تمامی این چیزها، الهامبخش آنان تا حدودي آرمان كانتي خودمختاري ارادهٔ انساني بود. اصطلاح اصالت، آنگونهای که در نوشته های سارتر و هایدگر یافت می شود، ته ماند مای از رمانتیسم است که در اصطلاحی جایگیر شده است که از هوسرل، و نهایتاً و اصالتاً از کیرگگور اخذ شده است که خود جسورترین و بااستعدادترین پیرو هامان بود. تأثیر عقل ناباوری هامان را در کیرگگور در این مطلب می توان دید که از نظر او نه تنها ارزشهای اخلاقی عقلاً توافق نابذیر و قیاس ناپذیرند، بلکه خود حوزههای مختلف زندگی ساخلاقی، زیباشناختی، و مذهبی نیز توافقناپذیرند. به نهایت رساندن انحلال عقل که با آثار هامان و با نهضت

<sup>.</sup>Gabriele D'Annunzio. (۱۹۳۸\_۱۸۶۳). شاعر و رماننویس ایتالیایی. ۲. Ernest Junger . (۱۸۹۵\_). رماننویس و متفکّر آلمانی.

رمانتیک شروع شده بود، وظیفهای بود که بـه دوش کـیرگگور، و در زبـانی نوپاگانی<sup>۱</sup>، به دوش نیچه افتاد.

شموخی روزگار ایمنجاست که، درست همان طور که ایمان باوری عقل ناباورانهٔ هامان به گونهای بارادوکسی با جذب پورهونیسم هیوم قوت گرفت، تأیید و تصدیق رمانتیکی خلاقیت ارادهٔ بشری هم از مفهوم خودمختاری جان گرفت که آن عقل گرای کبیر، کانت، برای اندیشه آلمانی و اروپسایی به ارث گذاشته بود. این دو شخصیت بارز و برین نهضت روشنفکری، یعنی هیوم و کانت، هریک به نوبهٔ خود، نادانسته سهمی در مقابله با این نهضت در جنبش رمانتیک داشتند. به گفتهٔ برلین، چنین شد که نهضت روشنفکری آلمان یکی از بزرگترین انگیزهها و محرّ کهایش را از طریق گرایش هامان به درک و جذب نظریّه پردازی شکّاکانهٔ بـزرگترین نـمایندهٔ نهضت روشنفکری اسکاتلندی، دیوید هیوم، دریافت داشت. هامان اعتقاد نهضت روشنفکری به ثابت بودن طبیعت بشری و به همگونی و یکنواختی خود طبیعت را، که همچنان به صورت شناخت شناسی طبیعت گرایانهٔ اعتقاد در نوشتههای هیوم پابرجای بود، به کناری نهاد، و تأیید رازورانهٔ یگانگه , و منحصر به فرد بودن طبیعت و طبیعت بشری، و بیان نایذیری این یگانگی را جایگزین آن کرد. همچنین هامان نظر تجربه گرایانهٔ دلالتگر نسبت به زبان را به نفع نظر کل گرایانهٔ معنایی کنار زد و زبان را شبکهای از معناهای به هم زنجيرشدهٔ ناگسستني دانست. اين نظر او نسبت به زبان با آموزه فوق نومینالیستی سکوت عارفانه و رازورانه به گونهای دویهلو همراه بود ـ یعنی این آموزه که آن چیزهای خاصی که جهان را می سازند از دام زبان می گریزند و بیانناپذیرند. امّا در همهٔ این تغییر جهتهای آموزهای، عناصر تجربه گرایانه و عقل گرایانهٔ اندیشهٔ هیوم، که به واسطهٔ آنها اندیشهٔ هیوم اصالتاً به سنت فکری نهضت روشنفکری تعلّق می گیرد، کنار گذاشته شدند. بر همین وجه،

neo-pagan

رمانتیکها در اخذ و تصرّف اندیشهٔ کانت، چیزی را که حفظ کردند اندیشهٔ خودمختاری ارادهٔ انسانی و شناختناپذیری چیزها در خودشان بود، و آنچه کنار گذاشتند عقل گرایی کانت بود. ما در فلسفهٔ شوپنهاور سهمی را که فلسفهٔ کانت در تولد و پیدایش عقل ناباوری مدرن داشت مشاهده میکنیم، حال آنکه فلسفهٔ کانت خود از نقاط اوج نهضت روشنفکری اروپا به شمار می آید.

اهمیّت رمانتیکها برای برلین در این است که آنها، برخلاف دومستر، که نقدی واکنشی و در واقع ارتجاعی بر نهضت روشنفکری وارد آورد، آلترناتیوی سیستماتیک در برابر مفاهیم نهضت روشنفکری پرداختند که در عمل بسی نافذتر و ماندگارتر از واکنشهای صرفاً دفاعی در برابر آن مفاهیم بود. و باز، رمانتیکها، برخلاف دیگر نظریّه پردازان ضد روشنفکری که صرفاً در مقام دفاع بودند، پیشگام رادیکالترین و شاخصترین و متمایز ترین روند اندیشه در اواخر قرن نوزدهم و قرن بیستم شدند. بنابراین، ارادمباوری رادیکال نهضت ضد روشنفکری، ستایش از اراده خلاق و برتری دادن آن بر عقل و خرد، پدیدهای صرفاً واکنشی یا دفاعی نبود، بلکه جنبشی فکری با نیرو و بینشی اصیل بود که نیروی حیاتیاش را تا حدودی از جنبههای خودویرانگر خود نهضت روشنفکری اخذ میکرد.

امّا این نیز کاملاً روشن است که برلین افراطهای آموزهای نهضت ضد روشنفکری را، مثلاً آنگونه که در اندیشه های بعدی فیشته می یابیم، به کلّی مردود می داند. برلین اندیشهٔ کلیدی رمانتیک اصالت و نوظهوری در هنر و زنسدگی را انسدیشهٔ اصسلاح کنندهٔ سسلامتی بخشی در بسرابسر عقلگرایی یکسان انگارانهٔ نهضت روشنفکری، و پاسخی ضروری به حدود عقل بشری یکسان انگارانهٔ نهضت روشنفکری، و پاسخی ضروری به حدود عقل بشری در مواجهه با معضلات غیرقابل حلّ عملی می داند. این اندیشهٔ رمانتیک را با بیانی تازه حتی در آثار خود برلین هم می توان یافت، آنجا که بر این نکته صحه می گذارد که سؤالات بامعنایی هست که هیچ یک جواب حقیقی و صادق ندارند، و آنجا که سخنش پژواک سخن رمانتیکهاست که منکر این می شود که شرّ و نادرستی متعدد است امّا حقیقت و خیر واحد است، و آنجا که تصدیق

می کند در برخورد ارزشها، اعتقادات، بیعتها، یا صورتهایی از زندگی که توافق ناپذیرند، یگانه راه برای ما اتخاذ تصمیمی است که خود مبنایی ندارد یعنی عمل بر اساس اراده. از این جنبه ها و جنبه های مرتبط دیگر، اندیشهٔ خود برلین بر تز اصلی موجود در نهضت ضد روشنفکری صحّه میگذارد، امّا نه به آن صورت که در نقد ارتجاعی دومستر آمده است، بلکه به صورتی که در نقد رمانتیکی نهضت روشنفکری آمده است.

تجلیل از یکانگی و بی همتایی در زندگی بشر، از همهٔ آن چیزهایی که اصم هستند و نه صرفاً نمونه ای از یک نوع ارزشمند، و این ادّعاکه هرگاه ارزشهای توافق نایذیر را باید عملاً آشتی داد، این اعتقاد و اصالت است که باید بدان توسّل جُست، نه تأمّل و تعمّق و عقل، مضامین مشترک میان نقّادان رمانتیک نهضت روشنفکری و برلین هستند. در دورهٔ مابعد رمانتیک، متفکران به این اندیشه ها توسل جستند تا افراطهای گستاخانهای در نظر و عمل را توجیه کنند، و خاص بو دن و خاص زیستی ملّتها یا نژادهایی را که خو د را از قید همهٔ معیارهای عام و مشترک رهانیده بودند روا بشمرند، و کلاً اندیشهٔ روشنفکری وحدت اخلاقی و فکری نوع بشر را واژگونه کنند. میراث خاصگرایی و ارادماوری نهضت مابعد رمانتیک نابود کردن آن چارچوب مشترک مقولات اندیشه بود که برلین آن را همراه با توانایی خودآفرینی انسان از طریق دست زدن به انتخاب به عنوان صورت برجای مانده از طبیعت مشترک بشری مطرح میکند. در این دورهٔ مابعد رمانتیک در اندیشهٔ اروپایی، اندیشهٔ معیارهای عینی، حتّی معیارهای متکثّر، و ارادهٔ فردی یا جمعی را محدود و مقیّد م کنند، کنار گذاشته می شود، و همراه با آن از اندیشهٔ جهانهای واقعیت و ارزش در مقام موضوعاتی مستقل، که ارادهٔ انسانی نه می تواند کلاً آنها را بسازد و نه می تواند کلاً آنها را تغییر دهد چشم پوشی می شود. در ایس دورهٔ مابعد رمانتیک، نه فقط نهضت روشنفکری، بلکه کار میراث فکری اروپا گرفتار مانع و دچار وقفه می شود، به گونهای که وحدت آن به گونهای جبرانناپذیر از میان می رود. پس میراث رمانتیکها این بود که نه تنها نهضت

روشنفکری را در هم شکستند، بلکه میراث کلاسیک فرهنگ اروپایی را هم تکهتکه کردند.

حال سؤالی که در مورد نظام اندیشه های برلین پیش می آید این است که آیا آموزه های پلورالیسم عینی و لیبرالیسم آگونیستی (به تعبیر من) به او اجازه می دهد اعتقادات کلیدی نهضت روشنفکری به رهایی انسان، به آزادی، و ارتباط و ارزیابی میان فرهنگی را حفظ کند و در عین حال ادّعاهای رمانتیکها و نهضت ضد روشنفکری را هم در مورد توافق ناپذیری فرهنگها و نقش اراده در خود آفرینی فردی و جمعی را بپذیرد یا نه. در اینکه برلین بر جنبههای محوری پروژه نهضت روشنفکری صحّه می گذارد نمی توان تردید کرد. او نظر خودش را دربارهٔ نهضت روشنفکری به صورتی رسمی طی پروهش خود دربارهٔ هامان چنین بیان می کند:

... عقاید معیّتی بودند که کم و بیش همهٔ طرفداران پیشرفت و تمدّن در آنها شریک بودند، و برای همین می توان بدرستی از جمع آنها همچون جنبشي واحد سخن گفت. اعتقاد آنها بر اين بود كه جهان، يا طبيعت، كلِّي واحد است که تابع مجموعهای از قوانین واحد است که عقل و خرد آدمی از نظر اصولی قادر به کشف آنهاست؛ قوانین حاکم بر طبیعت بی جان در اساس همان قوانین حاکم بر گیاهان، جانوران، و موجودات دارای هوش و فهم است؛ انسان توانایی اصلاح و پیشرفت دارد؛ اهداف انسانی معیتی هست که می توان آنها را به شکل عینی شناخت و این اهداف \_یعنی خوشبختی، شناخت، عدالت، و آزادی\_اهدافی هستند که همهٔ انسانهایی که شایستهٔ نام انسانند جستجویشان میکنند. و یک هدف مشترک دیگر هم هست که توصیفش تا حدودی مبهم است ولی می توان بدرستی دركش كرد، و آن فضيلت است؛ اين اهداف كه ميان همه انسانها مشتركند غیر قابل حصول نیستند، و با هم ناسازگاری ندارند، و بدبختی، حماقت، و شرارت انسان اساساً مربوط به جهل اوست که یا نمی داند این اهداف را در چه چیزهایی می توان یافت یا نمی داند وسیلهٔ رسیدن به آنها چیست ـ خود جهل هم به نوبهٔ خود مربوط به شناخت ناكافي از قوانين طبيعت است... در نتیجه، کشف قوانین عامّی که بر رفتار بشر حاکمند، و یکپارچه کردن منطقی این قوانین و تبدیلشان به نظامهای علمی نظیر روانشناسی، جامعه شناسی، اقتصاد، علوم سیاسی و غیره (البته این نامها را آنها به کار نمی بردند) و معین کردن جایگاه درست آنها در مجموعهٔ عظیم شناخت که همهٔ واقعیتهای قابل کشف را در بر میگیرد می تواند به خلق جامعهای تازه، خوشبخت، عقلانی، سالم، عادلانه، و ضامن بقای خود منجر شود که خود را در برابر همهٔ آفات، شاید به استتنای آفات طبیعی حفظ کند. البته این قوانین عام کشفشده طبیعتاً باید جایگزین ملغمهای در هم از حدسیّات، ستتها، خرافات، تعصّبات، جزمیّات، تخیّلات، و «خطاهای نفع طلبانه ای شود که تاکنون به جای شناخت و علم و حکمت بشری جا زده می شد، و حامی این چیزها هم عمدتاً کلیسا بود. [۱۹]

برلین ارزیابی رسمی دیگری را از اعتقادات محوری نهضت روشنفکری و تأثیرات آنها در عمل در جایی دیگر چنین عرضه میکند:

تلاش جدّی و وظیفه شناسانه برای استفاده از شیوه های علمی در تنظیم امور بشری، بی تردید، خیرهای بسیاری به بار آورد، رنجهای بسیاری را تسکین داد، از بی عدالتیهای بسیاری بیشگیری کرد، و جهلهای بسیاری را آشکار ساخت... امّا رؤیای اصلی، اثبات و نشان دادن اینکه همه چیز در جهان حرک مکانیکی دارد، و همهٔ شرهای جهان را می توان با گامهایی تکنولوژیک علاج کرد، و می توان مهندسانی داشت که هم مهندس روح انسان باشند و هم مهندس جسم انسان، رؤیایی و همی از کار درآمد. امّا به هرروی، در پایان کار معلوم شد که این رؤیا به آن اندازه ای که مخالفان قرن نوزدهمی اش می گفتند گمراه کننده نبوده است مخالفانی که با توسّل به استدلالهایی همان اندازه غلط دست به حمله می زدند، امّا پیامد استدلالهای آنان هم از نظر فکری و هم از نظر سیاسی می بیغرضانهٔ باقریحه ترین متفکّران قرن هجدهم هنوز هم مثل و بسیار شومتر و بدتر بود. قدرت فکری، صداقت، شفّافیّت کلام، شجاعت، عشق بی غرضانهٔ باقریحه ترین متفکّران قرن هجدهم هنوز هم مثل و

مانندی ندارد. عصر آنان یکی از بهترین و امیدوارکننده ترین دوره ها در زندگی بشر بود.[۲۰]

در برابر این ارزیابی سخت مثبت از نهضت روشنفکری، برلین اظهاراتی به نفع نهضت رمانتیک ضد روشنفکری هم دارد و می نویسد: «دستکم باید این وجهه و اعتبار را برای این نهضت قائل شد که دائماً پایههای ایسمان به حقیقت عام و عینی در امور مربوط به رفتار بشری، و امکان به وجود آوردن جامعهای کامل و هماهنگ را، که کلاً فارغ از تضاد و بیعدالتی و ستم باشد لرزاند، است هدفی که ارزش هر ایثاری را دارد، به شرطی که انسانها بتوانند به هرحال زمانی حکومت حقیقت، خوشبختی، و فضیلت کُندُرسه را تحقّق بخشند، که در آن همهٔ این خیرها "با زنجیری ناگسستنی به هم پیوستهاند" بخشند، که در راه آن، در همین عصر خود ما، بسیاری در راهش جان دادهاند و دیگران را هم فدایش کردهاند، و شاید قربانیان این آرمان در تاریخ بیش از قربانیان هر آرمان دیگری باشد». (۱۲۱) در ایس حکسم، آرمان وهمی نهضت روشنفکری، یعنی رسیدن به جامعهای هماهنگ، یکی از علل جنگ و استبداد روشاید بزرگترین علت آن در عصر ما معرّفی شده است.

سؤالی که برلین با آن مواجه است این است که چگونه صحه گذاشتن او بر پروژهٔ نهضت روشنه کری، هر قدر هم مشروط، می تواند با اندیشه هایی که او از نهضت رمانتیک ضد روشنه کری با هر میزان قید و شرط و احتیاط اخذ کرده است سازگاری بیابد. تفاو تهای میان نگرش برلین، که از دین او به متفکّران رمانتیک مایه میگیرد، با نگرشهای نهضت روشنه کری در همهٔ اقسامش را، شاید بتوان تحت سه عنوان خلاصه کرد. نخست نقش عقل در گزارش برلین از زندگی اخلاقی و سیاسی است. نقش عقل در گزارش برلین بسی محدود تر از نقشی است که هر متفکّر نهضت روشنه کری مساید به است که هر متفکّر نهضت روشنه کری مساید به است که هر متفکّر نهضت روشنه کری مملی، یعنی زندگی عملی، یعنی اخلاقی و سیاسی، مملؤ از معضلاتی است که عقلاً قابل حلّ و فصل

نیستند، و در عین اینکه برین منکر امکان و واقعیت استدلال اخلاقی نیست، از نظر او این معضلات چنانند که او ناجار یروژهٔ اخلاق کاملاً عقلانی را که نهضت روشنفکری طرح کرده بود، رد میکند. ثانیاً، چون برلین معتقد است که معضلات غیرقابل حلّ و فصل با کیمک عقل کیه از تیضاد میان امور توافق ناپذیر نشأت می گیرند از ویژگیهای محوناشدنی و همیشگی وضع بشری هستند، پس ناچار دیدگاه ویگی در مورد بهبودپذیری بیحد و حصر شرایط بشری را که مورد قبول همهٔ متفکّران نهضت روشنفکری باز به استثنای هیوم ـ بود، رد می کند. البته این بدان معنا نیست که او منکر این باشد که وضع و شرایط انسان را می توان بسی بهبود بخشید، زیرا همینکه او می پذیرد شرهای اساساً انسانی وجود دارد، و می پذیرد که می توان این شرها را به مقدار زیادی تخفیف داد، نشانگر آن است که او به امکان بهبو د بخشیدن شرایط انسانی اذعان دارد، و در واقع، در قطعاتی که در فوق نقل کردیم، این تز تاریخی را عرضه میکند که خود نهضت روشنفکری تأثیری شفابخش و مفید در همین جهت داشته است. امّا این واقعیّت هم به جای خود باقی است که این نظر برلین که تضادّی تراژیک و دائمی میان خیرهای توافق نایذیر و شرهای توافق نایذیر وجود دارد، افق و دامنهٔ ممکن بهبود در امور انسانی را بسی تنگتر از آن میکند که در نظر متفکّران نهضت روشنفکری بود. همین امر منجر به سومین اختلاف و تفاوت نظر او با نهضت روشنفکری می شود، که تفاوتی ناشی از این است که برلین آرمان تمدّن عامّ و کلّی را که از آرمانهای نهضت روشنفکری بود رد میکند. یکی از عناصر بسیار مهم در نگرش برلین این است که او، بی آنکه هرگز بر نسبی گرایی صحّه بگذارد، اندیشهٔ همگرایی عام و کلّی به سوی صورت واحدی از زندگی اجتماعی را رد می کند، چیزی که اندیشهٔ تمدّن به صورتی که در نهضت روشنهٔ کری مطرح بود تأییدش میکرد و از آن مایه میگرفت. در این مورد نظر برلین حتی با نظر هیوم هم تفاوت دارد، زیرا در نظر هیوم، تاریخ جایگزینی متناوب پیشرفت و بربریسم بود، امّا برلین با نظر هردر موافق است که تاریخ را پدیداری لایه به لایه فرهنگهای توافق ناپذیر می داند. بر همین اساس، برلین فلسفهٔ تاریخی را که حتی شکاکترین متفکران نهضت روشنفکری بدان قائل بودند رد می کند. خلاصه، او عقلگرایی و پیشرفت باوری فیلسوفان نهضت روشنفکری را سخت مقید و مشروط می کند، و به نظر می رسد که کلاً اندیشهٔ همگرایی به سوی تمدنی عام و کلی را، که بنیان فلسفهٔ تاریخ نهضت روشنفکری بود، قبول ندارد.

شاید در گزارش برلین از نهضت روشنفکری و از نهضت رمانتیک ضد روشنفکری پارادوکسی عمیقتر از آنچه تاکنون بازنموده ایم وجود داشته باشد. زیرا برلین آن آموزه های مونیستی را که حیاتبخش بسیاری از اندیشه ها و اعمال تو تالیتری بوده اند به نهضت روشنفکری مر تبط میکند، و از سوی دیگر تأیید پلورالیستی ارزشهای توافق ناپذیر را که نظر منتقدان رمانتیک نهضت روشنفکری بود منبع اصلی مفاهیم مُدرن تساهل و تسامح می داند. ظاهراً به نظر او منتقدان رمانتیک غیرلیبرال نهضت روشنفکری بسی بیش از متفکران لیبرال خود نهضت روشنفکری به آرمانهای لیبرالی مدد رسانده اند. اگر چنین باشد، این را هم باید به حساب یکی دیگر از شوخیهای روزگار در این زمینه، که خود برلین توجه ما را بدانها جلب کرده است، فوق العاده و غریب است.

امّا این سؤال همچنان به قوّت خود باقی است: با توجّه به قید و شرطهای کلّی که برلین برای مفاهیم محوری نهضت روشنفکری قائل می شود یا از برخی از آنها به کلّی دست می شوید، و با توجّه به صحّه گذاشتن او بر برخی از ادّعاهای اصلی نهضت رمانتیک ضد روشنفکری، چه چیزی مؤید لیبرالیسم برلین است؟ چشمانداز لیبرالیسمی از آن نوع که ظاهراً برلین مطرح می کند، و دستکم از بسیاری جهات مهم مقدّمات بنیادینش مابعدروشنفکری است جیست؟ یا به زبانی دیگر، این سؤال مطرح است که پروژه سیاسی و اخلاقی نهضت روشنفکری تا چه حدّ می تواند بپاید اگر که انسان شناسی فلسفی محافظش و تفسیری از تاریخ راکه این مفهوم از انسان پشتیبانش است ویران کنیم و کنار بگذاریم و بدین ترتیب این پروژه را بی بنیان کنیم؟

## يادداشتهاي فصل ينجم

- 1. Against the Current, p. 12.
- 2. Ibid., p. 22.
- 3. The Crooked Timber of Humanity, pp. 236-7.
- 4. See Berlin, «The Counter-Enlightenment», pp. 9-10.

- R. Jahanbegloo, Conversations with Isaiah Berlin, pp. 61-5.
- See I. Berlin, "Joseph de Maistre and the Origins of Fascism", in The Crooked Timber of Humanity.
  - 7. Ibid., p. 133.
  - 8. Ibid., p. 125.
  - 9. Ibid., p. 124.
  - 10. Ibid., p. 102.

«The Importance of Herder», in Isaiah Berlin, A Celebration.

- 12. I. Berlin, «The Counter Enlightenment», pp. 4-5.
- 13. I. Berlin, The Magus of the North: J. G. Hamman and the Origins of Modern Irrationalism (London, Murray, 1993), p. 76.
  - 14. Ibid., p. 81.
- L. Wittgenstein, *Philosophical Investigations* (Oxford, Basil Blackwell, 1958), part 1, Section 242.
  - 16. The Magus of the North, pp. 49-50.
- 17. See I. Berlin, «Hume and the Sources of German Anti-Rationalism», in *Against* the Current, p. 182.

- 18. See Berlin, «The Counter-Enlightenment», pp. 7-8.
- 19. The Magus of the North, pp. 27-8.
- I. Berlin, The Age of Enlightenment: The Eighteenth-Century Philosophers (New York and Toronto, Mentor Books, 1956), p. 19.
  - 21. The Crooked Timber of Humanity, p. 237.

<sup>1.</sup> Glaube

## ليبراليسم آكونيستي

ژوزف دومستر در جایی میگوید، روسو می پرسد چرا انسانها که آزاد زاده می شوند همه جا در بند هستند، این بدان می ماند که بپرسیم چرا گوسفندان که به هنگام تولّد مانند گوشتخواران هستند همهجا علف میخورند. بر همین وجه، الکساندر هرتسن، متفكّر راديكال روس، يادآور مي شود كه ما جانوران را براساس انواع جانورشناختی و برحسب خصوصیّات و عاداتی که در اکثر موارد با هم یافت می شوند طبقه بندی می کنیم. بنابراین، یکی از صفات معرف ماهی استعداد و امکان آن برای زیستن در آب است، برای همین، علی رغم آنکه ماهیهای پرندهای هم وجود دارند، دربارهٔ ماهیها به طور کلّی نمی گوییم که طبیعت یا ماهیتشان \_ بعنی هدف «حقیقی» از خلقتشان \_ این است که بیرند، زیرا اکثر ماهیها نمی توانند این کار را بکنند و کوچکترین تمایل و گرایشی هم در این جهت از خود بروز نمی دهند. امًا در مورد انسانها، و صرفاً در مورد انسانها، می گوییم که جزو طبیعت انسان است که به دنبال آزادی باشد، هرچند عدّهٔ بسیار معدودی در طول حیات طولانی نژاد بشر واقعاً به دنبال آزادی بودهاند، و ظاهراً بدین رضایت دادهاند که دیگران بر آنان حکم برانند، و فقط خواستهاند کسانی که برایشان غذای کافی، سریناه، و قواعد زندگی را تأمین می کنند بر آنان خوب حکم برانند، و در پی خودفرمانی نبودهاند. هرتسن می پرسد، جرا فقط باید انسان را براساس آنچه فقط اقلیت

کوچکی در اینجا و آنجا در پی اش بودهاند و تازه از این اقلیت کوچک هم تعداد اندکی در راهش جنگیدهاند، طبقه بندی کرد؟ این تأمّل شکّاکانه را مردی عرضه می کند که در تمام عمر یک عشق واقعی بیشتر بر وجودش حاکم نبود ــ رفتن در پی آزادی شخصی و سیاسی برای ملّت خودش و ملّتهای دیگر، کسی که زندگی عمومی و خوشبختی شخصی اش را فدای همین عشق کرد. آیزایا برلین، «چهار مقاله دربارهٔ آزادی» (۱)

اینکه همه چیز را نمی توان با هم به دست آورد حقیقتی است ضروری و نه ممکن به امکان خاص... شاید آرمان آزادی انتخاب اهداف، بی آنکه ادعای اعتباری ابدی برای آن اهداف داشته باشيم، و پلوراليسم ارزشها كه مرتبط با همين آرمان است، صرفاً ثمرهٔ اخیر تمدّن سرمایهداری رو به افول ما باشد: آرمانی که اعصار دور و جوامع بدوی آنرا نمی شناختهاند، و آرمانی که آیندگان احتمالاً با کنجکاری و حتّی همدلی بدان خواهند نگریست، امّا درست درکش نخواهند کرد. شاید چنین باشد؛ امّا به نظر من هیچ نتیجهٔ شکاکانهای از آن نمی توان گرفت... درواقع، آن شوق و تمنّای ضمانتی برای اینکه ارزشها، در ملکوتی عینی، ایدی و ایمن باشند، شاید چیزی جز همان میل شدید به یقینهای دورهٔ کودکی و ارزشهای مطلق گذشتهٔ بدویمان نباشد. به قول یکی از نویسندگان ستودنی زمانهٔ ما، هیی بردن به نسبی بودن اعتبار و ارزش اعتقاداتمان، و در عین حال یافشاری بی تزلزل بر آنها، چیزی است که انسان متمدن را از انسان وحشى متمايز مىكنده. خواست چيزى بيش از اين، شاید نیاز متافیزیکی عمیق و لاعلاجی باشد؛ امّا اینکه اجازه دهیم چنین نیازی هادی اعمال ما باشد نشانهای مرضی از عدم بلوغ سیاسی و اخلاقی است که همان اندازه عمیق و حتّی خطرناکتر از خود آن نیاز است.

آیزایا برلین، «چهار مقاله دربارهٔ آزادی»[۲]

تز اصلی برلین، یعنی پلورالیسم ارزشی، که نز توافقاناپذیری با قیاسناپذیری عقلانی خیرها و شرهای رقیب و صورتهای زندگی است، این نقش را در اندیشهٔ او دارد که مقام ممتازی به انتخاب کردن به عنوان تجسم خودآفرینی بشر می بخشد. ما از طریق دست زدن به انتخاب خود را همانی مىسازيم كه هستيم البته هميشه در شرايطي دست به انتخاب مي زنيم كه ساختهٔ خود ما نیست. ما بدین علّت می توانیم چنین کنیم که طبیعت ما، برخلاف طبیعت سایر گونه های جانوری که می شناسیم، ثابت و تمامشده نیست؛ طبیعت ما ذاتاً ناکامل است و میتواند با انتخابهایی که میان خیرها و شرهای رقیبی میکنیم که ناگزیر در زندگی با آنها مواجه می شویم، در معرض دگرگونی به دست خودمان قرار گیرد. اگر طبیعت ما عنصری از عدم قطعیّت و عدم تعیّن در خودش دارد، به نحوی که هیچ تک صورتی از زندگی، یا حتّی خانوادهٔ گستردهای از صورتهای زندگی، و هیچ تکسلسله مراتبی از خیرها یا فضیلتها، نمی تواند حقیقی ترین بیان این طبیعت باشد، پس این عدم قطعیّت و عدم تعین را صرفاً به صورت موقّت با اعتقاد یا دلبستگی بی دلیل به یک صورت از صورتهای مختلف زندگی می توان پایان داد ــ صورتهایی از زندگی که ما با آنها آشناییم، یا به صورت تخیلی خود را به ما مینمایانند. در جهان واقعی که محل زندگی ماست، انواع غیرقابل تقلیلی از صورتهای ارزشمند زندگی وجود دارد که خیر و خوبی آنها با هیچ معیار کلّی توافق بذیر نیست، و در درون هریک از این صورتهای زندگی هم خیرها و شرهایی هستند که بر همین وجه توافقناپذیرند. در نظر برلین، دو چیز خودآفرینی از طریق دست زدن به انتخاب را بر ما تحمیل میکند: یکی عدم قطعیت طبیعت ماست، که سبب می شود که هیچ تک صورتی از زندگی برای ما بهترین صورت نباشد، و دیگر تنوّع ارزشهای رقیب و توافق ناپذیری است که ما ناگزیر در زندگی با آنها مواجه ميشويم.

این جایگاه کانونی دست زدن به انتخاب در خودآفرینی، و ضرورت خودآفرینی برای موجوداتی نظیر ماست که بنیان لیبرالیسم را در اندیشهٔ برلین

شكل مي دهد. امّا آيا اين استدلال استدلالي كه از دست زدن به انتخاب به آزادی میرسد، و از پلورالیسم لیبرالیسم را نتیجه میگیرد استدلالی موفقیت آمیز است؟ در این مرحله از تفسیر و ارزیابی آثار برلین، شاید مفید باشد که به صورتی سیستماتیکتر، صریحتر، و تفصیلی تر حلقه هایی را که در انديشهٔ او پلوراليسم را به ليبراليسم پيوند مي دهد مورد بررسي قرار دهيم. ظاهراً سه شاخه استدلال اصلی برای این پیوند در نوشتههای او می توان یافت. نخست، استدلال و برهان برلین در تأیید ارزش آزادی منفی است. استدلال در این جهت که آزادی منفی جزء سازندهٔ خودآفرینی انسان از طریق دست زدن به انتخابهای اساسی میان چیزهای توافق نایذیر است. ارزش آن صرفاً یا حتی در وهلهٔ نخست از آن جهت نیست که جنبهای از استقلال و خو دمختاری عقلانی است، بلکه از این جهت است که شرط لازمی برای آن است که انسانها خود را در هویتهای گوناگونی که اکنون میبینیم یا در طول تاريخ داشتهاند، شكل دهند. حتى اين شرط لازمي براي اكثريت وسيع هو پُتهایی است که خودمختاری در آنها نقش محوری ندارد. آزادی منفی، در نظر برلین، باارزش، و شاید در میان خیرهای سیاسی، برجستهترین ارزش است، زیرا خودآفرینی انسان را از طریق دست زدن به انتخاب میان خیرها و شرهای عقلاً غیرقابل قیاس تسهیل می کند. یلورالیسم ارزشی در اینجا به این ترتیب مؤید لیبرالیسم است که از طریق انتخابهای تحت حفاظت آزادی منفی است که ما راه خود را از میان ارزشهای توافق ناپذیر می کشاییم و ارزش مورد نظر خود را انتخاب ميكنيم.

این استدلال وجهی منفی هم دارد که می توان آن را به نحوی عیان کرد که شاخهٔ دوّم استدلال برلین از پلورالیسم به لیبرالیسم را روشن کند. زیرا، اگر خیرها (و شرهایی) هستند که عقلاً توافق ناپذیرند، پس هیچ مرجع سیاسی نمی تواند دلیل مناسبی برای تحمیل هرگونه ترکیب خاصی از این خیرها و شرها بر هیچیک از شهروندانش داشته باشد. در واقع، چون افراد مختلف قادر خواهند بود در زندگیهایشان تلفیقی از خیرهای توافق ناپذیر را تجسم بخشند

که اساساً در زندگی واحدی قابل تلفیق نیستند، دلیل کـافی و وافـی وجـود خواهد داشت که مرجع سیاسی از تلاش برای هرگونه تحمیل الگوی زندگی بر اتباعش **برهیز و خودداری کند**. استیون لیوکس ۱ این استدلال را چنین عرضه میکند: زمانی که پذیرفتیم هیچ دراه حلّ قطعی یگانه و عقلانی وجود ندارد که برای همه مجاب کننده باشده، نتیجه می گیریم که «نه فقط از نظر شهر وندان، بلکه از هر نظر، غیرعقلانی است که دولت بخواهد راه حلّ واحدی را بر برخی از شهروندانش تحميل كند،١٣١٤برنارد ويليامز ٢ هم با استدلالي ديگر ميگويد اگر پلورالیسم ارزشی درست و صادق باشد، دولت به دلایل کافی و وافی باید از مداخلهٔ اقتدارگرایانه در زندگی مردم بیرهیزد. استدلال او اینگونه است: هاگر ارزشهای اصیل متعدّد و رقیبی وجود دارند، پس هر جامعهای هر قدر که بیشتر در جهت تکارزشی شدن پیش برود، ارزشهای اصیل بیشتری را نادیده میگیرد و سرکوب میکند. بیشتر در اینجا به معنای بهتر است.۴۱۴انش و اساس این استدلالها این مدعاست که اگر تز رادیکال پلورالیسم ارزشی در مورد قیاسناپذیری عقلانی خیرها و شرها صادق باشد، پس دولت همرگز نمى تواند توجيه عقلاني كافي براى تحميل هيج نوع رد بندى خاص ارزشي بر مردم داشته باشد (به استثنای این ارزش که امکان هرگونه زندگی ارزشمند را تأمین و تضمین کند.) و چون تحمیل هرگونه ردمبندی از ایندست منجر به خفه کردن یا تحقّق ناقص برخی ارزشهای اصیل می شود، دولت بنا به دلایل کافی و وافی نباید وارد سیاستگذاریهای اقتدارگرایانه یا غیرلیبرالی از این دست شود. سومین شاخهٔ استدلال در مورد پیوند ضروری پلورالیسم با لیبرالیسم از همین شاخهٔ دوّم استدلال نتیجه می شود، و این مطلب را پیش می کشد که انكار اقتدارگرایانهٔ آزادی، پیش فرضش انكار حقیقت بلورالیسم ارزشی است. این استدلال را برنارد ویلیامز بسیار خوب بیان کرده است. او میگوید: «آگاهی از تکثّر ارزشهای رقیب خود یک خیر است که قوامبخش شناختی از حقیقتی

<sup>1.</sup> Steven Lukes 2. Bernard Williams

بنیادین و مطلق است... در اینجا برلین... ارزش را در خود شناخت و در خود فهم صادق و حقیقی میبیند، و خود همین را استدلالی به نفع جامعهٔ لیبرالی در نظر میگیرد که جامعهٔ لیبرالی بیش از هر جامعهٔ دیگری بیانگر فهمی از ماهیّت پلورالیستی ارزشهاست،۱۵۱ در اینجا باز استدلال دو لایه است: اینکه جوامع یا رژیمهای تو تالیتر یا غیرلیبرالی ضرور تا به انکار اصالت یا اعتبار ارزشهایی برمی خیرند که آنها را سرکوب میکنند یا مورد بیمهری قرار می دهند؛ و اینکه جوامع لیبرال جوامعی هستند که در آنها حقیقت پلورالیسم ارزشی پذیرفته می شود و مورد تجلیل قرار می گیرد.

پس در اندیشهٔ برلین تز اصلی پلورالیسم مؤید و پشتیبان لیبرالیسم است؛ اما این لیبرالیسم لیبرالیسمی متمایز و بسیار بکر و اصیل است. لیبرالیسم برلین که اگر اشتباه نکنم، عمیقتر از هر لیبرالیسم دیگر در زمانهٔ ما یا شاید هر زمان دیگر مورد مداقه قرار گرفته و قدر تمندانه از آن دفاع شده ـ راهش را به گونهای اساسی و ریشهای از لیبرانیسمهای دیگری که در دورهٔ بعد از جنگ بر فلسفهٔ سیاسی حاکم بودند، و درواقع از همهٔ لیبرالیسمها از زمان جان استیوارت میل، از جهات مهم بسیاری جدا میکند. خصلت آگونیستی آن، اذعانش به تنوع فرو ناکاستنی خیرهای رقیب، از جمله آزادیهای منفی و مثبت، آنرا از همهٔ لیبرالیسمهای اخیری که خود را درگیر «نظریههای عدالت» یا آزادی صرفاً یکی از خیرهای توافق ناپذیر بسیار است، بلکه آزادیهای مختلف، آزادی صرفاً یکی از خیرهای توافق ناپذیر بسیار است، بلکه آزادیهای مختلف، اعسم از منفی و مثبت، خود رقیب یکدیگر و غیرقابل تلفیق، و بعضاً توافق ناپذیرند، به نحوی که باید میان آنها هم دست به انتخاب زد، آن هم بی آنکه از مدد و یاری معیاری جامع یا نظریهای فراگیر بهرهمند باشیم، همهٔ آن لیبرالیسمهای دیگری را که ذکر کردیم ویران میکند.

همهٔ لیبرالیسمهای حاکم و مسلّط زمانهٔ ما، چه روایتی از لیبرالیسم هابزی یا لاکی باشند، چه روایتی از لیبرالیسم کانتی یا میلی، در بطن خود درک و مفهومی از انتخاب عقلانی دارند که پلورالیسم ارزشی برلین متزلزلش میکند. اگر اشتباه نکنم، لیبرالیسم برلین قویترین و قانعکننده ترین لیبرالیسمی است که تاكنون عرضه شده است، زيرا به محدوديّت انتخاب عقلاني اذعان ميكند و بـر واقعیّت انتخاب رادیکال و اساسی صحّه میگذارد. همهٔ لیبرالیسمهای مرسوم انواعی از عقلگرایی سیاسی و اخلاقی هستند که در نظریّه هایشان پیش آمدن هرگونه معضل غيرقابل حلّ و فصل ناشي از نقص شيناخت، فهم، يـا استدلال ماست که به هرصورت در اساس قابل علاج است، حال آنکه لیبرالیسم برلین موضع خود را بر تجربهٔ ما در زندگی اخلاقی و سیاسی با همهٔ انتخابهای رادیکال و اساسي اش استوار مي كند. اگر من در اين عقيده خود به خطا نرفته باشم كه ليبراليسم برلين قويترين صورتي از نظرية ليبرالي است كه ما داريم، بس اين پرسش که آیا درواقع این لیبرالیسم است که از تأیید و پشتیبانی پلورالیسم ارزشی برخوردار میشود، یا اینکه در نهایت این پلورالیسم است که حقیقتی عمیقتر دارد و حقیقتی است که پایه های لیبرالیسم را در مقام آرمانی سیاسی که مدّعی عقلانیّتی عام است مىلرزاند، پرسش كوچكى نيست. پرسش درواقع اين است كه آيا اين صورت لیبرالی زندگی است که بهترین و آرمانی ترین صورت برای انسانهاست، یا اینکه این صورت را هم درواقع باید صورتی از زندگی در میان صورتهای بسیار دانست که هیچ بنیادی در طبیعت بشر یا تاریخ نوع بشر به طور کلی ندارد. یا اگر بخواهیم پرسششمان را به حادترین صورتش مطرح کنیم، پرسش ما این صورت را به خود خواهد گرفت که آیا پلورالیسم و لیبرالیسم، در کل یا درطیف وسیعی از شرایط تاریخی، از نظر بیامدهای عملی احتمالاً رو در روی هم قرار نخواهند گرفت و رقیب هم به حساب نخواهند آمد؟

یک استدلال در تأیید این ادّعا که پهلورالیسم ارزشی و لیبرالیسم به هیچروی کشاکشی با هم ندارند توسط لیبرالهای ستّتی، چه با جهتگیری اختیارگرایانه و چه با جهتگیری مساوات طلبانه، عرضه شده است. در نظر آنان تز پلورالیستی توافق ناپذیری ارزشی تزی در ارزش شناسی و در نظریّهٔ

<sup>1.</sup> axiology

ارزشی یا خیر است، و ربطی به اصول حق نمی یابد. این استدلالی است که لیبرالهای کلاسیک متأخر پیش بردهاند،۱۶۱ و اصل پیشنهاد هم از طرف ليبرالهاي كانتي نظير جان راولز بو ده است. ١٧] اين متفكّران ليبرال معتقدند كه توافقناپذیری میان ارزشها ساعم از خیرهای خاص یا مفاهیم کلّی خیر ـ عملاً موافق و مؤیّد اصول لیبرالی هستند، زیرا کمک میکنند تا مفاهیم لیبرالی عدالت و حقوق، که نه تجسم مفهوم خاصی از خیر هستند و نه چنین چیزی پیش فرضشان است، توجیه شوند. در ایس نگاه استاندارد لیبرالی، اصول عدالت یا آزادی خیرهایی جوهری نیستند که در برابر سایر خیرها قرار گیرند، بلکه اصولی تنظیم کننده، اصول حق، هستند که شرایطی را مقرّر می کند که در آن می توان به تعقیب خیرهای رقیب و مفاهیم مختلف رقیب از خیر پرداخت. اصول لیبرالی عدالت و آزادی اصولی فریضهای هستند که مقیدات رفتن به دنبال خيرها را معيّن مي كنند؛ اين اصول از مقولهاي متفاوت از خود خيرها هستند. این اصول تنظیمکنندهٔ حق، طبق این دیدگاه، خصوصاً در صورتی که یلورالیسم ارزشی را صادق بدانیم، یعنی اگر واقعاً ارزشهای تبوافی ناپذیری وجود داشته باشند، ضرورت پیدا میکنند و به کار می آیند. زیرا، اگر تنز توافقناپذیری درست باشد، پس مفاهیم بیشینه کردن یا بهینه کردن آنچه ارزش دارد، چنانکه در فایدهگرایی کلاسیک، کمالگرایی، و آموزههای مرتبط مطرح می شود، قابل اعمال نخواهد بود. پس در این دیدگاه استاندارد لیبرالی، كه در آن اصول ليبرالي اصول حق هستند، نه تنها كشاكشي ميان ليبراليسم و پلورالیسم ارزشی وجود ندارد، بلکه پلورالیسم عملاً موافق و درخور ليبراليسم است.

این استدلال عام لیبرالی، اگرچه مستذل و محکم است و ارزش بررسی جدی را دارد، اما کاملاً درخور آن قدرت تام پلورالیسم ارزشی برلین (یا نوع دیگر پلورالیسم ارزشی که جانبخش لیبرالیسم جوزف راز است) نیست. درواقع این استدلال دقیقاً حقیقت آن لیبرالیسمهای مرسوم و سنتی را پیش فرض میگیرد که پلورالیسم ارزشی برلین به مبارزه و توان آزمایی

میخواند، و این ادّعای برلین که آزادیها خود ممکن است تجسّم ارزشهای رقیب و توافق ناپذیر باشند، اگر اعتباری داشته باشد، آن لیبرالیسمها را از پایه ویران می کند. نقص اصلی در این استدلال عام و مشترک در این فرض است که اصول آزادی یا عدالت را می توان از نیروی زورآور توافق ناپذیری ارزشی مصون داشت. اگر راهی که برلین رفته است راه درست باشد، چنین فرضی توهمی بیش نیست، زیرا آزادیهایی هستند که متضاد ند، برابریهایی که رقیبند، و عدالتهایی که اقتضانات ناسازگار دارند. علاوه بر این، این عناصر رقیب در اخلاق سیاسی لیبرالی بیانگر ارزشهایی خواهند بود که بعضاً ماورای قیاس عقلانی اند. اگر، آنگونه که برلین آشکارا معتقد است، و همانگونه که تجربه نشان می دهد، آزادیهای منفی نظام هماهنگی را تشکیل ندهند بلکه غالباً با هم نشان می دهد، آزادیهای منفی نظام هماهنگی را تشکیل ندهند بلکه غالباً با هم اعتبار و وزن و ارزشی به این آزادیهای رقیب نسبت دهیم. امّا بعضاً ما معیاری نداریم و نخواهیم داشت تا با ارزی مشترک این آزادیهای رقیب را نسداریم و نخواهیم داشت تا با ارزی مشترک این آزادیهای رقیب را نسداریم و نخواهیم داشت تا با ارزی مشترک این آزادیهای رقیب را نسترک این آزادیهای رقیب را رزشگذاری کنیم؛ ارزشهای آنها توافق ناپذیر خواهد بود.

وضع چنین خواهد بود اگر آزادیهای رقیب مورد بحث در مفاهیم مختلفی از زندگی خوب نقش مهمی ایفا کنند، یا اینکه در ستهای فرهنگی متفاوتی جایگیر شده باشند. این تصوّر که آزادیها نمی توانند در اقتضائات عملیشان رقیب یکدیگر باشند در ظاهر امر فرضی خیالی است. این فرض هم که چنین تضادهای به هنگام رخ دادن می توانند با توسّل به اصولی که مجموعهٔ منحصر به فرد و یگانهای از تعادل و توازن میان آزادیها را تجویز میکنند حل شوند، بدین معناست که فرض کنیم نوعی اخلاق سیاسی کلاً فریضهای می تواند وجود داشته باشد. این بدان معناست که از پیش فرض کنیم که لیبرالیسمی مبتنی بر حقوق که در هیچ نقطهای بستگی به مفاهیم بحثانگیزی در مورد خیر ندارد امکان وجود دارد و چنین لیبرالیسمی هرگز در کاربردش با داوریهایی مشتمل بر توافقناپذیرها رویارو نخواهد شد. اینها همه فرضهای نیرومند بعید و ناموجهی هستند، و پیش فرضشان این است که اصول حق را

می توان از تضادهای میان خیرها در امان نگاه داشت.

این دیدگاه آخر دیدگاهی است که برلین و راز قویاً رد و انکارش میکنند، چون در نظر آنان حقوق فقط از طریق سهمی که در علائق و منافع انسانی ایفا میکنند تعیّن پیدا میکنند\_علائق و منافعی که خود محتوایشان بیچیده و متغیر است و ممکن است دربرگیرندهٔ تضادهایی باشند که عقلاً قابل داوری نيستند. اين نظر استاندارد كه اصول ليبرالي اصول تنظيمكننده هستند كه م توان آنها را در محتوا و کاربر دشان از تضادهای عمیق ارزشها جیدا نگاه داشت این واقعیت را پایمال می کند که آزادیها و برابریهایی که این اصول مشخّص میکنند تمام محتوا و وزن و اعتبارشان را از سهمی که در صورتها و جنبه های شکوفایی بشری دارند به دست می آورند و همینها هستند که خود چنین تضادهایی را پدید می آورند. مثلاً، اگر آزادیهای جنسی خاصی اقتضائات مغایر و متضادی با هم یا با سایر آزادیها داشته باشند، اگر مثلاً آزادی اقلیتهای جنسی برای علنی کردن گرایش جنسی شان با استفاده دیگران از آزادی شان بسرای شرکت در اجتماعات، استخدام شدن در مدارس با انستیتوهای مشابه در تضاد باشد، هیچ راهی برای حلّ و فصل این تـضادها بدون توسّل به تأثیر آزادیهای مختلف بر رفاه و آسایش انسانی وجود نخواهد داشت؛ و هرگونه ارزیابی این تأثیر موکول به توسّل به داوری وزن و اعتبار نسبى منافع و علائقي خواهد بودكه شامل مفاهيم بغرنج مورد مناقشه از زندگی خوب و توافق ناپذیریها حتّی در محدودهٔ آن جنبه هایی از این مفاهیم است که مورد نزاع نیستند بلکه اعتقادی مشترک هستند. نظر لیبرالی سنتی این واقعیّت حیاتی را نادیده می گیرد که پلورالیسم ارزشی، اگر صادق باشد، ضربهٔ مرگباری بر پروژهٔ کانتی فلسفهٔ محض حق وارد میآورد. پلورالیسم ارزشی همچنین برای نظریّه های لاکی حقوق بنیادین، و برای گزارشی که از قانون طبیعی ارائه می شود و این گونه نظریه ها ضرورتاً بر آن استوارند مهلک و مرگبار است. يقيناً در نظر برلين، بلوراليسم ارزشي محدود به مفاهيم خير نميشود، بلكه راهش را تا به انتها دنبال مي كند و به عمق به سراغ اصول عدالت و حقوق مي رود. اگر پلورالیسم ارزشی برلین در مورد اصول حق نیز مانند مفاهیم خیر صدق کند، آیا اتّهام عامّ نسبی گرایی اتّهامی قوی علیه او نخواهد بود؟ این ایراد بالقوّه ایرادی بسیار جدّی تر است که سندل آن را به خوبی بیان کر ده است. سندل به قطعهای از جهار مقاله دربارهٔ آزادی که در ابتدای این فصل نقل کر دیم اشاره می کند ـ همان قطعهای که در آن برلین از دیکی از نویسندگان ستو دنی زمانهٔ ماه، و درواقع یوزف شومیتر یاد می کند و این جمله اش را نقل می کند که هیی بردن به نسبی بودن اعتبار و ارزش اعتقاداتمان، و در عین حال یافشاری بی تزلزل بر آنها، چیزی است که انسان متمدّن را از انسان وحشی متمایز م كنده. يس از آن سندل مي يرسد: «اگر اعتقادات كسى فقط اعتبار نسبى دارد، چرا باید بی تزلزل بر آنها یای فشارد؟ در جهانی اخلاقی که آرایش و نظمی تراژیک دارد، یعنی همان جهانی که برلین پیش چشم دارد، آیا آرمان آزادی کمتر از سایر آرمانهای رقیب در معرض توافق نایذیری ارزشهاست؟ و اگر چنین است، موقعیت ممتاز آن در چیست؟ و اگر آزادی هیچ موقع و مقام ممتاز اخلاقی ندارد، اگر آزادی هم صرفاً ارزشی در میان ارزشهای بسیار دیگر است، پس چه دفاعی داریم که از لیبرالیسم بکنیم؟۱۸۱۹سندل میگوید، دبرلین به نحو خطرناکی نزدیک است که در همان غرقاب نسی گرایی غرق شوده. این ایراد سندل درواقع یک استدلال نیست بلکه دو تاست. نخست این ادّعای آشناست که لئو اشتراوس پیشتر با آن لجاجت خیاص خود و كندذهنياش مطرح كرده بود،١٩١ كه برلين نسبي گراست. اين صرفاً تأكيدي جزمگرایانه بر این نکته است که پلورالیسم عینی در اخلاق، یعنی موضعی که برلین همواره از آن دفاع کرده است، چیزی محال و ناممکن است. پاسخ این ادّعا را مایکل والتسر ۲ به خوبی داده است و گفته است بیلورالیسم وواقعاً مي تواند به بار بنشيند، حتى مي توانيد بيه عنوان حياصل ضروري آزادي و

<sup>1.</sup> Leo Strauss، (١٩٧٣\_١٨٩٩). فيلسوف سياسي آلماني-آمريكايي.

خلاقیّت انسان تجلیل شود. امّا این تجلیل متضمّن و مستلزم نسسیگرایسی نیست ـ به دو دلیل: نخست، به این دلیل که کشف جهانی یلورالیستی کشفی واقعی است؛ واقعاً نظرها و نگاهها و راههای بسیاری هست که هر یک ارزش خود را دارند و قابل تلفیق نیستند؛ و ثانیاً، به این دلیل که آزادیی که امکان بروز این نظرها و پیدایش این راهها را میدهد اصالتاً ارزشمند است،۱۰۱، نیازی نیست بیش از این خودمان را معطّل این نقدِ آشنای اشتراوس کنیم.۱۸۱۱ این نقد کاملاً متمایز از این ایراد واقعاً جدّی است که هیچ چیز در اندیشهٔ برلین نیست كه مقام و موقع ممتازي به ليبراليسم بدهد. زيرا طبيعي است كه متفكران غیرنسبی گرایی بسیاری هستند که لیبرال نیستند ـ اکثریّت قریب به اتّفاق فیلسوفان سیاسی و اخلاقی کلاسیک، که سرسلسلهشان ارسطوست، آشکارا در همین مقوله جای می گیرند. این درست است که، اگر برلین نسبی گرا مىبود، ليبراليسم هيچ امتياز و اقتدار خاصى نمىداشت؛ امّا اين يـادآورى و ملاحظهای پیش یاافتاده است که چندان جالب نیست. برای مقاومت در برابر ایراد دؤم و اساسی تر سندل، یعنی اینکه هیچ چیز در بلورالیسم برلین نشان نمی دهد که چرا آزادی انتخاب نباید صرفاً ارزشی در میان ارزشها باشد، لازم است کاری فراتر از اثبات این نکته کنیم که برلین نسبی گرا نیست؛ لازم است نشان دهیم چگونه پلورالیسم ارزشی از نوعی که برلین مدافعش است با اولویّت آزادی انتخاب وفق دارد و حتّی بشتیبان و مؤیّد آن است\_آزادی انتخابي كه طبق گزارش برلين و گزارش ديگران قوامبخش و سازنده ليبراليسم است. آیا می توان این کار را کرد؟

گفته های خود برلین در مورد رابطهٔ پلورالیسم و لیبرالیسم کلاً یکدست و کاملاً همخوان نیستند. او تأکید کرده است که این دو آموزه «مفاهیمی یکسان یا حتّی همپوشان نیستند»، در واقع «این دو آموزه ربط منطقی به هم ندارند». [۱۲] در عین حال، در جایی دیگر گفته است، «پلورالیسم مستلزم... حداقلی از تسامح و تساهل است... ۱۳۱۵ و در رساله ای اخیر، که همراه با برنارد ویلیامز نوشته است، کوشیده است در برابر استدلالهایی مقاومت کند که مدعی اند

می توانند نشان دهند که صدق پلورالیسم هرگونه دفاع عقلانی از لیبرالیسم را تضعیف می کند و صورت لیبرالی زندگی را صرفاً در مقام امکانی در میان امکانهای انتخاب دیگر می نشاند.۱۴۱۱ستراتژی من در تفسیر این خواهد بود که فرض را بر این بگذارم که هم این ادّعا که پلورالیسم مستلزم و متضمّن لیبرالیسم است و هم این ادّعا که این دو آموزه کلاً جدا و مستقل از هم هستند مبتنی بر مدارک و مستنداتی در نوشتههای برلین هستند و می توان این مدارک و مستندات را عرضه کرد. بر همین وجه، و به اتّکای همین فرض نخست، باز فرضم این خواهد بود که هم این تز را در نوشتههای برلین می توان یافت که لیبرالیسم به واسطهٔ طبیعت انسان به عنوان موجودی انتخابگر، داعیهٔ عقلانیّت لیبرالیسم به واسطهٔ طبیعت انسان به عنوان موجودی انتخابگر، داعیهٔ عقلانیّت جهانشمول دارد، و هم این تز را که لیبرالیسم اعتقادی اخلاقی و سیاسی است که هیچ ادّعای عام و جهانشمولی نسبت به عقل و خرد ندارد. با تو جَه به اینکه شواهد و مدارک در نوشتههای برلین کلاً فارغ از ابهام نیستند، مسئلهٔ تفسیر نوشتههای برلین در قیاس با این سؤال جوهری در درجهٔ دوّم اهمیّت قرار میگیرد: آیا پلورالیسم ارزشی مؤید لیبرالیسم است، یا اینکه این دو می توانند در تضاد با هم قرار گیرند؟

پیشتر سه شاخهٔ استدلالی را که طبق آنها پلورالیسم ارزشی ممکن است مؤید ارزشها و ورزشهای لیبرالی، خصوصاً ارزشها و ورزشهای مرتبط با آزادی منفی و تساهل و تسامح باشد، یادآور شدم. حال می ماند اینکه بررسی کنیم چگونه پلورالیسم و لیبرالیسم ممکن است در رقابت قرار گیرند. ظاهراً سه استدلال مؤید این ادّعای متقابل است که چنین رقابتی نه تنها ممکن است، بلکه عملاً گریزناپذیر است. اجازه دهید نخست آن استدلال آخر از سه استدلالی را که پلورالیسم ارزشی را به لیبرالیسم ربط می داد بررسی کنیم استدلالی که می گفت جوامع یا رژیمهای تو تالیتر یا غیرلیبرالی ناگزیرند به انکار حقیقت پلورالیسم ارزشی برخیزند. این مطلب فقط در مورد آن دسته از نظمهای غیرلیبرالی مصداق دارد که مبتنی بر آن فرض و مقدّمهٔ عامگرایانهٔ غربی هستند که پلورالیسم ارزشی ریشهاش را میزند. این درست است که غربی هستند که پلورالیسم ارزشی ریشهاش را میزند. این درست است که

پلورالیسم ارزشی ادّعاهای کلّی و عامگرایانهٔ جوامع غیرلیبرالی مارکسیست، فایده گرا، پوزبتیویست، افلاطونی، مسیحی، یا اسلامی را از بنیاد تضعیف میکند، امّا تاریخ بشر تا به امروز، و چشمانداز بشری در آیندهٔ محتمل، مملوّ از فرهنگهای غیرلیبرالی بوده و خواهد بود که از نظر ارزشهایی که مدّعی تجسّم بخشیدنشان هستند خاص نگر و خاص گرا هستند نه کلّ نگر و عامگرا. رژیمهای اقتدارگرایی که آموزههای هندو، شینتو، یا یهودی ارتدکس پشتوانه شان هستند، یا صرفاً به دنبال حفظ شیوهای محلّی از زندگی هستند، هیچیک از آن ادّعاهای عام گرایانه ای را ندارند که پلورالیسم ارزشی مورد حمله قرار می دهد. آنچه کلاً لازم است از سوی اینگونه جوامع غیرلیبرالی گفته شود این است که آنها صورتهای ارزشمندی از زندگی را در دل خود حفظ کرده اند که راه دادن به آزادی انتخاب آن صورتها را تعدیل میکند یا از میان می برد. اگر چنین چیزی را بپذیریم، چرا ارزش انتخاب بی تزاحم همیشه میان می برد رازش آن صورتهایی از زندگی که با چنین انتخابی از هم می پاشند فایق باید بر ارزش آن صورتهایی از زندگی که با چنین انتخابی از هم می پاشند فایق باید بر ارزش آن صورتهایی از زندگی که با چنین انتخابی از هم می پاشند فایق آید؟ چگونه می تواند چنین باشد، اگر که پلورالیسم ارزشی حقیقت دارد؟

ادّعای متقابل در برابر سومین استدلالی که از پلورالیسم ارزشی به لیبرالیسم میرسد این است که رژیمهای غیرلیبرالی خاص گرا و خاص نگر نمیخواهند بر اقتدار و مرجعیّت منحصر به فرد و تام و عام شیوه هایی از زندگی که در کنف حمایت خود دارند تأکید ورزند، و نمیخواهند منکر ارزش سایر شیوههای زندگی، مثل شیوه های دیگر خاصگرایانهٔ غیر لیبرالی، یا حتی (از این جهت) صورتهای لیبرالی زندگی شوند. در واقع، چون فرهنگهای خاصگرا از استدلال فراگیر و عام پرهیز دارند، می توانند ببرخلاف مسیر استدلالی که بحثش را میکنیم برهیز دارند، می توانند برای پذیرش و درک پلورالیسم ارزشی و پیامدهای قهری آن، یعنی ارزش و اعتبار صورتهای اساساً مختلف زندگی داشته باشند. این رژیمهای عامگرا هستند که در این زمینه مشکل دارند.

مسير دوّم استدلال از پلوراليسم به ليبراليسم نيز بهتر از عهد، پاسخگويي

برنمی آید. در واقع، این استدلال آن راه دیگر را قطع می کند و می بندد. اگر جوامع لیبرالی را باید بر این مبنای پلورالیستی مرجع دانست که ارزشهای اصیل بیشتری را نسبت به جوامع غیرلیبرالی در پناه می گیرند، پس آیا نمی توان نتیجه گرفت که جهان انسانی غنی تر از اپنی که هست خواهد بود اگر غیراز جوامع لیبرالی دربرگیرندهٔ جوامعی غیرلیبرالی هم باشد که صورتهایی ارزشمند از زندگی را در دل خود جای دادهاند که در غیراین صورت از میان مى رفتند؟ اعتقاد به اينكه فقط شيوه هاى ليبرالي زيستن ارزشمندند، يا هميشه ارزشمندتر از صورتهای غیرلیبرالی زندگی هستند، بدین معناست که برای آزادی انتخاب ارزشی برتر قائل شویم، که اگر پلورالیسم ارزشی صدق و حقیقت داشته باشد، چنین چیزی ناموجه و دفاعنایذیر است. این بدان معناست که بگوییم، هرگاه حفظ یا بسط تنوّع صورتهای ارزشمند زندگی با آزادی منفی در تعارض قرار گیرد، همیشه این ارزش اوّل است که باید فدا شود. امّا اگر تنوّع با آزادی در تضاد قرار گیرد، و اگر تنوّع مربوط به صورتهای ارزشمند زندگی باشد که بیانگر نیازهای اصیل انسانی و تجشم بخش گونه های اصیل شکوفایی انسان است، چرا باید همیشه آزادی را بر تنوع برتری داد\_خصوصاً اگر مدّعی باشیم که پلورالیست ارزشی هستیم؟ این ادّعاکه باید چنین باشد بدین معناست که هیچ صورتی از زندگی، اگر نتواند نیروی دست زدن به انتخاب آزاد توسّط اعضایش را بـرتابد، شـایستگی بـقا ندارد. امّا چنین چیزی دقیقاً همان فلسفهٔ محض حقّ است که بـلورالیسـم ارزشی برلینی آن را از ارج و قُرب می اندازد.

استدلال از پلورالیسم به لیبرالیسم باید در این نقطه به نخستین رشتهٔ استدلال از سه رشته بازگردد\_ یعنی این استدلال که میگوید اگر ارزشها حقیقتاً توافق ناپذیر باشند، آنگاه هرگز دلیل موجهی برای تحمیل رتبهبندی خاصی از آنها بر هیچکس وجود ندارد. این شاید ساده ترین و در عین حال بالقوّه قدر تمند ترین استدلال در میان سه استدلال باشد، زیرا مستقیماً می خواهد مقام و موقع ممتاز انتخاب را از پلورالیسم ارزشی اخد کند.

متأسّفانه این هم راه به جایی نمیبرد. زیرا زمانی که رژیم غیرلیبرالی خاص گرایی رتبهبندی خاصی از ارزشهای توافقناپذیر را بر اتباعش تحمیل میکند، مدّعی نمی شود که این یگانه رتبه بندی عقلانی است یا حتی بهتر از سایر رتبهبندیهایی است که در حال حاضر در جهان می توان یافت. چنین رژیمی کافی است مدّعی شود که این رتبهبندی در شیوهٔ خاصّی از زندگی، که خود ار زشمند است، جابگیر شده است و برای بقای آن ضروری است، و این رتبهبندی و آن شیوهٔ خاصی از زندگی که این رتبهبندی مؤید و پشتیبان آن است، اگر امکان دست زدن به انتخاب بی تزاحم فراهم شود، در خطر خواهد افتاد. به عبارت دیگر، رژیم خاص گرایی که رتبهبندی خاصی از ارزشهای توافق ناپذیر را بر اتباعش تحمیل می کند، مدّعی توجیهی خاص یا یگانه برای آن رتبهبندی نخواهد شد. چنین رژیمی مدّعی توجیه عقلانی است، اما نه برای آن رتبهبندی خاص ارزشهای توافق نایذیری که تنجمیل می کند، بلکه برای این عملش که آن رتبهبندی را به عنوان عنصری ضروری در شیوهای ارزشمند از زندگی حفظ می کند. هرچه باشد، این همان ادّعایی است که در جوامع ليبرال، مثلاً زماني كه به دنبال توجيه حقوقي عدم يذيرش چندهمسری بودهاند، غالباً و به گونهای موجّه مطرح کردهانند، و هرگز ادعایشان این نبوده است که تکهمسری ارزش خاصی دارد، بلکه تکیهشان به نقش تکهمسری در شیوهٔ خاصی از زندگی بوده است که ارزش حفظ و تجدید را دارد. اگر چنین استدلالی در کاربر دهایش در جوامع لیبرالی قوّت و قدرت دارد، چرا نباید در مورد شیوههای کلّی زندگی که غیرلیبرالی هستند قؤت و قدرت داشته باشد؟ چگونه كسى كه خود را بلوراليست ارزشى میداند می تواند در برابر نیروی برتر این استدلال مقاومت کند؟

این جواب به هیچ دردی نمیخورد که بگوییم شیوه های غیرلیبرالی زندگی می توانند به صورت جزیره هایی در دل جوامع لیبرالی به حیات خود ادامه دهند، زیرا، گرچه این مطلب تا حدودی درست است، اما چنین جزیره هایی شیوه های کامل زندگیی نیستند که این جزایر را پدید آورده اند، و

به احتمال زیاد بسیاری از فضایل فرهنگهای مولّدشان را نخو اهند داشت. این پاسخ عام لیبرالی در واقع این واقعیت ساده را نادیده می گیرد که جوامع لیبرالی گرایش به بیرون راندن صورتهای غیرلیبرالی زندگی و حاشیهای یا گنویی كر دن يا از اهميّت انداختن آنها دارند. اين پاسخ عامٌ ليبرالي از سر اين حقيقت ساده میگذرد که، حتّی اگر فضایل پیش لیبرالی هنوز در جوامع لیبرالی دوامی دارند، فقط به صورت سایهای از فضایل اصلی پیشینشان است و هرگز در کسانی که این فضایل را از خود بروز می دهند به طور کامل تحقّق پیدا نمی کنند. هرچه باشد، این مسئلهٔ ساده و بدیهی صرفاً موردی از موارد استفاده از این بینش بلورالیستی است که فضایل قابل تلفیق نیستند ـ دستکم بی آنکه خسرانی بر یکی از آنان وارد شود؛ و اینکه بسیاری از خیر ها و فضایل اصیل بستگی به ساختارهای اجتماعی خاصی دارند، و برخی از آنها غیرلیبرالی و غیرقابل تلفیق با جوامع لیبرالی هستند و در قالب آنها نم گنجند. این پاسخ به هیچروی پاسخ این سؤال نیست که چرا، اگر شیوهٔ تام غیرلیبرالیی از زندگی ارزشمند است، نباید با همان شرایط خودش، خودش را تجدید کنند، و در شرایطی مجبور شود خود را بازسازد که رژیمهای لیبرالی بر آن تحمیل میکنند؛ چرا، اگر این شیوههای زندگی نیازمند آنند که در قالب ساختارهای اجتماعی غیرلیبرالی، خود را بازسازند، نبایستی از طریق این ساختارها بازسازی شوند؟ علاوه بر این، پاسخ عام لیبرالی، امکان این را هم نادیده میگیرد که رژیمی غیرلیبرالی ممکن است بتواند به صورتی معقول قیدهایی راکه بر آزادی منفی اتباعش میزند برایشان توجیه کند، امّا نه با این استدلال که الگویی از خیرهای توافق ناپذیری که بدین ترتیب حفظشان می کند ناشی از عقلانیتی منحصر به فرد است حجیزی که از دیدگاه پلورالیسم ارزشی نارواست ـ بلکه با این استدلال که این شیوهٔ زندگی خاصی که بدین ترتیب حفظ می شود ارزشمند است. در هر سه رشتهٔ استدلالی که مورد بررسی قرار داديم، استدلال از يلوراليسم به ليبراليسم با شكست مواجمه مي شود، زيرا طیف صورتهای ارزشمند زندگی گستردهتر از آن است که بتواند در دل جامعه ای لیبرال جای بگیرد. و این چیزی است که هر ارزیابی قانعکننده ای که شخص معتقد به پلورالیسم ارزشی انجام دهد تأییدش خواهد کرد.

امًا منظور ابن نيست كه از حقيقت و صدق بلوراليسم نتيجه مي شود كه هیچ دفاعی نمی توان از جامعهٔ لیبرالی به عمل آوردــ یعنی لیبرالیسم صرفاً یک انتخاب در میان امکانهای انتخاب متعدّد است. اگر گمان بریم که پلورالیسم به همین سادگی لیبرالیسم را تضعیف میکند درواقع خود پلورالیسم را زیاده از حد ساده کردهایم. پلورالیسم ارزشی نمیگوید که در شرایط خاص دلایل موجهی برای ترجیح یک ارزش، یا مجموعهای درهم پیوسته از ارزشها، وجود ندارد؛ همچنین، پلورالیسم ارزشی منکر این نیست که ممکن است دلایل موجهی در دوره و شرایط تاریخی خاصی برای ترجیح رژیمی بر رژیم دیگر وجود داشته باشد و وجود هم دارد. مثلاً، در شرايط تاريخي ما، ممكن است اين مطلب حقيقت داشته باشد كه بيشترين بخت برای رسیدن به حداقل استلزامات اخلاقی عام با نهادهای لیبرالی است که فراهم می آید؛ و اگر چنین باشد، همین خود استدلال خوبی برای دفاع از لبراليسم است. اگر خلاف اين فكر كنيم، اگر فكر كنيم كه حقيقت بلوراليسم هرگونه استدلال به نفع لیبرالیسم را ناممکن میکند، در واقع دو ادّعای متمایز را خلط کرده و درهم آمیخته ایم ـ یکی این آموزهٔ (صادق) بلورالیستی است که هیچ معیار عام یا اصل جامعی برای داوری ارزشهای متضاد وجود ندارد، و دیگری این آموزهٔ (کاذب) شکّاکانه که مدّعی است در مواردی که ارزشها در شرایط خاصی با هم تضاد پیدا میکنند هیچ دلیل و منطقی برای حل تضاد به این شیوه و نه آن شیوه نمی توان به دست داد. به عکس، نظر پلورالیستی این است که، اگر نه در تمامی موارد، دستکم در بسیاری موارد، آن بستر سنّت فرهنگی که در آن تضاد میان ارزشها رخ میدهد خود می تواند دلایلی برای حل تضاد به این شیوه و نه به آن شیوههای دیگر به دست دهد. هیچ نتیجهٔ صرفاً ذهن گرایانه ای از حقیفت و صدق بلورالیسم نتیجه نمی شود، زیرا يلوراليسم امكان مي دهد و در مورد پلوراليسم برلين، حتى اصرار مي ورزد

که در هر موردی که ممکن باشد باید تعادل و توازن معقولی میان خیرهای متضاد پدید آوریم، حتّی زمانی که توافق ناپذیری آنها بدین معناست که هیچ اصل یا معیاری وجود ندارد که نشان دهد تعادل و توازنی که ایجاد کردهایم عقلانیّت عام و منحصر به فردی دارد.

آنچه از حقیقت پلورالیسم نتیجه میشود این است که نهادهای لیبرالی نمی توانند هیچ اقتدار و مرجعیّت عامّی داشته باشند. در مواردی که ارزشهای لیبرالی با سایر ارزشهایی که وجودشان بستگی به ساختارهای اجتماعی و سیاسی و صورتهای زندگی غیرلیبرالی دارد در تنضاد قرار میگیرند، و در مواردی که این ارزشها حقیقتاً توافق نایذیرند، اگریلو رالیسم حقیقت داشته باشد، هیچ برهانی دال بر ارجحیت کلّی ارزشهای لیبرالی نمی توان آورد. انکار چنین چیزی به معنای انکار تز توافق نایذیری ارزشهاست. این همان کاری است که کسانی میکنند که بر روایت و صورت ضعیفی از پلورالیسم صحه میگذارند که تلفیق ناپذیری، حتی تلفیق ناپذیری اساسی، بسیاری از خیرهای بشری را میپذیرد، امّا بر قیاس پذیری عقلانی آنها تأکید می ورزد. چنین مواضعی در واقع میخواهند پلورالیسم را از توافقناپذیری و قیاس،ناپذیری ارزشها جداکنند. [۱۵] من در اینجا به بررسی این موضع نمی پردازم، و دلیلش تا حدودی این است که این موضع آشکارا موضع برلین نیست، و تا حدودی هم اینکه چنین موضعی برای آنکه ارزش بحث کردن داشته باشد نیازمند گزارشی عام از این است که چگونه باید میان خیرهای تلفیق نایذیر دست به انتخاب عقلانی زد کزارشی شاید شبیه آنچه در فایده گرایی کلاسیک هست. حال که می دانیم چنین گزارش عامی وجود ندارد، ما می مانیم و این نتیجه که در عین اینکه یلورالیسم ارزشی استدلال دربارهٔ ارزشهای متضاد را در شرایط خاص می پذیرد، امّا هیچ اصل کلّی و عامّی را در داوری تـضادّها نـمی پذیرد. ایس مطلب به هنگام اعمالش بر ارزشهای متجسم در نهادهای لیبرالی، این معنا را به خود میگیرد که این ارزشهای لیبرالی نمی توانند هیچ دعوی برای عقل و خرد ما داشته باشند که با ادّعای خیرهایی که در شیوههای غیرلیبرالی زندگی جای دارند مورد مناقشه قرار نگیرد یا حتّی ساقط نشود. پذیرش و به رسمیّت شناختن این حقیقت است که لیبرالیسم آگونیستی برلین را از همهٔ گونههای سنّتی اندیشهٔ لیبرالی متمایز میکند.

آن يروژهٔ فكري كه ليبراليسم أگونيستي برلين متجسّم ميكند، درآميختن عقلگرایی با رمانتیسم است، و از این طریق است که نهضت روشنفکری را با منتقدان آن در نهضت رمانتیک ضد روشنفکری آشتی می دهد. در این پروژه، آن متفکّر انگلیسی که برلین بیش از همه به او شباهت می یابد، جان استیوارت میل است که در فلسفهٔ او میراث تجربه گرایی انگلیسی و فایده گرایی کلاسیک در ستیز با تأثیرات رمانتیسم و، تا اندازهای، ایدئالیسم آلمانی هستند. تردیدی نيست كه ليبراليسم برلين، در يلوراليسم سيستماتيكش، سنتزى بسيار موفّقتر از سنتز ميل است. با اين همه، رابطهٔ جدلي ميان پلوراليسم و ليبراليسم، كه مطلب اصلی در آثار برلین است، به ما میگوید سنتزی که برلین خواسته است فراهم آورد كاملاً هم موفِّق نبوده است و انديشة او همچنان گرفتار ينجة عدم قطعیّت است. چیزی که خبر از این عدم قطعیّت می دهد این واقعیّت است که اندیشهٔ او بعضاً چهرهٔ لیبرالیسمی عمیقتر و ظریفتر را به نمایش می گذارد که تبارش را به هرروی بباید در سنّت جان استیوارت میل جست، و بعضاً چهرهای ویکویی و هردری را به نمایش میگذارد که در این چهرهاش نقدی است بر لیبرالیسم و نهضت روشنفکری، البته نه از موضع ارتجاعی و سنتی دومستري يا اوكشاتي، بلكه از موضع بلوراليسم و تاريخباوريي از آن نوع كه پیشتر در آثار ویکو و هردر بیان شده ببود. به اعتقاد من، همین عنصر تاریخباورانه در اندیشهٔ برلین است که راهی برای آشتی دادن عقل گرایی با اراده گرایی رمانتیک را، که برلین به دنبال آن است، پیش پای او می گذارد و مقام و موقعیّت خاصی به لیبرالیسم در اندیشهٔ او می دهد.

در جریان تفسیر اندیشهٔ برلین من مکرراً به عنصر اراده گرایس ارجاع و اشاره کردهام. این عنصر در تصدیقات مکرر او که زندگی سیاسی و اخلاقی شامل مواردی از انتخاب رادیکال و اساسی، و اعتقاد بسی مبناست خود را آشکار می سازد. در فصل قبل دیدیم که نقش محوری اراده در امور انسانی یکی از اندیشه های نهضت رمانتیک ضد روشنفکری بوده است که در زمان ما جنبشهایی آنرا اخذ کردهاند که در پی انکار کلی وحدت عقلانی و اخلاقی انسان هستند. در قرن ما، قدرتمندترین اشکال این خاصگرایی، رادیکال و مدرنیست بوده است، نه سنّتگرا\_آموزه ها و جنبشهای فاشیستی مبتنی بـر نژاد یا ملّت، که اندیشه های اصالت و اولویّت و برتری اراده را ترویج می کردند که از رمانتیسم اخذ کرده بودند. این جنبشهای رادیکال تا جایی که در بی خلاصی گریبان صورتهای خاصی از زندگی از جنگ همهٔ معیارهای مشترک انسانی بودند، چنانکه دستکم برخی از آنها آشکارا چنین کردند حمثلاً ناسیونال سوسیالیسم۔روشن است که در پی ویران کردن یا دستکم سركوب و خفه كردن چارچوب عام مقولات و هنجارهاي انديشهٔ اخلاقي بودند ـ مقولات و هنجارهایی که برلین همواره طرحی کلّی از آنها عرضه کرده است. هرقدر هم که محتوای هنجارهای اخلاقی گوهرین و اساسی در طول زمان و از فرهنگی به فرهنگ دیگر فرق کند، باز این هنجارها \_مثلاً انصاف و رعایت منافع و علایق دیگران بنا به درک برلین، افق مشترکی برای بشیر ایجاد میکند، چنانکه فراسوی آن چیزی جز عدم درک و تفاهم نمی ماند، یا به هر صورت چیزی نمی ماند که با حتّی محتوای حداقلّی اخلاق همخوانی داشته باشد. جنبشهای خاص گرا واقعاً رادیکال زمانهٔ ما در بی مخدوش کر دن این افق مشترک بشری بودند. به همین دلیل عامگرایی کمینهٔ اندیشهٔ برلین آنها را محكوم ميكند.

افی اخیلاقی مشترک نیوع بشیر ممکن است رادیکالترین اشکال خاص نگری را از اعتبار ساقط کند؛ امّا به هرصورت با چنین کاری امتیازی به لیبرالیسم نمی دهد. خاص نگری رادیکال را با ادّعاهایی که دارد عنصر دیگری در اندیشه برلین، که آنرا از آموزههای پرجوش و خروش رمانتیک متمایز میکند، باز هم محدود تر می سازد. آن عنصر دیگر در اندیشهٔ برلین این است که خودآفرینی همواره در متن و بستر میراث فرهنگی خاصی رخ می دهد.

طبق نظر برلین، آن خویشتنی که دست به انتخاب می زند، حتی زمانی که انتخابهایش رادیکال و اساسی هستند، خویشتنی انتزاعی یا نامقید نیست؛ این خویشتن خویشتنی است که هوپتش از بیعتهای خاص، ستّهای فرهنگی، و عضویت در کمونته های خاص شکل می گیرد و ساخته می شود، هر قدر هم که اینها پیچیده و متکثر باشند. حتی خویشتنی که در کار خودآفرینی از طریق دست زدن بمه انستخابهای رادیکال و اساسی است خودش را از دهیج، نميسازد و از اخلاً، برنمي آورد. اين درواقع نقش اراده را از آن حالت خدایگونی که در اندیشهٔ فیشته یا نیچه و صورتهای رادیکالتر رمانتیسم دارد بسی پایینتر می آورد. هو پُتهای فردی و صورتهای زندگی فرهنگی مشترک، هیچیک نمی توانند آفریده های اساساً اراده گرایانه ای بر اساس عمل ارادی باشند، زیرا هم افراد و هم مردمان، جه از نظر فکری و چه از نظر احساسی، تحت تأثیر شدید میراثهای زبانی و ورزشی هستند که آنها را از طُرِق گو ناگون شکل می دهند و قالب می زنند. توجه به این نکته به معنای توجه به نکتهای دیگر هم هست که شاید اهمیتش کم نباشد. انتخاب رادیکال یا اساسی، یا تصمیم بیمبنا، در معنای اعمالی که خودشان تعریف خودشان هستند، و نمي توان برايشان دليلي به دست داد، ممكن است همهٔ آن اهميّتي را كه برلين برای این گونه اعمال در زندگی بشر قائل است داشته باشد. امّا با این همه، این اعمال را غالباً، و شاید نوعاً، نسم توان اعتمال ارادی دانست، بیلکه بیشتر بازسازی گذشته نگرانهٔ تجربهٔ بشری هستند، که تجربه را در شکلی نو برای آینده بازم سازند. به عبارت دیگر، انتخابهای رادیکال ممکن است اصلاً مبتنى بر دليل و عقل نباشند، امًا با اين همه اعمال اراده هم نباشند. در واقع، اگر بیانگری با اوازنظرگرایس رمانتیک حقیقت داشته بیاشد، اکثر انتخابهای راديكال نمي توانند اعمال اراده باشند، به عكس آنها بايستي بيان، و شايد بيان تازه، هو پُتها و صورتهایی از زندگی باشند که آن خویشتن انتخابگر در آنها سهیم بوده است. در این معنا، خودآفرینی از طریق دست زدن به انتخاب، حتى با دست زدن به انتخابهاي راديكال، در تمام مدّت بي وقفه ادامه دارد؛ امّا

صرفاً در موارد نادري شكل اعمال اراده را به خود ميگيرد.

شکا گیری فرد انتخابگر براساس زبان و تاریخ خاص، براساس میراث فرهنگی خاص، امکانهای اراده گرایی رمانتیک رادیکال را محدود می کند؛ امّا باز امتیازی به لیبرالیسم نمی دهد، همانگونه که درک و مفهوم برلین از افق مشترک ارزشی انسانها امتیازی به لیبرالیسم نمیدهد. زیرا خویشتنهای خاصی که با دست زدن به انتخاب دستاندرکار خودآفرینی میشوند خودشان ذخایر و تهماندههای صورتهای مشترک زندگی هستند. تا جایی که این خویشتنها همین صورتهای زندگی را از طریق انتخابهایشان تجدید میکنند، آزادی منفی برایشان مهم و بامعنا خواهد بود، امّا در وهلهٔ نخست تا جایی که این آزادی منفی عنصری از آن صورت زندگی باشد که آنها با انتخابهایشان تجدیدش میکنند. آزادی منفی در اندیشهٔ برلین به این دلیل ارزش دارد که شرط خودآفرینی از طریق دست زدن به انتخاب است. خویشتنهایی که از طریق دست زدن به انتخاب آفریده یا اصلاح میشوند، ممكن است خویشتنهایی نیازمند آزادی منفی برای تـداوم خـودآفـرینیشان باشند یا نباشند. هرچه باشد، دست زدن به انتخاب، حتی در غیاب آزادی منفی، ادامه می بابد؛ همانگونه که برلین یادآور می شود، دست زدن به انتخاب ضرورتی در وضع بشری است که از آن گریزی نیست. باز هم، پیوند میان پلورالیسم و لیبرالیسم در این مورد از طریق آزادی منفی شکسته می شود. آنچه به گونهای مؤثر زایل می شود مفهوم اراده گرایی رادیکال خویشتن نامقید است که با توسل به اعمال ارادی، بی میانجیگری هیچ میراث فرهنگی قوام بخشي، خود را مي آفريند.

پذیرش این نکته که رادیکالترین انتخابها نمی توانند اعمال اراده باشند کاملاً با مفاد اندیشهٔ برلین در این موضوع سازگار است. صدق این مطلب به قوّت خود باقی است که اعمال اراده در لیبرالیسم آگونیستی جایگاهی برای خود دارد که در اغلب انواع عقلگرایی لیبرالی چنین جایگاهی به آن داده نمی شود. خود برلین هم به این نکته اذعان دارد. او برای مشروط و مقید کردن

جملهای که پیشتر در مصاحبهای گفته بود داساساً، من عقل گرایس لیبرال هستم ا ۱۶۶ تأکید می کند که داز جهتی و به معنایی، من اگزیستانسیالیست هستم ـ منظورم این است که دلسپردهٔ مجمعالکواکبی از ارزشهایی معیّن هستم، یا در واقع خود را متعهّد و دلسیر دهٔ آنها می یابم۱۷۱، علّتش این است که وزن و اعتبار مجمعالکواکبهای ارزشهای توافق نایذیری که او از آنها صحبت میکند از طبیعت یا فرهنگ مایه نمیگیرد، بلکه این وزن و اعتبار را انتخاب است که به آنها می بخشد. امّا خود مجمع الکو اکب ارزشها مسئله ای مربوط به میراث فرهنگی است؛ آنچه خویشتن انتخابگر را آن انتخابگر خاصی میکند که هست تاریخی است که ممکن به امکان خاص است. با این حساب، آنچه اراده گرایی رادیکال را در اندیشهٔ برلین محدود میکند بیشتر تاریخیت سوژهٔ انتخابگر است تا افق مشترک ارزشهای انسانی. و، هرچند این ظهوری در اندیشهٔ برلین است که خودش ممکن است قبول نداشته باشد، امّا درواقع اگر پایهای برای لیبرالیسم بجوییم، بهترین پایه برای آن واقعیّت تاریخی سوژه انسانی است که دست زدن به انتخاب را سازندهٔ اصلی هویّت خویش می داند، و نه نوعی نتیجه گیری کلّی از حقیقت پلورالیسم ارزشی برای رسیدن به ارزش برين خود انتخاب.

منظورم این است که هیچ راه مستقیم و عامّی نیست که از اندیشهٔ انسان در مقام نوعی که طبیعتش از طریق به کارگیری مکرّر قدرت انتخابش دگرگون می شود، به آرمان جامعهای برسد که در آن دست زدن به انتخاب امر اساسی و محوری در جهت خیر انسان تلقّی می شود.۱۸۱۱در واقع این دو مفهوم و انگاره هیچ پیوند ضروری از هیچ نوعش با هم ندارند. عنصر کلیدی در مفهوم انسان در مقام نوعی که طبیعتش فقط تا حدودی معیّن است، آنگونه که برلین این مطلب را عرضه می کند، تأیید و تصدیق تغییر پذیری تاریخی طبیعت بشری، و این ادّعای مرتبط با آن است که انسانها از طریق تفاوتهای فرهنگی است که هویّتهای خاصّی به دست می آورند. هویّتهای فرهنگی عمدتاً از طریق دست زدن به انتخاب شکل می گیرند، البته فقط به این شرط که درکمان از «انتخاب»

در معنایی بسیار گسترده باشد که تعدیلهای بی شماری را هم که مردم، غالباً بدون تفکّر و تأمّل، در رفتار خود پدید میآورند تا رفتارشان را با میراشهای گوناگون و شرایط متغیر سازگار کنند دربر بگیرد. ("انتخاب" در اینجا اصطلاحی گل و گشاد مثل "ارزش" است). امّا در برخی شرایط، عاملان ممکن است خود را ناچار از انتخاب میان ستّنهای فرهنگی کلّی یا صورتهای زندگی ببینند\_مثل زمانی که انتخاب همسر پذیرش مذهبی خاص و مکانی خاص در ساختار اجتماعی را هم با خود همراه می آورد. در چنین مواردی، تفاوت فرهنگی درواقع به نـوعی بـیانگر انـتخاب رادیکـال است. حـتی در مواردی که انتخاب بدین ترتیب در شکلگیری هویتهای فرهنگی جنبهٔ محوري و راديكال دارد، هيج نتيجهاي از آن در مورد ارزش فعاليّت انتخاب نمی توان گرفت. در موارد بسیار، صورتهایی از زندگی که بدین ترتیب انتخاب می شوند، صورتهایی هستند که در آنها اهمیّت خاصّی به عمل دست زدن به انتخاب داده نمي شود. پس بالا بردن عمل انتخاب تا به حدّى كه جايگاهي کانونی در خیر انسان پیداکند نمی تواند استنتاجی از ویژگی عام زندگی بشر، یعنی نقشی باشد که انتخاب در تبدیل ما به آنجه هستیم ایفا می کند؛ همچنین نمی توان آن را از تز پلورالیستی توافق نایذیری ارزشی نتیجه گرفت.

اگر به دلایلی که عرضه کردیم، نمی توان ارزش برینِ دست زدن به انتخاب را از تز پلورالیستی توافق ناپذیری ارزشی نتیجه گرفت، اگر این تز در واقع با ادّعای اینکه آزادی انتخاب ارزشی عام و برتر دارد سازگار نیست، پس بنیان و دلیل موافق لیبرالیسم را باید در جای دیگر، در سنت فرهنگی خاص یا صورتی از زندگی جُست که در آن دست زدن به انتخاب برای خیر بشر جنبه محوری دارد. این سنت فرهنگی همان سنت فرهنگی خود جوامع لیبرال است که در آنها خودآفرینی از طریق دست زدن به انتخاب فعالیّتی ارزشمند به حساب میآید، و قید نهادن بر آزادی منفی درگیر شدن در چنین فعالیّتی مورد تنفر است و باید برای چنین قیدنهادنی حتماً توجیهی وجود داشته باشد. براساس این نظر، که نظر برلین نیست، اما به عقید، من با دلایلی که آوردم براساس این نظر، که نظر برلین نیست، اما به عقید، من با دلایلی که آوردم

کاملاً با خصلت تاریخباورانهٔ اندیشهٔ او جور درمی آید، هیچ توجیه عامی برای لیبرالیسم نمی تواند وجود داشته باشد و نیازی هم نیست که وجود داشته باشد. لیبرالیسم نه «بنیادی» دارد و نه به بنیادی نیازمند است. در واقع باید گفت بهترین درکی که از لیبرالیسم می توانیم داشته باشیم این است که آنرا همچون صورت خاصی از زندگی درک کنیم که مردمانی که شناخت و درک خاصی از خود دارند بر وفق آن عمل میکنند و در آن دست زدن به انتخاب بی هیچ مانع و رادع فعالیّتی اساسی و کانونی است.

از لیبرالیسم برلینی در این جنبهٔ تاریخگرایانهاش، ریچارد رورتی اتفسیری به دست داده است. رورتی در مورد نقل قولی که برلین از یوزف شومپتر آورده است و پیشتر در همین فصل نقلش کردیم و نظر سندل را هم دربارهٔ آن آوردیم، چنین نظر میدهد:

اینکه بگوییم اعتقادات صرفاً «اعتبار و ارزش نسبی» دارند ظاهراً بدین معناست که این اعتقادات را فقط برای کسانی می توان توجیه کرد که به عقیده های معیّن دیگری هم معتقدند و نه برای هرکس و همه کس. امّا اگر منظور از این جمله واقعاً همین باشد، این اصطلاح قوّت تقابلی اشکارکننده انخواهد داشت، زیرا هیچ بحث و جدل جالبی نخواهد بود که اعتبار و ارزش مطلق داشته باشد. اعتبار مطلق منحصر و محدود به بدیهیّات روزمره، حقایق ابتدایی ریاضی، و چنین چیزهایی خواهد بود؛ یمنی آن نوع عقایدی که هیچکس علاقه مند به بحث دربارهٔ آنها نیست زیرا هیچ اهمیّت اساسی برای هیچکس از این بابت نخواهد داشت که به او بگوید که کیست، با برای چه زندگی میکند. همهٔ عقایدی که اهمیّت اساسی برای تصویری دارند که فرد از خود دارد بدین دلیل چنین اهمیّتی دارند که وجود یا فقدان آنها می تواند معیاری برای تفکیک آدمهای خوب از آدمهای بد باشد، تفکیک آن نوع آدمهایی که شخص می خواهد در زمرهٔ

۱. Richard Rorty، (۱۹۳۱ ). فیلسوف امریکایی.

آنها باشد و آدمهایی که نمیخواهد در زمرهشان قرار گیرد. اعتقادی که بتوان برای همه توجیهش کرد چندان جالب نیست. داشتن چنین اعتقادی نیازمند «شجاعتی بی تزلزل» نیست.۱۹۹۱

## رورتی در ادامهٔ مطلب مینویسد:

... فرضیّاتی که معمولاً علیه برلین و شومیتر مطرح می شوند نادرستند.
ما... [تمی توانیم] فرض کنیم که چارچوبی در گسترده ترین حد وجود دارد که در آن چارچوب می توان مثلاً پرسید: «اگر آزادی از نظر اخلاقی هیچ مقام و موقع ممتازی ندارد، اگر آزادی هم صرفاً ارزشی در میان ارزشهای بسیار دیگر است، پس چه دفاعی داریم که از لیبرالیسم بکنیم؟» ما نمی توانیم فرض کنیم که لیبرالها بایستی قادر باشند از امکانهای تاریخ فراتر بروند و آن نوع آزادی فردی را که دولت لیبرالی مدرن عرضه می کند صرفاً به چشم یک ارزش دیگر ببینند... فقط این فرض که اصلاً چنین موضع و منظری هست که می توانیم خود را به حد فرض که اصلاً چنین موضع و منظری هست که می توانیم خود را به حد فرض که اعتبار نسبی دارند، چرا بی تزلزل به پای این اعتقادات بایستیم و از صرفاً اعتبار نسبی دارند، چرا بی تزلزل به پای این اعتقادات بایستیم و از

ما می توانیم استدلال رورتی را به قالب بحث قبلی خود درآوریم و بگوییم، جدا از افق مشترک ارزشهای بشری، در نظر برلین ارزشها آفریده هایی تاریخی هستند که در دل صورتهای خاص زندگی جایگیر شده اند. این مطلب همچنانکه در مورد سایر ارزشها مصداق دارد در مورد ارزشهای لیبرالی هم صادق است: اقتدار و مرجعیّت آنها محلّی است، نه عام و همگانی، زیرا ارزشهای لیبرالی هم از صورت خاصی از زندگی نشأت میگیرند. جنبهٔ تاریخگرایانه یا پیامد تاریخگرایانهٔ پلورالیسم ارزشی برلین این نظر را القا می کند که ما از کار خطیر دنبال کردن بنیادهای عام و کلّی برای لیبرالیسم

چشمپوشی میکنیم و درعوض می پذیریم که لیبرالیسم صورتی از زندگی در میان صورتهای بسیار است که می تواند در افق ارزشهای مشترک حداقلی انسان که عام هستند شکوفا شود. این افق مشترک ارزشهای حداقلی را می توان با نوعی پژوهش و جستار فلسفی که به مدارک و شواهد انسان شناختی و تاریخی توجّه ویژه داشته باشد مشخص کرد: این نوع کانتگرایی طبیعی و شبه تجربی را در شیوهٔ فلسفی غالباً می توان در اندیشهٔ برلین مشاهده کرد. امّا در این درک و مفهوم از فلسفه، آنگونه که در آثار برلین به کار گرفته می شود، نوعی کشاکش حل ناشده هست که از درک شدیداً تاریخ گرایانه از طبیعت بشری نشأت میگیرد که این درک و مفهوم از فلسفه به گونهای مخاطره آمیز با آن متّحد است. نتیجهٔ این کشاکش این است که هرگز بدرستی روشن نمی شود که آیا دمفاهیم و مقولات، كلِّيي كه چارچوب افق مشترك بشرى هستند واقعاً ميان فرهنگي و بی تغییر ند، یا اینکه فقط شباهتهای خانوادگی میان فرهنگهای بسیار، امّا نه همه فرهنگها، را می نمایانند. شاید این کشاکش از اندیشهٔ برلین حذف ناشدنی باشد. یا اگر حذف شدنی یا برگذشتنی باشد، این کار به بهایی می تواند انجام گیر د که برلین مایل به پرداخت آن بها نیست ـ یعنی به بهای پیشتر راندن جنبهٔ تاریخگرایانهٔ اندیشهاش و اعمال آن بر خود فلسفه. دست زدن به چنین کاری به معنای ایـن است که تصورمان از فلسفه تصوری کانتی نباشد بلکه تصوری هگلی و کالینگوودی باشد، و فلسفه را روشنگر پیشانگارههای صورتهای خاص و تاریخی زندگی در نظر بگیریم. اگر برلین این شیوه را در فلسفه اتخاذ می کرد، اشاراتش به افق مشترک بشری را میشد نه به عنوان ادّعاهایی دربارهٔ شیوههای ذاتاً انسانی اندیشه و عمل، بلکه به عنوان ادّعاهایی دربارهٔ تشابهاتی درک کرد که در خانوادهٔ بسیار گسترده و بزرگی از صورتهای فرهنگی وجود دارد. در این حالت، يژوهش و جستار فلسفي انسان شناسي پيشيني يا ماقبل تنجربي نمي بود \_آنگونه که مثلاً برای کانت بود\_بلکه تأمّلاتی می شد دربارهٔ انسان شناسی تاریخی و فرهنگی تجربی. در نوشته های برلین مطالب بسیاری هست که مؤید این مفهوم از فلسفه می تواند باشد. طبق این درک و مفهوم از روش فلسفی، افق مشترک بشری اساساً باید هر صورت خاصی از زندگی را، از جمله فرهنگهای لیبرالی را، نامعین بگذارد، دقیقاً به این دلیل که این افق مشترک بشری تقطیری از انواع فرهنگهای مختلف است، توصیفی از شباهتهای خانوادگی آنهاست، و نه ادعایی دربارهٔ جوهر و ذاتی که همهٔ آنها از خود بروز می دهند. طبق این نظر، کوشش فلسفه این نخواهد بود که ساختار مفهومی همهٔ صورتهای ممکن زندگی بشری روشن كند؛ فلسفه كارش محدود به آن صورتهایی خواهد شد كه ما با آنها آشنا هستیم، یا با آنچه می دانیم به راحتی می توانیم تصوّرشان را بکنیم. اگر بیذیریم این درک و مفهوم از طبیعت و حدود پژوهشها و جستارهای فلسفی با بخش اعظم اندیشهٔ برلین جور درمی آید، آنگاه دیگر فلسفه نمی تواند بنیادی برای ورزش لیبرالی به دست دهد. فلسفه می تواند متذکّر نقش محوری دست زدن به انتخاب در زندگی بشری و عدم تعیّن و تکثّر طبیعی شود که دست زدن به انتخاب به انسانها می بخشد. فلسفه با چنین کاری بیانگر حقیقت عامی در انسان شناسی، اعم از پیشینی یا غیره، نخواهد بود، زیرا ممکن است انسانهایی باشند ــو عملاً هم هستندــکه دست زدن به انتخاب را چیزی محوری و اساسی در زندگی خود ندانند و نمی دانند؛ درعوض چیزی را که فیلسفه مشخص خواهد کرد صورتی از زندگی است که در فرهنگهای بسیار زیادی، از جمله فرهنگ خود ما، یافت میشود. همچنین تجلیل از دست زدن به انتخاب، و ارج نهادن به آن در مقام معیار و مقیاس شکوفایی بشر را به عنوان ویژگی برخی از این فرهنگها خواهد پذیرفت\_امّا ویژگی صرفاً برخی از این فرهنگها. (مثلاً یونانیان، که زندگی اخلاقی شان را ارسطو تئوریزه کرده است، چنین تصوّری از انتخاب نداشتند؛ و در فرهنگهای کنفوسیوسی معاصر هم چنین درکی از انتخاب وجود ندارد). چنین فلسفهای به این نکته توجه خواهد کردکه اکثر انسانها، چه امروز و چه در گذشته، از قدرت خودآفرینی خود استفاده میکردند و میکنند تبا هو پُتهایشان را در مقام مشارکتجویان در صورتهای زندگی غیرلیبرالی تجدید کنند. به همهٔ این دلایل، تأمّل فیلسفی

تنوّع غائی و فروناکاستنی صورتهای زندگی را به عنوان واقعیّت اساسی و بنیادین موقعیّت و وضعیّت ما خواهد پذیرفت ـ صورتهایی از زندگی که برخی از انواع آن اصولاً ناشناختنی اند. فلسفه با پذیرش اینکه این صورتهای زندگی تجسّم ارزشهایی از قبیل فضایل، برتریها، خیرها، و غیره هستند، که غالباً هم عقلاً توافق ناپذیرند، دیگر به دنبال مزیّت دادن صورتی از زندگی بر صورتهای دیگر نخواهد بود. این منطق استدلال برلین است، البته اگر پلورالیسم ارزشی واقعاً تا بدانجا پیش برود که حتّی شامل خود ارزش دست زدن به انتخاب هم بشود.

طبق این نظر، خصلت آگونیستی لیبرالیسم برلین نه تنها در تضاد خیرهای رقیب، که آنرا می پذیرد و تجلیل می کند، بلکه در این واقعیّت هم متجلّی خواهد شد که این لیبرالیسم هم خود صورتی از طرفداری و هواخواهی است که برای بقایش در جهانی که هرگز حالت دوستانهای نسبت به آن نداشته است وابسستهٔ اعستقاد، دلسسير دكي، و صرف انسرژي مشتاقانهٔ قبائلان بدان و مشارکتجویان در آن است و نه چیزی دیگر. این عنصر اراده گرایانهٔ ازمیان نرفتنی در اندیشهٔ برلین است اینکه رابطهٔ ما با ورزشهای لیبرالی طبیعتاً رابطهٔ دلسپردگی بی مبنا و دلیل است. درست است که ما در این ورزشها خود را بازمی شناسیم و بازتاب درکی را که از خود داریم می بینیم، امّا یافشاری ما بر این هویّت و مشارکت در این ورزشها، هنگامی که دیگر هویّتها و دیگر ورزشهایی که لیبرالی نیستند آنها را به مبارزه و توانآزمایی میخوانند. از سر اعتقاد و دلسیردگی است. درست است که در محدودهٔ صورت لیبرالی زندگی ما می توانیم دلایل نامحدود و زیادی برای انتخابهایمان بیاوریم؛ امّا زمانی که این صورت زندگی با صورت دیگری رودررو و مواجه می شود که اساساً متفاوت است، امًا در عين حال خير ها و فضيلتهاي انساني زيادي را هم در بطن حود جای داده است، ورق برمی گردد. (تازه من امکان این را که برخی شیوههای غیرلیبرالی زندگی ممکن است بهتر است از برخی صورتهای ليبرالي زندگي از محتواي عام و حداقلي اخلاق حفاظت كنند به كنار مي گذارم و فقط به ذکر این نکته اکتفا میکنم که این امکان نشان می دهد که صورتهای لیبرالی زندگی با وصفی که ما در اینجا آورده ایم به هیچوجه ماورای نقد نیستند). «آگون» لیبرالی خیرهای رقیب در صورتی از زندگی پیش می آید که در احاطهٔ صورتهای دیگری از زندگی است که رقیب آن هستند. طبق این تفسیر از اندیشهٔ برلین، لیبرالیسم آگونیستی متضمن تضادهای عمیقتری میان صورتهایی از زندگی است که در دل پلورالیسم آگونیستی جای میگیرند. آن پلورالیسم آگونیستی که هردر تبلیغش می کند چنین پلورالیسمی است هرچند هردر با ساده دلی خوشایندی راههای صلح آمیزی را برای دوام و ادامهٔ تضاد میان صورتهای زندگی می بیند. ماکیاولی هم چنین پلورالیسمی را پیش می کشد. (۱۲)

نقدهای برلین بر تفسیر ویگی تاریخ که نهضت روشنفکری هم از آن الهام یافته بو د نشان می دهد که واقعیّت نهایی در اندیشهٔ برلین پلو رالیسم آگونیستی است. برلین در برابر این انتظار نهضت روشنفکری که انسانها به سوی هویت. عامی حرکت خواهند کرد و در مقام اعضای تمدّنی جهانی به هم نزدیک خواهند شد، بر حقیقت بیانگری و ابرازنظرگرایی پلورالیستی تأکید می ورزد و م , گوید استعداد و آمادگی انسانها برای ساختن هویتی برای خویش و انتخاب شیوهٔ خاصی از زندگی که مختلف بودن و متفاوت بودنشان از دیگران تما حدودی آنرا معین می کند بسیار بسیار قوی است و احتمالاً در آینده بشر نیز به همان اندازهٔ گذشتهاش شاخص خواهد بود. فرض اینکه انسانها همگرایانه به سمت صورتی لیبرالی از زندگی خواهند رفت، یا فکر اینکه چنین صورتی از زندگی بیش از هر صورت دیگر بیانگر طبیعت ذاتی آنهاست، به معنای نادیده گرفتن همهٔ آن بینشها و راهبردها به عدم قطعیّت و عدم تعیّن ذاتی طبیعت بشر، و به آمادگی انسانها برای ساختن هویتهای متنوع برای خودشان است که برلین در هردر می بابد. اگر آنگونه که من گمان میکنم درست است و حقیقت دارد که لیبرالیسم آگونیستی در اندیشه برلین موردی خاص از پلورالیسم آگونیستی است، به نحوی که آن لیبرالیسم مفروض به صدق این پلورالیسم است، پس وقتی که این دو در تضادی غانی قرار گیرند، این لیبرالیسم است که باید میدان را به پلورالیسم واگذارد.

بهترین نمونهٔ متفکری که در نظرش لیبرالیسم آگونیستی موردی خاص از پلورالیسم آگونیستی است، جان استیوارت میل نیست، بلکه الکساندر هر تسن است. در مورد نگاه و نگرش هر تسن برلین می نویسد:

این رد و انکار قواعد اخلاقی عام یکه ردی هم از گزافه گویهای بایرونی یا نیچهای در آن نیست آموزه ای است که در قرن نوزدهم چندان خبری از آن نبود؛ در واقع از این آموزه در گستردگی کاملش تا عصر خود ما خبری نبود. این آموزه هم چپ و هم راست را می کوبد؛ هم علیه مورخان رمانتیک است، هم علیه هگل و هم تا حدودی علیه کانت؛ هم علیه فایده گرایان است هم علیه ابر مرد؛ هم علیه تالستوی است هم علیه مذهب هنر و هم علیه «اخلاق علمی» و هم علیه همهٔ کلیساها؛ این آموزه آموزهای تجربی و طبیعت گرایانه است که هم ارزشهای مطلق را به رسمیت می شناسد هم تغییر را، و نه ایهت تکامل مرعوبش می کند نه را به سوسیالیسم. و اصالت آن فوق العاده گیراست. ۱۲۲۱

اگر گذر زمان را هم به حساب آوریم، این جملات می تواند به راحتی در مورد خود برلین هم صادق باشد. نگرشی که این جملات بیان می کنند، و من آنرا، بی تردید با کجسلیقگی، پلورالیسم آگونیستی نامید، ام، برای نیازهای ما در این زمانه به همان اندازهٔ آموزهٔ هر تسن در زمان خودش مناسب و ضروری است در ایسن زمانه که دادباوریهای تاریخی مذاهب سیاسی، نظیر مارکسیسم، جایشان را به بنیادگراییهای دوباره قدعلمکردهای داده اند که هم تهدیدی برای آزادی فردی هستند و هم تهدیدی برای حداقل شرافت و احترام انسانی. به هرصورت، این پلورالیسم آگونیستی، به نظر من، عمیقترین حقیقت در اندیشهٔ برلین است، و پیامدی دارد که باید آنرا بپذیریم اینکه جامعهٔ لیبرالی صرفاً یک صورت از شکوفایی بشری است، یک صورت که جامعهٔ لیبرالی صرفاً یک صورت از شکوفایی بشری است، یک صورت که

خود برلین سفت و سخت بدان دلبسته و پایبند است، امّا هیچ مقام و موقع ضروری و بی چون و چرایی در اندیشهٔ او ندارد. در همین زمینه جا دارد توجه کنیم که وقتی برلین در ارزیابی جامع و گذشته نگرانهٔ اندیشهاش می پرسد که پیامدهای علمی و معانی تلویحی پلورالیسم ارزشی که او آنهمه بر آن پای فشرده است چیست، در پاسخ آنچه بر آن تأکید می کند لیبرالیسم نیست، بلکه مدارا و مصالحه است:

اگر عقیدهٔ قدیمی همیشگی به امکان تحقّق هماهنگی غائی عقیده ای غلط بیش نیست، و مواضع متفکّرانی که من بدانها توسّل جسته م ماکیاولی، ویکو، هردر، و هرتسن معتبر و صحیح هستند و اگر بپذیریم که «خیرهای بزرگ» می توانند با هم تصادم پیدا کنند، و برخی از آنها نمی توانند با هم وجود داشته باشد هرچند برخی دیگر می توانند خلاصه، اگر بپذیریم که همه چیز را نمی توان با هم داشت، چه از نظر اصولی و چه در عمل، و اگر خلاقیّت انسان بستگی به انواعی از انتخابهای متقابلاً ممتنع داشته باشد: پس، همان طور که زمانی انتخابهای متقابلاً ممتنع داشته باشد: پس، همان طور که زمانی چرنیشفسکی و لنین پرسیدند، «چه باید کرد؟» چگونه باید میان امکانهای مختلف دست به انتخاب بزنیم؟ چه چیزی را و چقدر باید فدای چه چیزی کنیم؟ به نظر من، پاسخی روشن برای این سؤالات وجود ندارد... به صورت قاعده ای کلی، بهترین کاری که می توان کرد این است ندارد... به صورت قاعده ای کلی، بهترین کاری که می توان کرد این است ندارد به انتخابهای حدا و لاعلاج، و ناگزیری از دست زدن به انتخابهای وضعیتهای حدا و لاعلاج، و ناگزیری از دست زدن به انتخابهای تحمل ناپذیر خواهد شد این نخستین لازمهٔ جامعه ای شریف است. ۱۲۱

در این دیدگاه پلورالیستی آنچه بیش از همه بر آن تأکید می شود پذیرش و شناسایی اعتبار ادّعاهای متضاد است، و نه پذیرش اعتبار ادّعاهای خاص آزادی: «ادّعاها را می توان متوازن کرد، مصالحه امکان پذیر است: در وضعیتهای ملموس و مشخص، همهٔ ادّعاها قوّت و قدرت یکسانی ندارند

فلانقدر آزادی و فلانقدر برابری؛ فلانقدر حکم محکومیّت تند اخلاقی، و فلانقدر درک وضعیّت مشخّص انسانی؛ فلانقدر قوّت تام دادن به قانون، و فلانقدر امتیاز دادن به رحمت و بخشش؛ فلانقدر برای سیر کردن گرسنگان، برای پوشاندن بر هنگان، برای درمان بیماران، برای پناه دادن به بی خانمانان. اولویّتها را، که هرگز نهایی و مطلق نیستند، می توان مشخّص کرد.۱۲۴۱ ایس تأکید بر میانجیگری در تضاد ارزشی، بر اجتناب از دست زدن به انتخابهای اساسی تراژیک در موارد ممکن، بر توازن و مصالحه، همه به عنوان نوعی عقب نشینی از پیامدهای رادیکال پلورالیسم ارزشی مورد انتقاد واقع شده است؛ ٢٥١] امّا به نظر من جنين تأكيدي استفاده كاملاً معقولي است كه برلين از انديشة اصلى خود كه پلوراليسم است مىكند. يكى از نتايج آن \_كه البتّه يقيناً نتیجهای نیست که خود برلین گرفته باشد ـ این است که جامعهٔ لیبرالی یک صورت از زندگی است که انسانها می توانند زمانی که حداقل شرایط شرافت و احترام را میان خود به دست آوردند اختیار کنند امنا فقط یک صورت است [و نه تنها صورت]. بر همين اساس، دلبستكي و اعتقاد به صورت ليبرالي زندگی ــ مانند هر صورت دیگر زندگی که حداقل شرف و احترام را به انسان بدهد ــ دلبستگی و اعتقادی بیمبنا و دلیل است، که هیچ چیز عقلانی ما را ناجار از آن نمی کند. اگر بلورالیسم ارزشی حقیقت تام و تمام داشته باشد، پس ناگزیر نتیجه می شود که هویت مشارکت جویان در صورت لیبرالی زنندگی مسئلهای احتمالی و ممکن به امکان خاص است، نه بیانی ممتاز بر بقیهٔ بیانها از طبیعت عام بشری. اگر تضاد ارزشی در همهٔ مراتب به صورتی تام و تمام جاري و ساري است، پس احتمال و امكان هم در همهٔ مراتب به صورت تامً و تمام جاری و ساری است.

اندیشهٔ محوری پلورالیسم در میان ارزشهای غائی، انسانها را از راحتی و آسودگی متافیزیکی محروم میکند، راحتی و آسودگی که خود پاسخی به یکی از نیازهای تقریباً عام بشری است، که از آن طریق صورتهای خاص زندگی افراد نوعی اقتدار و مرجعیّت عام پیدا میکند که نظمی عقلانی،

طبیعی، یا تاریخی تضمینش کرده است. اندیشهٔ برلین در پی ارضا یا تسکین این نیاز بشری به تسلای متافیزیکی نیست. در واقع، باید گفت درست عکس این کار را میکند. اندیشهٔ او ما را به مردان و زنان فانی، با همهٔ رنجهای تسلاناپذیرشان، بازمی گرداند و به آنان در نافرمانی طبیعی شان از هماهنگیهای ریشخند آمیز همهٔ دادباوریها وفادار می ماند. از این جنبه، ندای برلین چون ندای یعقوب است، و با شور و حرارت از تظاهر به اینکه در این زندگیهای پر از تضاد و انتخابهای دشوار ما آرامشی هست سر باز می زند. دستاورد یگانه و همیشگی اندیشهٔ برلین را باید در همین خصلت ضد دادباورانهٔ آن، و در تلاش آن برای نشان دادن ناسازی ذاتی اندیشهٔ کمال برای زندگی اخلاقی و ساسی حست.

## يادداشتهاي فصل ششم

- 1. Four Essays, pp. lix-lx.
- 2. Four Essays, pp. 170-72.
- S. Lukes, «Making Sense of Moral Conflict», in Nancy Rosenblum, ed.,
   Liberalism and the Moral Life (Cambridge, Mass., Harvard University Press, 1989), p.
   141.
  - 4. Introduction to Concepts and Categories, p. xviii.
  - 5. Ibid., p. xviii.

۶. برای نمونه و مثالی خوب رجوع کنید به :

Eric Mack, «Isaiah Berlin and the Quest for Liberal Pluralism», Public Affairs Quarterly, vol. 7, No. 3 (July 1993).

7. See J. Rawls. Political Liberalism.

برای ارزیابی جالبی از این اثر اخیر راولز از منظری که مشابهتهایی با دیدگاه برلین دارد، رجوع کنید به:

Stuart Hampshire, «Liberalism; The New Twist», New York Review of Books, 12 August 1993, pp. 43-7.

- 8. Michael Sandel, «Introduction», *Liberalism and Its Critics* (New York, New York University Press, 1984), p. 8.
- Leo Strauss, «Relativism», in his The Rebirth of Classical Political Rationalism (Chicago. University of Chicago Press, 1989), pp. 13-19.
- Michael Walzer. «Introduction» to Isaiah Berlin's The Hedgehog and The Fox (New York, 1986).

۱۱. برلین در مواردی دیدگاههای ویکو و هردر را در کتاب زیر نسبیگرایانه توصیف میکند:

## Vico and Herder

امًا بی تردید این لغزشی زبانی است. او صراحتاً چنین چیزی را در کتاب زیر رد م کند:

«Alleged Relativism in Eighteenth Century European Thought», in The Crooked Timber of Humanity, pp. 70-90.

- 12. R. Jahanbegioo, Conversations with Isaiah Berlin, p. 44.
- 13. Ibid.
- «Pluralism and Liberalism: A Reply», by Isaiah Berlin and Bernard Williams,
   Political Studies, vol. 42, No. 2 (June 1994), pp. 306-309.

این رساله پاسخی است به مقالهٔ زیر:

George Crowder, «Pluralism and Liberalism», *Political Studies*, vol. 42, No. 1 (1994), pp. 293-303.

۱۵. این موضعی است که جیمز گریفین در مقالهٔ زیر که انتشار خواهد یافت از
 آن دفاع کرده است:

James Griffin, «What's the Problem?»

- 16. R. Jahanbegloo, Conversations with Isaiah Berlin, p. 70.
- 17. Isaiah Berlin, in Between Philosophy and the History of Ideas: a conversation with Steven Lukes, mimeo, p. 38.

۱۸. اینکه مفهوم انسان به عنوان نوع وگونهای که از طریق دست زدن به انتخاب خود را دگرگون میکند، مؤید مفهومی از خیر بشری است که در آن دست زدن به انتخاب جنبهٔ کانونی و محوری دارد، طبق تفسیر برلین از اندیشهٔ خودش، اعتقادی است که جان استیوارت میل داشته است. برلین دربارهٔ میل میگوید: «در نظر او

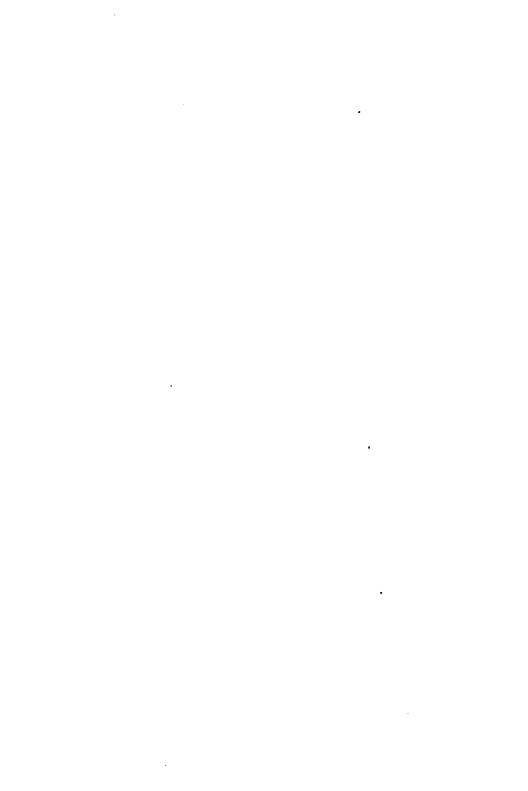
انسان در وهلهٔ نخست به این جهت با حیوانات تفاوت ندارد که صاحب عقل است، یا از این جهت که ابزارساز و شیوه ساز است، بلکه از این جهت تفاوت دارد که می تواند دست به انتخاب بزند؛ انسان بیش از هر زمان به هنگام انتخاب است که خودش می شود و نه هنگامی که انتخاب می شود یا برایش انتخاب می کنند؛ زمانی که راکب است نه مرکوب؛ زمانی که جستجوگر هدفی است، نه جستجوگر صرفا ابزارها دفی که هرکس به طریق خود تعقیش می کند؛ و نتیجهٔ قهری اش آن است که هرچه این شیوه ها و طریقه ها متنوّعتر باشند زندگی انسانها غنی تر خواهد بود؛ هرچه میدان کنش و واکنش میان افراد گسترده تر باشد، فرصت پدید آمدن چیزهای تازه تر و غیرمنتظره تر بیشتر خواهد شد؛ هرچه تعداد امکانها برای تغییر دادن شخصیت خویش و بردنش به جهتی تازه و بکر بیشتر باشد، راههای بیشتری به روی شخصیت خویش و بردنش به جهتی تازه و بکر بیشتر باشد، راههای بیشتری به روی فردگشوده خواهد بوده.

19. Richard Rorty. *Contingency, Irony and Solidarity* (Cambridge, Cambridge University Press, 1989), p. 47.

20. lbid., pp. 49-50.

۲۱. برلین میگوید پلورالیسم یا دوگانه گرایی ماکیاولی مؤید لیبرالیسم است، حتی برخلاف خواست خود ماکیاولی: «نوشته های ماکیاولی بر اساس ریشخند میمون تاریخ که برخی آنرا دیالکتیک مینامند" بنیاد لیبرالیسمی بودند که خود ماکیاولی بیگمان محکومش می کرد، و آنرا سست و ضعیف و بی مایه می دانست که قدرت تعقیب مصممانهٔ قدرت را ندارد، شکوه ندارد، سازمان ندارد، فضیلت ندارد، قدرت نظم و انضباط بخشیدن به افراد سرکش را ندارد و نمی تواند آنان را در کل قدرت از زیکی گرد آورد. با این همه، او، علی رغم خودش، یکی از پایه گذاران پلورالیسم و پذیرش مخاطره آمیز تساهل و تسامح در پلورالیسم است». آیزایا برلین، برخلاف جیان، ص ۷۹.

- 22. Russian Thinkers, p. 95.
- I. Berlin, "The Pursuit of the Ideal", in The Crooked Timber of Humanity, pp. 17-18.
  - 24. lbid., p. 17.
- Perry Anderson, "England's Isaiah", in the London Review of Books, reprinted in his Zones of Engagement (London, Verso/New Left Books, 1992).



## نمايه

آزادی مثبت ۲۷، ۲۹، ۳۱، ۳۲، ۳۳، ۳۴، ارادهٔ عقلانی ۳۴

آرنت، هانا ۱۳۸

«آزادی قدیم و جدید» ۳۲

۶۸، ۷۸، ۸۸، ۹۸، ۵۹، ۶۹، ۲۱۱،

اخلاق سیاسی ۴۶، ۵۰، ۵۱، ۸۴، ۹۵،

791, 081, 707, 717, 717

191

اراده گرایی ۹۷، ۱۲۷، ۱۲۸، ۱۵۶، ۱۵۷،

17, 77, 77, 67, 87, 77, 87, 87,

· 7, 17, 77, 77, 47, 67, 47, A7,

16, 76, 76, 76, 77, •Y, 1Y, 7Y, 7Y, 7X, •P, 6P, YP, Y•1, P•1,

7.5, 4.7, 2.7

ارسطو ۲۲،۱۷، ۴۵، ۵۸، ۶۴،۵۹، ۶۷، ۲۷، **47, 77, 77** 74, 24, 24, 111, 071, 771, 117 آزادی منفی ۲۶، ۲۷، ۲۸، ۲۹، ۳۳، ۳۵، ۳۹، ۴۰، ۴۱، ۴۲، ۴۳، ۴۵، ۴۶، ۴۸، اسپینوزا، بندیکت ۱۷، ۳۱، ۳۴، ۱۰۵، 70, 70, 73, 871, 671, 371, 381, استراوسن ۲۵ ۵۶۱, ۷۶۱, ۶۶۱, ۵۰۲, ۷۰۲ اسكينر، كوئنتين ١٢٨ آستين، جي. ال. ٢٩ اسمیت، آدام ۶۸ آنان، نوثل ۱۳ «آیا هنوز نظریّهٔ سیاسی وجود دارد؟» اسمیت، جی. دبلیو. ۷ اشتراوس، لنو ۱۹۴، ۱۹۴ 47, 27 افلاطون، ۱۷، ۱۹، ۹۴، ۹۳، ۱۳۳ 🕆 اخلاق ۱۵، ۱۶، ۱۸، ۳۱، ۴۳، ۵۱، ۵۹، اقتدار سیاسی ۱۶۵ اکهارت، مایستر ۱۶۶، ۱۷۲ ٠٤، ١٤، ٣٤، ٤٤، ٤٥، ٤٤، ٧٤، ٩٩، انتخاب ۱۹، ۲۴، ۲۵، ۲۶، ۲۷، ۲۸، ۲۹، 14, 74, 64, 44, 64, 04, 74, 64,

۱۸۴، ۱۸۵، ۱۸۶، ۱۸۸، ۱۹۴، ۱۹۵، پیلورالیست ۱۰، ۲۲، ۲۶، ۴۴، ۴۶، ۴۸، 76, 66, 36, 37, 63, 84, 08, 18. 7A. LA. 7P. LP. AP. 001, 101, ۵۰۱. ۶۰۱. ۹۰۱. ۹۱۱، ۱۱۸ ۲۲۱، A71. A71. 661. Y61. 1Y1. 7A1. RAI, VAI, AAI, PAI, 791, 791, ۵۹۱. ۹۹۱. ۱۹۲. ۹۹۱. ۵۰۲. ۱۰۲،

707, 607, 717, 717, 217, 917 18, 78, 78, 78, 68, 88, 88, 88, P3, 7Y, TY, 4Y, YY, PY, 0A, YP, ۹۹، ۵۰۱، ۱۲۶، ۱۳۶، ۱۹۹، ۵۵۱، ۵۵۱، ۵۵۱، ۵۸۱، ۹۸۱، ۷۸۱، ۸۸۱، PAI. • PI, 7FI, 7PI, 6PI, 3PI,

يلوراليسم عيني ٥٩، ۶۶، ۶۹، ۱۵۶،

٧٩١. ٩٩١، ٥٠٠، ١٠٦، ٩٠٢، ٩٠٠،

يلوراليسم فرهنگي ۶۲، ۶۵ پوپر، کارل ريسموند ۲۲، ۲۳، ۲۴، ۹۴، SP. A=1, Fol, 771 يويوليسم ١٥٨، ١٥٨ بیانگری ۱۲۶، ۱۲۷، ۱۲۸، ۱۵۶، ۱۵۸، پورهونیسم ۱۷۴

> يوزيتيويسم ۲۴. ۱۱۸ يين. تاماس ۱۱۴. ۱۵۵

717, 617, 717

تـــاريخ ١٠. ١٢. ١٤. ١٢. ٢٢. ٢٢. ٢٩، ٢٩،

۱۱۲. ۱۲۷. ۱۲۸ ۱۳۲. ۱۳۶ ۱۵۸. یامیات ۱۴۵

3P1, YP1, 007, 707, 207, Y07, 117, 717, 617, 917

انتخاب اساسی ۹۸.۹۵

انتخاب رادیکال ۸۳، ۱۸۹، ۲۰۲، ۲۰۴، Y . Y

انتخاب عقلانی، ۱۸، ۱۹، ۴۳، ۶۷، ۱۸۸، PA1, 107

انسانشناسی ۶۳ ، ۷۶ ، ۷۹ ، ۸۸ ، ۹۹ ، پلورالیسم ارزشی ۹ ، ۱۰ ، ۴۰ ، ۵۰ ، ۵۰ ، ۵۱ ، ۵۲۱، ۱۶۲، ۲۲۱، ۲۸۱، ۱۹۲۱، ۱۹۲۱ ۶۶۲، ۱۹۹، ۱۷۱، ۱۸۱، ۱۸۰

> اوکشات، مایکل ۱۶، ۱۷، ۱۰۳ ايدناليسم آلماني ٢٠٢ ایگناتیف، مایکل ۱۱

> > باتلر (اسقف) ۳۱

برابسری ۶۲، ۷۰، ۷۲، ۷۸، ۱۴۳، ۱۹۳۰ ۱۹۳۰ ۱۹۳۰ 180,181

> برک، ادموند ۹۵، ۱۱۴، ۱۴۱، ۱۶۴، ۱۶۵ بنتام، جرمی ۲۶، ۳۳، ۷۴، ۸۰ بنیادگرایے ۱۴۵

791, 891, 171, 407, 717 بيكن، فرانسيس، ۱۲۷، ۱۶۶

ياسكال. بلز ۱۶۲، ۱۶۳

777 نمايه

۳۱. ۲۷. ۵۶. ۶۶. ۷۵. ۹۴، ۹۵، ۹۶، چندفرهنگی ۱۴۹ ۹۸. ۹۹. ۱۰۰، ۱۰۳، ۱۰۳، ۱۰۴، ۱۰۵، ۱۰۶، سهچهار مقاله دربارهٔ آزادی، ۱۳۰، ۱۸۴، Yal, Pal, all, 111, 711, 711, 198 711, 211, VII, AII, PII, 071, ۱۲۱، ۱۲۲، ۱۲۳، ۱۲۳، ۱۲۹، ۱۳۵، حساب لذَّتي ۷۴، ۸۰، ۸۳، ۸۶، ۸۷ ١٣٩، ١٤٠، ١٦٣، ١٩١، ١٥١، ١٥١، حقّ ١٤، ١٧، ٨٢، ٥١، ٥٩، ١٩، ٧٩، ٩٩، 701, 771, PY1, OA1, 1A1, RA1, 1A, 7A, RA, 771, OP1, 1P1, 7P1. 194,198 PAI, 391, 007, POT, 717, PIT تاریخباوری ۱۰۰، ۱۰۵، ۲۰۲

خاصگرایس ۱۱۷، ۱۲۵، ۱۳۰، ۱۴۳، ۱۲۶، ۱۲۷، ۱۵۱، ۵۵۱، ۱۵۶، ۱۲۶ 191,707 خسران ۹، ۱۰، ۱۵، ۴۸، ۶۱، ۲۷، ۱۱۳، ۲۳، ۱۱۳

خودآفرینی ۳۳، ۳۶، ۴۵، ۴۶، ۴۷، ۴۸، ۵۰، ۲۵، ۹۸، ۹۶، ۷۶، ۸۶، ۹۶، ۹۰، A.1, P.1, .11, 111, Y11, 771, 771, 771, 701, 171, 371, 771, ۵۸۱، ۹۸۱، ۳۰۲، ۴۰۲، ۵۰۲، ۷۰۲،

> خودفرماني ۳۲، ۱۸۳ خودفهمی ۳۸

117

خو دمختاری ۱۴، ۱۵، ۲۱، ۳۲، ۳۳، ۴۲، 77, 77, 67, 87, 87, 87, 87, 00, 10, 70, 66, 74, 471, 471, 741, 147, 641, 341

خــيرها ۲۶، ۳۰، ۲۴، ۴۰، ۴۳، ۴۴، ۴۶،

تالستوي، ليف ١١٥، ١١٤، ١١٧، ٢١۴ تجریه گرایی ۱۲ تراژدی ۹، ۵۸، ۶۱، ۷۷، ۱۴۵ «ترجمهٔ منطقی» ۲۳

تسامح ٣٣، ٤٤، ٤٨، ١٣٤، ١٨٤، ١٨١، خلاقيّت ٤٩، ١٧٢، ١٧٤، ١٩٤، ٢١٥ 791, 291, 917

> تساهل ۲۳، ۲۴، ۱۳۴، ۱۲۴، ۱۸۱، ۱۹۴، 219,190

تلفیق نایذ یری ۴۸، ۶۳، ۶۶، ۷۴، ۷۴، ۷۸، 7-1,175

توافق نایذیری ارزشی ۱۰۱، ۱۰۳، ۱۸۹، 191, 407

توافقنايذيري فرهنگها ۱۷۷

توتاليتاريسم ٣٥

توكويل، الكسى دو ۱۳۴ تیلور، چارلز ۲۶، ۱۳۰، ۱۳۷، ۱۸۲

جبرگرایی ۲۲، ۲۴، ۳۷، ۸۵، ۵۰، ۱۰۶، سخویشتن «جایگرفته» یا «مستقّر» ۱۳۷ 104

داستایفسکی، فیودور ۴۹، ۱۶۵ دست زدن به انتخاب ۳۳، ۳۷، ۲۸، ۴۹، ۴۵، ۴۶، ۴۷، ۵۵، ۵۱، ۵۱، ۵۵، ۹۸، ۵۹، ۴۵، ۴۵، ۸۵، ۴۵، ۸۵، ۱۱، ۴۹، ۱۲۸ ۴۵، ۵۰۲، ۴۰۲، ۲۰۲، ۲۰۲، ۲۲۲

دکارت، رنه ۱۳۹، ۱۶۲، ۱۶۳، ۱۶۸، ۱۶۸، ۱۷۳ دومستر، ژوزف ۱۶، ۱۷، ۱۶۱، ۱۶۳، ۱۶۳، ۱۸۴، ۱۶۵، ۱۶۶، ۱۲۰، ۱۷۵، ۱۷۸ ۱۸۳ دوورکین، رانالد ۱۸، ۴۷، ۵۱، ۸۴، ۱۳۵،

۱۳۷

دیزراییلی، بنجامین ۱۵۳

ذات بشری ۱۲۵، ۱۲۶، ۱۴۲ ذهنگرایی ۶۶، ۹۷

رئالیسم اخلاقی ۶۹، ۸۵، ۹۶ رئالیسم درونی ۹۶، ۹۷، ۱۰۳ راز، جـوزف ۷، ۱۹، ۴۲، ۴۳، ۴۴، ۴۵،

رورتی، ریجارد ۲۰۸، ۲۰۹ روســـو، ژان ژاک ۲۴، ۳۵، ۵۷، ۵۷، ۱۰۵ ۱۱۲، ۱۴۱، ۱۶۱، ۱۶۳، ۱۷۰، ۱۸۳

ژیرینوفسکی، ولادیمیر ۱۴۵

ساد، مارکی دو ۱۶۵ سارتر، ژان پل ۹۷، ۱۷۳ سازگاری باوری ۲۰، ۲۱، ۲۲، ۲۲، ۱۰۸ سقراط ۱۹، ۳۳، ۵۹، ۵۰، ۵۰، ۵۳، ۳۳، ۴۲، ســــنّت ۱۰، ۱۶، ۱۲، ۱۸، ۲۶، ۳۳، ۴۲، ۵۵، ۵۷، ۵۶، ۱۶، ۶۶، ۴۲۱، ۵۲۱، ۵۲۱، ۴۱۲ ۱۵۵، ۱۸۶، ۱۲۲، ۱۷۲، ۱۷۲، ۱۷۴، ۵۰۲،

2P, P71, 1P1, 707, Vo7

سوررناليسم ١٧٣

سورل، ژورژ ۱۷۳

شرها ۲۶، ۵۰، ۷۷، ۷۸، ۱۸۰، ۱۸۶ ۱۸۲ ۱۸۲ شکگرایی ۶۶، ۶۹، ۵۸، ۵۰، ۱۳۳،۱۰۷۲ شناخت ۱۱، ۲۷، ۴۹، ۵۹، ۶۰، ۶۹، ۷۷،

1 A. OA. AA. -P. 1P. TP. -11. 711, 271, 181, 281, 781, 881,

**۸۷1, ۸۸1, PA1, A-7** 

شیلر، فریدریش فون ۱۴۵

شناخت خویشتن ۴۹ شوینهاور، آرتور ۱۵۸، ۱۷۲، ۱۷۵ شومیتر، یوزف ۱۹۳، ۲۰۸، ۲۰۹

صهيونيسم ۱۴۴، ۱۵۰، ۱۵۱، ۱۵۲، ۱۵۴

طبیعت انسانی \_طبیعت بشری ۱۰، عینیّت ۹۴،۹۴،۹۴، P1. . 7. 77. 67. 47. 47. AT. 7A. ۶۸، ۰۶، ۶۶، ۰۰۱، ۵۰۱، ۱۱۱، ۱۱۳*،* ۱۱۸، ۱۱۹، ۱۲۹، ۱۵۷، ۱۵۸، ۱۶۱، غریز، ۱۷۳

710, 708, 174

154,175,174

عامگرایی ۱۴۵، ۱۴۶، ۲۰۳

سنتهای فرهنگی ۳۸، ۶۲، ۶۵، ۶۹، ۷۵، 🛛 عبدالت ۱۰، ۲۸، ۶۳، ۸۸، ۱۴۲، ۱۷۷، 191, 191, 191

سندل، مایکل ۱۳۷، ۱۹۳، ۱۹۴، ۲۰۸ عدم تعیّن ۷۰، ۷۲، ۸۱، ۸۹، ۱۰۸، ۱۰۸ 141, 681, 117, 717

عقل ۹، ۱۰، ۱۶، ۲۶، ۲۳، ۵۶، ۵۹، ۵۹، ۵۹،

٠٧, ٢٧, ٦٧, ١٩, ٦٩, ٥٩, ٨٢١, ٦٦١، 191, 791, 791, 491, 771, 771, ۵۲۱، ۹۲۱، ۲۲۱، ۱۹۲۱، ۵۸۱، ۵۹۱، 107, 707, 917

عـقلانيّت ۱۹، ۵۷، ۵۸، ۶۰، ۶۹، ۸۳، 401,190

عقل گرایس ۱۶، ۱۹، ۳۵، ۶۸، ۸۶، ۹۶، 771, YA1, PA1, 781, 781, AR1, ۵۷۱، ۱۸۱، ۹۸۱، ۲۰۲، ۵۰۲، ۹۰۲ عسقل ناماوری ۱۶۱، ۱۶۳، ۱۶۶، ۱۷۲، 140'114

علم تاریخ ۲۲، ۱۰۶ علوم طبیعی ۲۰، ۲۲، ۲۲، ۶۷، ۹۱، ۹۱، ۱۰۴، 111, 111, 771

غایتشناسی ۱۲۴،۱۱۴

طسبیعت گرایی ۳۷، ۱۱۰، ۱۱۲، ۱۱۹، و فاشیسم ۱۷۳ فایده گرایی ۸۰، ۸۱، ۸۳، ۸۶، ۱۵۵، PAI. . PI. 1 . 7, 7 . 7 فاینبرگ، جو نل ۳۰، ۳۱

کارنئادس ۵۷

فسردیّت ۵۰، ۸۱، ۸۲، ۸۳، ۸۴، ۱۳۳، کانت، ایسمانونل ۱۲، ۱۷، ۲۶، ۲۹، ۳۳، شردیّت ۵۷، ۱۹. ۹۴، ۹۴، ۱۳۱، ۹۷۱، ۵۷۱.

کمالگرایی ۴۷، ۵۱، ۹۹۰

كميابي اخلاقي ٤٣، ٧٤

کُندُرسه، مارکی دو ۱۰۵، ۱۱۸، ۱۵۵،

۰۶۱، ۱۷۹

کوهن، جي. اي. ۱۰۱، ۱۲۴، ۱۲۹

۱۳، ۸۴، ۹۳، ۹۶، ۳۰۱، ۱۳۲، ۱۹۸، لاک، جان ۲۴، ۱۲۷، ۱۶۶، ۱۹۸، ۱۷۰ لو ماسکی، لورن ای. ۷، ۴۷، ۵۵

ليبراليسم ١٠، ١٥، ١٨، ١٩، ٣٣، ٣٧، ۴٠،

77, 27, 47, 47, 00, 10, 70, 00, 11, 71, 71, 78, 101, 011, 171,

771, 671, 371, 471, 171, 771,

۲۶، ۲۵۱، ۱۵۱، ۱۸۱، ۵۸۱، ۹۸۱،

YAI, AAI, PAI, OPI, TPI, TPI,

491, 491, 491, 891, 007, 707.

707, 007, 207, VOY, A07, POT,

017, 717, 717, 717, 617, 617

ليبراليسم آگونيستي ٩، ١٨، ١٩، ٣٨، ٤٤،

171, 301, YY1, 711, 707, 007.

717,717

ليوكس، استيون ١٨٧

فردگرایی ۱۴۴،۱۳۷

141.140

فرهنگ ۱۴، ۷۵، ۱۱۲، ۱۳۴، ۱۳۶، ۱۳۸، ۱۳۸، ۱۲۸

۱۴۵، ۱۴۷، ۱۶۹، ۱۷۱، ۱۷۷، ۳۰۳، کاگرایے ۱۶۹، ۱۷۱

711,708

فرهنگ مشترک ۱۴۷

فضيلت / فضايل ۳۶، ۴۳، ۴۸، ۵۸، ۶۱،

79, 77, 77, 67, 67, 69, 6Y, 4V,

۷۷، ۸۷، ۸۸، ۹۰، ۱۱۵، ۱۲۸، ۱۳۲، کندیاک، اتین دو ۱۶۷

۱۳۶، ۱۴۲، ۱۵۳، ۱۵۵، ۱۷۷، ۱۷۹، کونستان، بنژامن ۱۳۴، ۱۳۴

719,717,199

فـلسفه ۱۲، ۱۶، ۱۷، ۱۸، ۱۹، ۲۴، ۲۹،

فلسفة انگلیسی۔امریکایی ۱۲

فلسفة تجربي ٢١، ١٤٣

فلسفة زبان عادي ٢٨

فلسفة سياسي ٩، ١٥، ١٤، ١٩، ٢٤، ٢٤،

۷۲۱، ۱۵۱، ۱۸۱

فلسفة ويكي ١٠، ١١٢، ١١٣، ١٨٠ ٢١٣

فیشته، یو هان ۳۲، ۹۷، ۱۱۷، ۱۲۷، ۱۵۷،

704,140,155

قبله گرائے ۱۳۴

قرارداد اجتماعی ۱۶۳، ۱۷۰

کارل مارکس ۱۲۱

نظریّهٔ معنا ۱۱، ۲۳

نهضت روشنفکری ۱۹، ۲۰، ۹۸، ۱۰۵،

301, 711, X11, 071, 171, 071,

771, Y71, X71, P71, •71, T71,

771. 871. 771. 671. 761. 661.

301, 401, 081, 181, 181, 181,

۵۶۱، ۶۹۱، ۱۷۱، ۱۷۱، ۹۷۱، ۹۷۱، ۵۲۱, ۹۲۱, ۷۲۱, ۸۷۱, ۲۷۱، ۵۸۱،

111, 707, 717

نهضت ضد روشنفکری ۱۵۶، ۱۵۷،

141, 781, 641, 441, 441

نسيچه، فىرىدرىش ويىلهلم ١٥٨، ١٧٣،

714,704,174

والتسر، مايكل ١٩٣

وايزمن، خاييم ١٥٣

وبر، ماکس ۷۹، ۸۰

٣٣، ۴۶، ۴۷، ۵۰، ۸۱، ۹۵، ۸۱، ۱۳۴، ۱۸۸، ویستگنشتاین، لودویک ۹۲، ۹۳، ۹۶،

771, 171, 071, 771

ویکو، جووانی ۱۰، ۱۶، ۷۹، ۱۰۵، ۱۱۰،

111, 171, 131, 731, 331, 431,

707, 617, 117

هابز، تاماس ۱۷، ۱۸، ۲۴، ۲۶، ۳۳، ۱۱۲،

771, 771, 371, • 71, 781

هاردی، هنری ۷، ۱۱

مسارکسی، کبارل ۹۹، ۱۱۰، ۱۱۴، ۱۱۵.

XII. =71. 171. 771. 771. 771.

471, 771, 771, 761

مارکسیسم ۱۱۸، ۱۱۹، ۱۲۱، ۱۲۴، ۱۲۴،

114

مارگالیت، آویشانی ۱۴۸، ۱۴۸

ماکیاولّی، نیکولو ۵۷، ۶۴، ۶۷، ۶۸، ۷۹،

111, 271, 771, 717, 617, 917

ماهتت ۵۵، ۷۶، ۱۱۷، ۱۲۳، ۱۸۸

مجازات ۲۱

مسيحيّت ۱۱۸، ۱۵۵

«مفهوم تاریخ علمی» ۱۰۴

مقولات اندیشه ۸۹، ۹۴، ۱۳۱، ۱۷۶

مقولات انديشه ۱۷۶

مكاينتاير، الستر ٥٩، ٥٨

مونتسكيو ١٤، ٧٩

مونیسم ۱۱، ۱۵، ۲۳، ۶۶، ۱۰۵

میل، جان استیوارت ۱۰، ۱۷، ۱۸، ۲۱، وولهایم، ر. ۸۹

707, 717, X17

نازیک، رابرت ۱۰۲، ۸۴، ۱۰۲

نــاسيوناليسم ١٢٩، ١٣٢، ١٣۴، ١٣٩،

۱۴۰، ۱۴۲، ۱۴۴، ۱۴۵، ۱۴۶، ۱۴۷، ویلیامز، برنارد ۷۷، ۸۵، ۱۹۴، ۱۹۴

104,101,141

ناگزیری تاریخی ۱۰۹، ۱۲۱، ۱۳۰

نسبی گرایی ۶۲، ۶۶، ۷۶، ۸۵، ۸۷، ۹۴،

. 194 . 197 . 181

111. XII. PII. •71. PTI. •Δ1. 106,101 هنر ۷۱، ۸۲، ۱۷۱، ۱۷۲، ۱۷۵، ۲۱۴ هوسرل، ادموند ۱۷۳ هومبولت، ویلهلم فون ۴۶، ۸۲ ۱۱۳، ۱۱۴، ۱۲۵، ۱۲۶، ۱۳۳، ۱۳۹، هیوم، دیوید ۱۲، ۱۹، ۲۰، ۲۴، ۶۸، ۷۵، 79, 89, ۵01, 011, 711, 811, •71, **371, 471, 871, 871, 741,** 140,179,174

يهوديّت ۱۵۴، ۱۵۵

هامان، پوهان گئورگ ۱۶، ۱۳۹، ۱۵۸، 771, 771, 771, 171, 171, 171, 171, 741, 741, 441, 441, 741 هایدگر، مارتین ۱۵۸، ۱۷۳ مایک، فریدریش فون ۱۸، ۹۵، ۹۳<sup>۱</sup> هرتسن، آلکساندر ۱۶، ۱۸۳، ۲۱۴، ۲۱۵ هومر ۶۵، ۶۴، ۶۵ هردر، پوهان ۱۰، ۱۶، ۵۷، ۷۹، ۱۱۲، هویّت جمعی ۱۳۴ ۵۶۱، ۱۶۶، ۱۵۱، ۱۹۵، ۱۹۲، ۱۹۲، 331, Y31, P31, .Y1, .X1, Y.T. 717, 617, 117

هکار، گئورگ ۳۱، ۳۲، ۱۱۴، ۱۱۴، ۱۱۷،

همشر، استیوارت ۲۵، ۷۵، ۱۰۸، ۱۱۰،

XII, 771, 171, 771, 717