

فلسفة سياسى استوارت میل جانگری/خشایاردیهیمی



در این کتاب نظر معمول و مقبول دربارهٔ خصلت نوشته های جان استوارت میل دربارهٔ آزادی به منازعه گرفته شده است. در مورد رسالهٔ *دربارهٔ آزادی* از دیرباز نظر رایج و مرسوم این بوده است که میل در این رساله دست به کاری محال زده است \_ یعنی عرضهٔ دفاعی فایده گرایانه از الویّت آزادی نسبت به سایر ارزشها.

هدف نویسـنده در این پژوهش این اسـت که با تحلیل متن و باز سـاختن استدلال میل نشان دهد که دفاع فایده گرایانهٔ میل از الویّت آزادی نسـبت به سایر ارزشـها، آن کار محالی نیسـت که منتقدان نمایاندهاند و آموزهٔ آزادی میل بخوبی در دل فایده گرایی غیر مستقیم و نوعی لیبرالیسم کمال خواهانه می گنجد. امّا جان گری در ویراست دوم این کتاب که ترجمهٔ مار، ترجمهٔ همان ویراست است، فصلی به کتاب افزوده و هر آنچه را خود رشـته، پنبه کرده است. و نه تنها لیبرالیسم میل، بلکه همهٔ لیبرالیسـمها را به باد انتقادی ویرانگر گرفته است. پاسـخی از جورج کراودر به انتقادهای جان گری هم ضمیمهٔ این کتاب شده است.





.

•

na Na



•

.

# فلسفۀ سياسی **جان استيوارت ميل** جان گری خشايار ديهيمی

.

•



فلسفة سیاسی جان استیوارت میل ۵ نویسنده: جان گری ۵ مترجم: خشسایار دیـهیمی ویراستار: محمّد اسکندری ۵ حـروفچینی و صفحهآرایی: حروفچینی هُما (امید سیّدکاظمی) چاپ و صحافی: فرتگاررتک ۵ نوبت چاپ: چاپ اوّل ۱۳۷۹، چاپ دوم۱۳۸۹ه شـمارگان: ۱۵۰۰ جلد تحثیر یا تولید مجدد آن کلا یا جزنا به هر صورت (چاپ ،فتوکپی، تصویر و انتشار الکترونیکی) بدون اجازه مکتوب قاشر معنوع است.

ISBN: 978-964-7134-11-8

شیابک: ۸-۱۱-۷۱۳۲-۹۶۲-۹۷۸

لین اثر ترجمهای است از: *Mill on Liberty: A Defence* John Gray Second Edition, Routledge, 1996.

گری، جان، ۱۹۴۸\_ قلسفهٔ سیاسی جان استیوارت میل / جان گری؛ مترجم خشایار دیهیمی. ـ تهران: طرح نو، ۱۳۸۰ می. ـ (اخلاق، سیاست، و اجتماع) Mill on Liberty: A Defence عنوان اصلی: ۱. میل، جان استیوارت، ۱۸۹۶\_۱۸۷۲ Mill \_ دربارهٔ آزادی. ۲. آزادی. الف. دیهیمی، خشایار، مترجم ب. عنوان. ۵گ ۹ م / ۵۸۵ JT ۱۳۸۰

|     | فهرست                                          |
|-----|------------------------------------------------|
| Y   | 🗆 پیشگفتار مترجم                               |
| ٩   | 🗖 سپاسگزاری                                    |
| 11  | 🗖 پیشگفتار                                     |
| ۱۵  | 🗅 پیشگفتار چاپ دؤم                             |
| ۱۲  | ۱. مشکل و مسئلهٔ میل در رسالهٔ دربارهٔ آزادی   |
| 49  | ۲. فایدهگرایی میل                              |
| ٩٩  | ۳. اصل آزادی                                   |
| ۱۳۵ | ۴. درک و مفهوم میل از خوشبختی و نظریّهٔ فردیّت |
| 159 | ۵. کاربردها                                    |
| ۲۰۳ | ۶. آموزهٔ آزادی میل: ارزیابی مجدّد             |
| *** | □ بعدالتحرير                                   |
| 141 | □ ضمیمه: نقد پلورالیستی جان گری بر لیبرالیسم   |
| ۳•٩ | 🗆 نمایه                                        |

•

. .

.

·

## بيشكفتار مترجم

کتابی که در دست دارید سوّمین کتاب از مجموعهٔ جدیدی است که طرح نو با عنوان «اخلاق، سیاست، و اجتماع» انتشار آن را آغاز کرده است و قرار است زیر نظر نگارنده سه گروه کتاب را در این مجموعه به خوانندگان عرضه کند. گروه اوّل کتابهای پایه در زمینه های فلسفهٔ اخلاق، فلسفهٔ سیاسی، و فلسفهٔ علوم اجتماعی خواهند بود. گروه دوّم کتابهای تخصّصی تری خواهند بود که خواننده را از آخرین مباحث در سه رمینهٔ فوق مطلّع خواهند کرد. و گروه سوّم، نه کتابهای تفسیری، بلکه کتابهای اصلی متفکّران بزرگ این سه رشته خواهند بود. این مجموعه دو هدف اصلی را دنبال میکند: اوّل، فراهم آوردن مجموعه ای از کتابها در سه زمینهٔ فلسفهٔ اخلاق، فلسفهٔ میکند: اوّل، فراهم آوردن مجموعه ای از کتابها در سه زمینهٔ فلسفهٔ اخلاق، فلسفهٔ اکنون در غرب میگذرد با توجّه به ریشهها و سوابق امر به خواننده بدهند؛ و دوّم، نمایاندن ارتباط وثیقی که میان این سه حوزه از دانش وجود دارد. آنچه در این مجموعه نمایاندن ارتباط وثیقی که میان این سه حوزه از دانش وجود دارد. آنچه گفتنی است نمایاندن ارتباط وثیقی که میان این سه حوزه از دانش وجود دارد. آنچه گفتنی است این است که حداکثر تلاش شده است و خواهد شد تا انتخاب کتابها برای این مجموعه با وسواس و دقّت زیاد صورت گیرد و ترجـمهها در حد آمکان درست و روان و روشن باشد.

امًا در مورد کتاب حاضر چند نکته گفتنی است. اولاً، چنانکه خوانندگان در دو کتاب پیشین جان گری هم ملاحظه فرمودهاند، شیوه بحث او تحلیلی منطقی است و برای همین سیاق عباراتش همخوان با این شیوه است و در ترجمه نیز سعی شده است همین سیاق حفظ شود تا به دقّت منطقی بحث آسیبی نرسد. به همین دلیل نیز در نقل قولهای بسیاری که از رسالهٔ دربارهٔ آزادی جان استیوارت میل آمده است، با آنکه دو ترجمه از این رساله به فارسی موجود است، از آنها نقل نکردیم و ترجمهٔ مجدّدی عرضه کردیم که در آن دقّت فنّی بیشتر مدّ نظر بوده است. امّا به هر صورت خواننده در صورتی بیشترین بهره را از این کتاب خواهد گرفت که قبلاً رسالهٔ دربارهٔ آزادی را بدقّت بخواند. خوشبختانه هر دو ترجمهٔ فارسی از این رساله اکنون در بازار موجودند و هر دو ترجمه نیز قابل اعتمادند. ترجمهٔ مرحوم دکتر محمود صناعی بسیار خوشخوان و روان و سلیس است و ترجمهٔ مرحوم دکتر جواد شیخ الاسلامی هم به متن بیشتر وفادار است، امّا هیچ یک از دو ترجمه «فنّی» به معنای دقیق کلمه نیستند، ولی به هر صورت برای منظور ما مطالعهٔ هر یک از دو متن وافی به مقصود خواهد بود.

نکتهٔ دیگر نگاه خاصی است که جان گری در این هر سه کتاب نسبت به فلسفهٔ سیاسی به طور کلّی و نسبت به لیبرالیسم بالاخصّ دارد. برای آنکه خواننده، احسیاناً بیش از اندازه تحت تأثیر این نگاه قرار نگیرد، بخصوص در فصلهای بعدالتحریری که سخت به همهٔ لیبرالیسمها می تازد و حتّی هرآنچه را خود در متن اصلی کتاب ساخته و پرداخته است ویران میکند، نقدی بر نظریّات او را به قلم جورج کراودر در بخش ضمیمهٔ این کتاب آورده ایم. امیدوارم برابر نهادن مواضع جان گری و نقدهای جورج کراودر مایه ای برای تفکرات بعدی به خواننده بدهد و انگیزه ای برای تىلاش فکری فراهم آورد.

### سپاسگزاری

افراد نسبتاً زیادی در نوشتن این کتاب کوچک مرا پاری کر دهاند. نطفهٔ این کتاب در دورهای بسته شد که من رسالهٔ دکترای خود را در مورد لیبرالیسم زیر نظر مرحبوم جان يلامناتز تهيّه ميكردم. بدون علاقة مشفقانداي كه جان يلامناتز به آثار اوليّة من نشان داد، و بدون تشويقها و پشتيبانيهاي سويرواييز رهاي بعدي من، آلن راييان و استيون ليوكس، واقعاً جاي ترديد است كه هرگز مي توانستم اين كتاب را به عـرصهٔ نشر برسانم. کریستوفر کیروان، معلّم فلسفهٔ من در دورهٔ تحصیلات لیسانس در کالج اکستر آکسفورد از آغاز نگارش کتاب تا پیایان پیروژه هیمواره نظرها و پیندهای ارزشمندی در مورد دستنویسهای اولیّه به من داده است. مرحوم جان ریز سخاوتمندانه و بیدریغ نظرهایش را کتباً و شفاهاً در مورد دستنویسهای اولیّهٔ کتاب ابراز کرد. گریم دانکن یکی از دستنویسهای اولیه را خواند و کمک مؤثّری کرد ک. بتوانم منظورم را روشنتر بیان کنم. سر آیزایا برلین، که نقد و نظرهای فوق العاده نافذی در مورد متن نهایی داد، و ایچ. ال. ای. هارت، که نقدهایش در مراحل مختلف تألیف کتاب برایم فکربرانگیز بودند، شایستهٔ قدردانی برای نقش مهمّشان در تکوین این کتاب هستند. سپاس از تد هاندریچ هم بر ذمّهٔ من است که در چندین مرحله نظرش را دربارهٔ دستنویسها ابراز کرد و نقدها و تشویقهایش برایم ارزش فراوانی در سرتاسر دوران آمادهازی کتاب داشت. دلم می خواهد از رئیس و همکارانیم در کالج سیاسگزاری کنم که امکان استفاده از مرخیصی بیا استفاده از حقوق بیرای انجام مطالعات را برایم فراهم آوردند و در همین دوره بود که توانستم بخش اعظم کار را ييش ببرم.

افراد زیادی این محبّت و عنایت را داشتند که کتاب را در مراحل پایانی بخوانند

و دربارهاش ابراز نظر کنند. در این میان دلم میخواهد خصوصاً از برایان بری، فرد برگر، جی. بی دی. دیوبد گوردون، دی. ان. مک کمورمیک، جموزف راز، دی. 'ی. ریز، ای. کی. سن، سی. ال. نن، و دبلیو. ال. واینستاین تشکّر کمنم. چمون طبیعتاً هر کمی که کتاب را خوانده است با نمامی مفاد آن موافقت نداشته است، و چون من بعضاً علیرغم نقدها همچنان نظر خودم را حفظ و اعمال کرده م. لازم است ناکید کنم که مسؤولیت همهٔ مطالب عرضهشده در این کتاب صرفاً با من است.

روایتی اولیّه از بحث من راجع به جان استیوارت میل به صورت مقالهای با عنوان «جان استیوارت میل دربارهٔ آزادی، فایده، و حقوق» انتشار یافت. بخشهایی از ایس مقاله دوباره در این کتاب با اجازهٔ انتشارات دانشگاه نیویورک، مجلّهٔ هیومن رایتز (نوموس الالالا)، به سردبیری جی. رولندمپوک و جان دبلیو چپمن، کپیرایت ۱۹۸۱ متعلّق به دانشگاه نیویورک، چاپ شده است. از پروفسور رولند پنوک و انتشارات دانشگاه نیویورک از بابت این اجازهای که به من دادند تا از مقالهٔ چاپشده در مجلّه شان دوباره استفاده کنم سپاسگزارم.

جی. ان.گری جیزس کالج، آکسفورد

#### پیشگفتار

در این کتاب نظر معمول و مقبول دربارهٔ خصلت نوشته های جان استیوارت میل دربارهٔ آزادی به منازعه گرفته شده است. این دیگر از بدیهیات تاریخ فکری انگلستان قرن نوزدهم شده است که جان استیوارت میل جوان دست بالای بالا متفکّری حدً واسط است که نوشته هایش دربارهٔ مسائل اجتماعی و سیاسی آموزهٔ منسجم یا نظم استدلالی منطقی و معقولی را به دست نمی دهد، بلکه فقط کوششهایی برای ترکیب و تلفیق افکاری پراکنده است که در نهایت هم راه به جایی نمی برد. در مورد رسالهٔ دربارهٔ آزادی از دیرباز نظر رایج و مرسوم این بوده است که میل در این رساله دست به کاری محال زده است ـ یعنی عرضهٔ دفاعی فایده گرایانه از اولویّت آزادی نسبت به سایر ارزشها. کدام کار خطیر فکری می تواند بیش از این خطا یا محکوم به شکست باشد؟

هدف من در این پژوهش این است که با تحلیل متن و بازساختن استدلال میل نشان دهم که دربارهٔ آزادی آن رسالهٔ احمقانهای نیست که در طول یک قرن منتقدان و مفتران ناهمدل سعی کردهاند آنرا چنان بنمایانند، بلکه مهمترین حلقه در سلسلهٔ استدلالهای میل در مورد آزادی، فایده، و حقوق است که او در تعدادی از وزینترین نوشتههای اخلاقی و سیاسیاش عرضه کرده است. دربارهٔ آزادی، برخلاف ادّعای سخره آمیز و گزاف منتقدان میل، نهتنها نشانهٔ ماندگار و تاریخی ضدّ و نقیضگویی و تلوّن اندیشههای میل نیست، بلکه به عکس استدلالهای عرضهنده در آن به حدّ افراط منسجم و منطقی است و تازه علاوه بر این پایه و بنیادی هم برای استدلالهای فراوان سردستی، که میل در دیگر نوشتههایش پرورانده است، فراهم میآورد \_ نوشتههایی که در آنها نظریّهای فایده گرایانه در مورد رفتار بر مسائل زیادی در زندگی اخلاقی و سیاسی اعمال شده است. دربارهٔ آزادی حاوی پارهای از چیزی است که مـن آنرا «آموزهٔ آزادی میل» مینامم، و در آن دفاعی بر اساس فایدهگرایی از پایهگذاری سیستمی از حقوق اخلاقی عرضه میشود کـه در آن حـقّ آزادی در اولویّت قـرار میگیرد.

هنوز هم که هنوز است بیشترین اصالت و نوآوری میل در عرضهٔ نظریّهٔ فایده گرایانه ای در مورد عدالت و در مورد حقوق اخلاقی، و در دفاع او از اهمیّت درجهٔ اوّل حقّ آزادی است. ادراک نظریّه ای فایده گرایانه در مورد عدالت و حقوق اخلاقی همچنان سنگ بزرگی بر سر راه اکثر فیلسوفان اخلاق معاصر است که بیشتر آمادهٔ آن هستند که دفاع از چنین نظریّه ای را اگر نه ضدّ و نقیض گویی آشکار، دست کم نشانهٔ آشفتگی فکری به حساب آورند. به عقیدهٔ من این مقاومت در برابر اندیشهٔ دفاع فایده گرایانه از عدالت و حقوق ناشی از درک سطحی و محدود و تسنگی از خود فایده گرایی و نادیده گرفتن برخی از شاخصترین ویژگیهای نوآوریهای میل در سنّت نیرومند و معتازی از فایده گرایی غیر مستقیم است که عاری از اکثر خطاها یا نقصهایی است که بدرستی به سایر اشکال فایده گرایی نسبت داده می شود، و در عین حال قادر به خلق نظریَّهٔ پذیرفتنی و منطقی و منسجمی در مورد عدالت و حق اخلاقی نسبت به آزادی است.

میل در نوشته هایش دربارهٔ آزادی همچون متفکّری نیرومند و باابیقت و سیستماتیک جلوه گر میشود که هنوز تا اندازهٔ زیادی جزئی از سنّت فایده گرایی بریتانیایی است. «آموزهٔ آزادی» او هنوز هم مانند آن زمان که نخستین بار آن را ساخته و پرداخته کرد جای نقد و نظر دارد. امّا جدیترین نقدهای وارد بر آن، نقدهایی نیستند که پرداختن نظریّه ای فایده گرایانه در مورد حقوق اخلاقی را محالی مسلّم میدانند، و آنهایی هم نیستند که همچنان آن تصویر نخنما را از میل عرضه میکنند – تصویری که میل را همچون آدمی به نمایش میگذارد که اندیشه هایی نایخته و شکل ناگرفته دارد و واردترین نقدها بر دفاع میل از آزادی، آنهایی هستند که این اذعا را در کانون توجه خود قرار میدهند که میل شرایط و اجزای گوناگون خوشبختی بشری را که ممکن است عملاً در رقابت با هم قرار گیرند دست کم میگیرد و در نتیجه نسمی تواند با لایه های عمیقتر و دشواری حقیقی بسیاری از معضلات اخلاقی واقعی رویارو شود. در بحث من، اینکه نوشته های میل حاوی پاسخی رضایتبخش به این نقدهای اخیر است، جایی ندارد، امّا هدف من آن است که نشان دهم بخش عمده ای از آموزهٔ آزادی میل، حتّی اگر این نقدها را معتبر بدانیم، باز قدرت و اهمیّت خود را حفظ میکند. این کتاب اگر بتواند نشان دهد که میل متفکّری سیستماتیک بوده است و کتاب دربارهٔ آزادی بیانگر آموزه ای منسجم و منطقی است، و بدین ترتیب به خوانندگان آثار میل کمک کند که استدلالهای او را چنان ارزیابی کنند که حقّ و انصاف در مورد نیّات و دستاوردهای او رعایت شود، به هدف خود نائل آمده است.

. 2

## پیشگفتار چاپ دوّم

در بعدالتحریر تازهای که بر این چاپ افزودهام، تأمّلات ثانوی خود را در مورد لیبرالیسم میل و پروژهٔ لیبرالی عرضه داشته ام. در متن اصلی کتاب به هیچ وجه دست نبرده ام و در پی آن نبوده ام که تفسیرم از نوشته های میل را در نکات اساسی ترمیم یا اصلاح کنم، بلکه سعی کرده ام دلایل خود را در مورد اینکه چرا دیگر به نظرم استدلال میل در دفاع از آزادی قابل دفاع نیست عرضه دارم. بر همین اساس، نقدهای سنّتی اصلی بر نظر میل دربارهٔ آزادی را مورد بررسی مجدّد قرار داده ام و نتیجه گرفته ام که این نقدها توان و نیرویی دارند که استدلال میل از پس آنها برنمی آید – استدلال میل به نحوی که در عمیقتر عدم موفقیّت پروژهٔ میل در رسالهٔ دربارهٔ آزادی مربوط به ویژگیهایی از لیبرالیسم میل است که در همهٔ انواع لیبرالیسم مشترک است، و مهمترین آنها در بحث عام اندیشهٔ لیبرالی مربوط به چنین درک و برداشتی است، عدم موفقیّت پروژهٔ میل در کتاب دربارهٔ آزادی در واقع عدم موفقیّت و شکست خود پروژهٔ لیبرالی است. کتاب دربارهٔ آزادی در واقع عدم موفقیّت و شکست خود پروژهٔ لیبرالی است.

گفتگوهای من در طول سالیان با آیزایا برلین و جوزف راز یاور مـن در شکـل دادن به این تأمّلات ثانوی در مورد میل و لیبرالیسم بوده است، امّا هیچیک از آنـان مسئول هیچیک از این تأمّلات ثانوی نیستند. بیشترین دین را همسرم، میکو، بر گردن من دارد.

جان گري جيزس کالج، آگسفورد آوريل ۱۹۹۵

برای کسی که دل به آزادی سپرده است، هیچ چیز نیست کـه بـتوانـد به آزادی اهمیّت ببخشد. چنین شخصی هیچ دلیلی برای این دلسپردگی ندارد.

ر. ریز، بی پاخ، لندن. راتلج اند کیگان پل. ۱۹۶۹. ص ۸۴

حال که گفتم فردیّت چیزی جز همان تکوین و تکامل (شخصیّت) نیست. و تنها پرورش و اصلاح فردیّت است که انسانهای متکاملتری به وجود میآورد یا میتواند به وجود آورد. دیگر میتوانم استدلالم را یه بایان برم: زیرا در مورد فلان وضعیّت امور بشر چه چیزی بیشتر و بهتر از این میتوان گفت که این وضعیّت انسانها را به کمال ممکنشان نزدیک میکند؟ و بدتر از این دربارهٔ هر مانع خیری چه میتوان گفت که این مانع جلوی رسیدن به چنین وضعیتی را میگیرد؟ اما، بی تر دید. این ملاحظات کافی نیست تا آنهایی را که بیش از همه نیازمند مجاب شدن هستند مجاب کند؛ و باید بحث را پیشتر برد و نشان داد که این انسانهای متکامل برای انسانهای تکامل نیافته منشأ فایده ای هستند... و برگیرند. خاطرنشان کرد که اگر اجازه دهند افراد دیگر بی مانع و رادع برگیرند. خاطرنشان کرد که اگر اجازه دهند افراد دیگر بی مانع و رادع بی اس میل. دربارهٔ آزادی. ندر. جی. اس. میل. دربارهٔ آزادی. ندن. از آزادی شان بهره برند آنها نیز بیگمان اجر و پاداشی خواهند یافت.



مشیکل و مسئلهٔ میل در رسیالهٔ دربارهٔ آزادی

۱. تفسیری سنّتی

طبق نظری سنّتی، مشکل و مسئلهٔ میل در رسالهٔ دربادا آزادی حال ناشدنی است. میل خود به صراحت می گوید که هدفش در این رساله دفاع از یک اصل واحد است که تنظیمکنند، [حدّ] مداخله در آزادی فرد برای اندیشه و عمل باشد. او در آن جملهٔ مشهورش می نویسد: «[هدف این رساله تثبیت و روشن کردن] یک اصل بسیار ساده است که شایستهٔ حاکمیّت مطلق بر اجبارها یا نظارتهایی باشد که جامعه بر فرد اعمال می کند. ۱۱۱ توصیفی که او از این اصل میکند ۔اصلی که او میخواهد در مقام اصلی دشایستهٔ حاکمیّت مطلق، بر تحذید آزادی و مداخلهٔ دولت و جامعه در فعالیتهای فردی از آن دفاع کند... به ما نشان می دهد که میل به دنبال اصلی است که بلااستثناء قابل اعمال در همهٔ جوامع باشد-البتّه بنا به عبارت پاياني جملهاش، منهاي اجوامع عقب ماندهای که در آنها نژاد اصلی را می توان نابالغ به حساب آورد.۱۲۱۱ میل به هنگام مشخّص کردن انواع استدلالهایی که در توجیه گردن نهادن به اصل خود اقامه خواهد کرد، اعلام می دارد که در این استدلالها جز به ملاحظات فايدهگرايانه متوسّل نخواهد شد: «شايسته است اين را نيز بگويم که من از هر امتیازی که توسّل به اندیشهٔ انتزاعی حق، در مقام چیزی مستقل از فایده، مي توانست عايد استدلالهايم كند چشم مي پوشم ١٣١٩ كساني كه معتقد به اين نظر سنّتی و معمول هستند تردیدی ندارند که کار خطیری که میل در ایس

اظهارات پیشه کرده است چندان ناشی از درک اشتباه و غلط است که عـملاً آنرا ناساز و ضدً و نقیض میکند.

جریان نیرومند نقد مخرّب و ویرانگر بر نوشته های میل دربارهٔ آزادی، که از زمان انتشار «رساله» در ۱۸۵۹ بر دیدگاه و نظر ما نسبت به آن حالت غالب و مسلِّط داشته است، حاوى عناصر مشتركي است. مجموعة اين نقدها بر روى هم بدل به حکم محکومیّت قاطعی علیه هدف خطیری می شوند که میل در رسالهٔ درباد، آزادی مد نظر قرار داده است. ایس نقدها می گویند شهودهای اخلاقي ميل با پيامدهاي ضمني نظريَّهٔ اخلاقي اش مغايرت دارد، و فقط با فدا کردن این یا آن می توانسته است این دو را به تعادل بر ساند. این نقدها می گویند استدلالها و ارزشهایی که او در رسالهٔ دربار، آزادی بیدانیها متوسّل می شود مغایرت لاعلاجی با اخلاق فایدهگرایانهای دارند که او در رساله و در دیگر نوشته هایش به حمایت از آن می بردازد، و در نتیجه جاره ای نیست جز آنکه رسالهٔ دربارهٔ آزادی را نیز، مانند خود میل، به دو بخش قسمت کرد. این سنّت نقد و تفسير بيانگر نظر و ديدگاه مرسومي دربارهٔ تاريخ فكري انگلستان در قرن نوزدهم است، که در آن جان استیوارت میل گسسته از نظامی فکری در نظر گرفته می شود که بنتام و پدر میل نمایندگان اصلی اش بودند، و در عین حال خود میل هرگز به طور کامل متوجّه این گسست و ارتداد خود نشد و بدان اذعان نكرد. بدين ترتيب انديشة ميل طبيعتاً مخلوطي التقاطي از عناصر ناسازگاری در نظر گرفته می شود که با هر فشار انتقادی متداوم براحتی از هم می باشد. این نوع نگاه به میل، یعنی او را متفکّری التقاطی و بینابینی در نظر گرفتن، بهگونهای مقاومتنایذیر و وسوسهانگیز این فکر را پیش میآورد که نمی توان انتظار داشت نوشته های اخلاقی و سیاسی او آموزهای منسجم و منطقی به دست دهد، و بیحاصلی و بی سرانجامی استدلالهای او، خصوصاً در رسالهٔ دربار، آزادی، باید بناگزیر در عمل آشکار شود.

خطایی سادهلوحانه است اگر بپنداریم که همهٔ منتقدان میل در صد و اندی

سال گذشته بر سر همهٔ نکات مهم در تفسیر رسالهٔ دربارهٔ آزادی توافق داشتهاند. امّا عناصر مشترک در تفاسير آنان را براحتی می توان تشخيص داد، و اين عناصر بر روى هم نقدى بر اين رساله را شكل مىدهند كه أنقدر استوار و مستدلٍّ و آنقدر نافذ و مؤثٍّ هست که بتوان آنرا دیدگاه معمول و مقبول دربارهٔ ر ساله خواند. در این دیدگاه معمول و مقبول، می توان سه پایه و رکن شاخص برای این اعتقاد تمیز داد که کار خطیری که میل در رسالهٔ درباد، آزادی در پیش گرفته بود از پیش محکوم به شکستی مفتضحانه بود. نخستین استدلال بهمنطق فايده گرايي در مقام اخلاقي تکاصلي متوسّل مي شود. هر چه باشد، فرض بر اين است كه فايده گرايان با اين سؤال به پيشباز هر موقعيّت عملي مي روند: از ميان همهٔ اعمالي كه مي توانم انجام دهم كداميك بهترين نتيجه را به بار خواهد آورد؟ خود ميل هم ميگويد: «آييني كه "فايده" يا "اصل بيشترين خوشبختی" را به عنوان پایهٔ اخلاقیاتش می یذیر د، بیانگر این اعتقاد است که هر عملي به نسبتي كه مي توانيد خوشبختي را بيشتر كيند درست است، و به نسبتي كه ممكن است موجب بدبختي شود غلط است.١٢،١٢ كسي كه يگانه هدفش به بار آوردن بهترین نتیجه است. بر این اساس بی میل نخواهید بیود دستش را در انتخاب مؤثرترین راهکار برای رسیدن به هدف باز بگذارد. به همين دليل او هرگز هيچ اصل و حکم اندرزيني (را که پيشاپيش راه گزينش برخي شقوق را در ميان تمام شقوق ممكن مسدود ميكند راهنماي عمل خود قرار نخواهد داد. علىالخصوص، او هرگز هيچ اصل و حكم اندرزيني راكه ممکن است او را وادار کند در تأمّلات خود مجموعهای از نتایج و پیامدهای خوب را کنار بگذارد اختیار نخواهد کرد. امّا ظاهراً این دقیقاً همان کاری است که میل در رسالهٔ دربارهٔ آزادی انجام می دهد. طبق اقرار خود میل در این رساله، او خود را متعهّد میکند که داصل فایده، را چارچوب پاسخ به همر پرسش اخلاقی قرار دهد: پس چرا میل به هنگام بحث از مسائل اخلاقی مربوط به تحدید آزادی به اصل دیگری نیاز پیدا میکند؟ آیا او می تواند در این زمینه اصل دیگری عرضه کند؟ اگر میل واقعاً و از همه جهت اخلاق پردازی فایده گرا باشد، بی تردید به هر سؤالی در مورد توجیه تحدید آزادی بایستی صرفاً بر اساس نتایج خوب و بد سیاستهای گوناگون تحدید آزادی پاسخ دهد. اخلاق پردازان فایده گرانمی توانند در هیچ زمینهٔ مربوط به تصمیم گیری دربارهٔ اینکه چه باید کرد نیازمند استفاده از اصلی سوای خود «اصل فایده» باشند.

مي توان اين ايراد را به اين استدلال گرفت كه اخلاق فايد. گرايانه را تا حدّ زیادی کاریکاتوری میکند. هر چه باشد، مدافعان میل می توانند بگویند، هر فايده گراي موجّه و معقولي مي پذيرد كه احكام و اصول اندرزين خاصّتري از خود «اصل فایده» هم هستند که در رفتار ما در زندگی عملی مفید و حتّی صرف نظرناکردنی هستند (و این را همهٔ نویسندگان بزرگ فایدهگرا یذیر فتهاند). دلايل اقتصادي، محدوديّت اطَّلاعات، و همدليهاي جانبدارانه قويًّا عليه بيشه کردن این خط مشی هستند که در مورد هر مسئلهٔ عملی با توسّل به داصل فاید،» تصمیمگیری کنیم. بنابراین، اخلاق پردازی فاید،گرا هم، چه در زمینهٔ دادن رهنمودهای اخلاقی و چه در مسیر زندگی عادیاش، نیازمند استفاده از اصولی غیر از ۱۹صل فایده، خواهد بود. در برابر این ایراد، مفسّران سنّتی رسالهٔ دربار، آزادی می گویند درست است که اتّخاذ جنین شیو مای معقول است، امّا يقيناً اين شيوماي نيست كه ميل در رسالهاش اتخاذ كرده باشد. آنها تأكيد میکنند که میل در رسالهاش «اصل آزادی» را نه به عنوان قاعدمای تـجربی و خطایذیر، بلکه به عنوان منعی مطلق در برابر بسیاری از سیاستهای فزاینده فايده مطرح ميكند. «اصل آزادي» به ما چه ميگويد؟ ميگويد هيچ حدّي را برای آزادی نعی توان مقرّر کرد مگر آنکه آن حدّ مانع از صدمه رسیدن به دیگران شود. اگر تحدید آزادی صرفاً خوشبختی یا رفاه را، مثلاً با اعطای منافع فراوان به سایر انسانها، فزونتر کند، نمی توان آنرا موجّه دانست. میل ااصل آزادی، خود را این اصل می خواند که ایگانه مقصودی که به افراد بشر اجازه میدهد، به صورت فردی یا جمعی، در آزادی عمل هم فرد دیگری دخالت کنند، صیانت ذات است. یگانه منظور و هدفی که در راه آن می توان به حق بر هر عضو جامعة متمدَّن، ببرخيلاف خواستش، اعتمال زور كرد ممانعت از صدمه رسیدن به دیگران است. ۱۵٫۱ داصل آزادی، میل یا مشخص کردن این شرط ضروری برای هرگونه تحدید موجّه آزادی، که باید مانع از صدمه رسيدن به ديگران باشد، شرطي لازم و كافي براي وجود هر نوع دليلي برای تحدید آزادی معیّن میکند. حال مشکل میل واضح و لاعلاج است. طبق نظر خود او، «اصل فایده» باید خود تمامی دلایل له و علیه برای هر عمل یا سیاستی را فراهم آورد. با اینهمه می بینیم که او در رسالهٔ دربارهٔ آزادی اصبرار دارد که اصل و حکم اندرزینی را اختیار کنیم که نه تنها محتوایی متفاوت از «اصل فایده» دارد، بلکه عملاً از ما می خواهد که تأثیرات فایدتی کر دهها (و نکردهها) يمان را در حوزماي فوقالعاده وسيع ناديده بگيريم. مي توان یذیرفت که میل مورد استفادهای برای اصل اندرزینی یافته است که محتوایی متمایز از «اصل فایده» دارد، امّا فرض اینکه او مورد استفادهای برای اصل اندرزيني يافته است كه اين شرط را مي گذارد كه صرف اين واقعيّت كه عملي فايده را فزونتر ميكند دليلي براي ترجيح آن عمل نيست، مگر آنكه در ضمن مانع از صدمه رسیدن به دیگران شود، بسیار پارادوکسی خواهد بود.

پس طبق این رشتهٔ نخست ایرادها، مشکل میل در رسالهاش ناشی از کوشش او برای عرضهٔ دفاعی فاید،گرایانه از اصل اندرزینی است که نهتنها متفاوت از «اصل فایده» است، بلکه لازمهٔ اختیار کردن آن اصل برای هر فرد نادید، گرفتن پیامدهای «اصل فایده» در طیف وسیعی از اوضاع و احوال و شرایط است. منتقدان متأخرتر میل میگویند معضل او در اینجا مورد بسیار آشکاری از معضلی است که گریبانگیر همهٔ اخلاق پردازان فایده گراست. میل هم مانند بسیاری از متفکران دیگر در این سنّت، متوجه است که ما همیشه نمی توانیم دست به محاسبهٔ نتایج و پیامدها بزنیم؛ ما در زندگی روزمرهان

نیازمند احکام یا قواعدی هستیم که محتوایی خاصتر از اصل فایده، داشته باسند. اما، اگر نخو اهیم به عقیده فایده گرایانه مان پشت یا بزنیم، لازم است همیشه اختیار کردن این اصول اندرزین خاصتر را بر اساس فایدهشان توجیه كنيم. اين بدان معناست كه اين اصول اندرزين نه تنها بايد با اقتضائات فابده همخوان باشند، بلكه بايد نشأت گرفته از آن هم باشند: اين اصول نمي نوانند وزن و اعتباری ورای اعتبارشان به دلیا اسهمی که در فزودن بر فایده دارند داشته باشند. این اصول یا احکام فقط می توانند قراعد فوری و فوتی یا قواعد تجربی و موردی باشند که چکیدهٔ بهنههای وسیعتری از تجربههای پیچیده را در دل خود جای داده باشند. اگر این اصول یا احکام چیزی فراتر از قواعد فوري و فوتي و تجربي باشند، فايدهگرايي كه چنين نگاهي به آنها دارد در واقع دست از اعتقاد فایده گرایانهاش شسته است و بایستی او را محکوم به خطای قاعده پرستی کرد. از زبان و اصطلاحات مطلق گرایانه ای که میل در تنظیم «اصل آزادی» به کار برده است آشکار است که او دقیقاً مرتکب همین خطای قاعده پرستي در مورد قاعده خودش شده است. ميل ميگويد: «يگانه بخشي از رفتار فرد، که فرد باید در قبال آن یاسخگوی جامعهاش باشد، آن بخشی است که به دیگران مربوط می شود. در بخشی از رفتار فرد که صرفاً مربوط به خودش است، استقلال او، بنابر حق، مطلق است. فر دبر خود، بر جان و تن خود، حاکمیّت مطلق دارد. ۱۶۱۸ بنابراین، میل دانماً چینان نگاهی به داصل آزادی، دارد که گویی نهتنها این اصل متمایز از «اصل فایده» است، بلکه از آن استقلال هم دارد، گویی چیزی فراتر از صرفاً موردی از موارد کاربرد اصل حاکم مطلق فایده است. اصل آزادی اگر بنا باشد توجه خاصّی به آزادی داشته باشد، بایستی چیزی سوای موردی از موارد کاربر د «اصل فایده» باشد. مشکل میل دقیقاً در این واقعیّت نهفته است که «اصل آزادی» او تا زمانی که معتقد است داصل فایده، اصل غانی اوست نمی تواند چیزی جز مرحله یا درجهای از «اصل فايد ، باشد.

ايار رشتهٔ نخست از ايرادها منطق فايده گرايي را در مقام اخلاقي تک اصلي ملاک قرار می دهند، حال آنکه رشتهٔ دوم ایرادها به این واقعیّت اشاره می کنند. که «اصل فایده» و «اصل آزادی، حافظ ارزشهای متفاوت و غالباً متنافر هستند. «اصل آزادی» می گوید که ما نباید آزادی را فدا کنیم مگر در مواردی که امکان صدمه رسیدن به دیگران باشد، حال آنکه «اصل فایده» مرگوید فقط خوشبختی یا خوشی و لذّت است که ارزشی فی نفسه دارد. بندین تبرتیب ناگهان مشكلات ميل وخيمتر و جدّيتر مي شوند. چه دليلي دارد كه فكر كنيم دو ارزش آزادی و خوشبختی همیشه مکمّل هم و متقابلاً مؤیّد هم هستند. حال آنکه طبیعتاً آن دو را در بسیاری از مُعضلات زندگی متمدّنانه رقیب و معارض هم میدانیم؟ آری، هیچ ناسازگاری صوری در تصدیق این دو اصل بی استثنا نیست که دهمیشه چنان عمل کن که بیشترین خوشبختی را به بار آورد»، و «اگر صدمهای به دیگران نم رسد، هرگز آزادی را محدود نکن.» مسئله و مشکل میل این است که باید نشان دهد چگونه پذیرش یک اصل بی استثنا («اصل آزادی» او) با پیروی از اصل بی استثنای دیگری («اصل فایده») تکليف مي شود. امّا اصلي بي استثناء در مورد شرايط تحديد بحقّ آزادي تنها در صورتی همان نتایج و پیامدهای اصل فایده را خواهد داشت که فرض تردیدآمیز پیش بینی پذیری و بقاعدگی امور بشیری را بیذیریم. در هـر نگاه واقع بینانهٔ قابل قبول به انسان و جامعه، بعضاً پیروی بی چون و چرا از چنین اصلي خسرانهاي جدّي بر خوشبختي وارد خواهد كرد. تـطابق طـابقالنـعل بالنعل نتايج و پيامدهاي اين دو اصل را بايد از آن احتمالات بسيار بعبد دانست. با توجّه به اینکه اصول میل ارزشهای متفاوت و بعضاً متضادً را در دل خود جای دادهاند، او چه دلیلی می تواند برای امتناع از غلبهٔ اصل بر تر خود بر اصل آزادي، در موارد تضادَ اين دو، عرضه کند؟ تا زماني که او خود را فايده گرا مىداند، بى ترديد هيچ چيزى به او اجازه نمى دهد از به كارگيرى اصل فايده سر باز زند؛ امّا نیروی اصل آزادی او دقیقاً در همین است که مانع از تـوسّل به فایده برای توجیه تحدید آزادی جز در طیف بسیار محدودی از شرایط می شود. اگر آزادی و فایده واقعاً دو ارزش متمایزند، آیا نبایستی گه گدار در رقابت و تعارض با هم قرار گیرند؟ و در چنین شرایط رقابت و تعارضی، چگونه فردی فایده گرا می تواند با حفظ اصول خود اولویّت را به آزادی بدهد؟

در اینجا، می توان در دفاع از میل گفت که از نظر او فایده یا خوشبختی چیزی متمایز از آزادی، آنگونه که منتقدانش فرض گرفته اند، نبود. او می گوید فایدهای را که او از آن سخن می راند «باید فایده در گسترده ترین معنایش گرفت که مبتنی بر منافع همیشگی انسان در مقام موجودی پیشرفتخواه است.۱۷۱ این نکته که میل در همان صفحات آغازین رسالهٔ دربادهٔ آزادی تأیید انحلاق فایده گرایانه را با اشارهای به «فایده در گسترده ترین معنایش» مقید و مشروط می کند، می تواند منطقاً نشانگر این باشد که او خوشبختی را شامل عناصری (احتمالاً ضروری) چون فردیت و خود پروری می داند. این عناصر خوشبختی هم به نوبهٔ خود می توانند تا حدودی مشروط به شرایط مربوط به آزادی (یا حاوی آزادی) باشند.

حال بسادگی می توان در برابر این ایراد گفت که سخن گفتن از آزادی و خوشبختی چنانکه گویی این دو، دو ارزش کاملاً متفاوتند در پیش گرفتن راهی کاملاً خلاف مفاذ و محتوای نوشته های میل است. امّا حتّی اگر این امتیاز را به او بدهیم، باز مشکل او به جای خود می ماند. آزادی و خوشبختی را سازنده دیگری جز آزادی هم دارد که نظریّه پرداز فاید، گرا باید آنها را هم مورد توجّه قرار دهد و به حساب آورد. و باز، حتّی اگر آزادی را در رده یکی از اجزای ضروری خوشبختی قرار دهیم، به نظر می رسد مجاز نباشیم وزن و اعتباری بی حد و حصر برای آن در تضاد با سایر اجزای ضروری قائل شویم. و یافتن مواردی که در آن سایر اجزای ضروری قائل شویم. و با آزادی قرار گیرند دشوار نیست. خوشبختی بسیاری از انسانها موکول به رسیدن به آرمانهایی غیرلیبرالی است که ترجیحات آنها را شکل می دهد، و سیامتهایی که اساساً سرمشقشان دلبستگی به فزودن خوشبختی (یا ارضای ترجیحات و سلیقه ها) است، طبعاً تابع اصول لیبرالی نخواهد بود. در واقع، اگر خود لیبرالیسم را آموز مای بدانیم که ارضای ترجیحات و سلیقه ها را تا بیشترین حد ممکن تکلیف می داند، آن هم فارغ از هر آرمانی، جز آنچه در ترجیح و سلیقه فرد به بیان در می آید (یعنی شبیه همان تصوّری که برایان بری از لیبرالیسم دارد (۸۱)، آنگاه لیبرالیسم برنامه ای خود شکن خواهد بود. زیبرا، طبق برآوردی عادی، آزادی همیشه، یا حتّی عموماً، وزین ترین عنصر در خوشبختی انسان نیست. نسبت دادن چنان وزن و قدری به آزادی، در مقام جزئی ضروری از خوشبختی، که هرگز نتوان آن را فدای هیچ یک از دیگر اجزای خوشبختی کرد، صرفاً توسّل به قید و شرطی است که دلیل موجه و معقولی ندارد و به نوعی عقبنشینی و پاپس کشیدن از بررسی جدًی معفولی ندارد و به نوعی عقبنشینی و پاپس کشیدن از بررسی جدًی معفولی ندارد و به نوعی از آن نوعی است که رسالهٔ درباد؛ آزادی قصد معفولی نداره و می از مان در از آن نوعی است که رسالهٔ درباد؛ آزادی قصد

هرگونه استدلال فاید،گرایانه در دفاع از آزادی که در آن این قید و شرط ذکر شود که خوشبختی نمی تواند در تعارض یا رقابت با آزادی قرار گیرد جنبهای سؤال انگیز دارد. حال می توان گمان را بر این گذاشت که استدلال میل این نیست که آزادی نمی تواند هرگز در تضاد با سایر ارزشها قرار گیرد؛ بلکه، به عکس، استدلالش این است که باید خوشبختی را چنان به تصوّر آورد که در برگیرندهٔ درک و برداشت معیّنی از کمال شخصی یا آرزومندی آن باشد. سوای این نکته که روشن نیست چگونه می توان چنین نظر دست و پاگیری را نسبت به خوشبختی مستدل یا پذیرفتنی کرد، ابراز چنین نظری به معنای فدا کردن یکی از جنبه های اصلی لیبرالیسم خواهد بود که غالباً آن را مشخصهٔ لیبرالیسم می دانند (۱)، جنبه ای که خود میل هم غالباً بدان تکیه می کند. این جنبه آن است که نهادهای جامعهٔ لیبرالی، و بنابراین اصول اساسی لیبرالیسم، که این نهادها مظهر آن هستند، در برابر دیدگاههای رقیب راجع به کمال شخصی بیطرف هستند. فردی لیبرال ممکن است عملاً پایبند درک و برداشت خاصی از زندگی خوب باشد، و کاملاً ممکن است فکر کند که جامعهٔ لیبرالی مساعدترین جامعه برای رسیدن به این زندگی خوب و گسترش و ارتقای آن است؛ امّا چنین فردی به این فکر نخواهد کرد که اصول و نهادهای جامعهٔ لیبرالی به قیمت فدا کردن درکها و مفاهیم دیگر از زندگی خوب در خدمت گسترش و ارتقای درک و برداشت خود او از زندگی خوب قرار گیرد. استدلال فاید، گرایانه در دفاع از آزادی را، که در آن برخی آر مانهای زندگی اصلاً استدلالی دانست که چیزکی از روح لیبرالیسم در آن از دست رفته است، حتی استدلالی دانست که چیزکی از روح لیبرالیسم در آن از دست رفته است، حتی قلمداد میکند، (۱۰) یا نوعی ناسازگاری منطقی به او نسبت داد.

مرکز ثقل رشتهٔ دوّم از نقدهایی که مورد بحث قرار داده ایم این است که «اصل آزادی» و «اصل فایده» میل ارزشهای متفاوتی را به میان می آورند یا طلب میکنند که ممکن است در تضاد با هم قرار گیرند. در مواردی که این ارزشها در تضاد قرار میگیرد، میل بایستی طبق اعتقاد فایده گرایانه اش، که در واقع اعتقاد برتر یا درجه اوّل اوست، اولویّت را در برابر آزادی به خوشبختی بدهد. چون این دو ارزش در عمل در تضاد قرار میگیرند، حتّی پیوستگی و مقارنه ای دانمی هم میان آنها نیست: هر تعمیمی که بنابر آن آزادی مقارن این مطلب برای هدفی که میل در پیش گرفته است اهمیّت دارد، زیرا هر استدلال فایده گرایانه را می توان علی الاصول معکوس کرد و اگر، آنگونه که منتقدان میل میگویند، آزادی همیشه مؤثرترین راه برای رسیدن به خوشبختی نباشد، پس میل ناگزیر است بر سیاستهای غیرلیبرالی صحّه بگذارد. در رشتهٔ سوّم نقدهایی که در میان منتقدان سنّتی میل میتوان یافت، دو رشتهٔ نخست نقدها به هم می پیوندند و عناصر تازهای هم بر آنها افزوده می شود. بیشتر گفتیم که هیچ اصل اندرزین استثناءکنندهٔ فایده نظیر «اصل آزادی» نسمی توانـد از منشأیی فایده گرایانه گرفته شده باشد. ایراد سوّم، و در نظر بسیاری از منتقدان حادَترین ایراد وارد بر بر نامهٔ میل، این است که «اصل آزادی» که او می خواهد براساس فایده گرایی از آن دفاع کند اصلی استثناءکنندهٔ فایده از نوعی خاص است، یعنی اصلی است که مدّعاهای اخلاقی سنگینی برای افراد قائل می شود. خلاصه، اصلی است که حقوق اخلاقی را توزیع میکند. امّا چنین اصل اعطاكننده حقوقي را نمى توان به نحوى رضايتبخش به ريشهاي فايدماي وصل کرد یا بر اساس اصول فایده گرایی از آن دفاع کرد. هر اصل فایدهای که بتوان آنرا واقعاً اصل فايده دانست بايد شكل و صورتي تجميعي داشته باشد، يعنى موضوع آن بايد جمع خوشبختي موجود يـا خـوشبختي مـورد انتظار در نتیجهٔ عمل باشد. از سوی دیگر، «اصل آزادی» آشکارا و به نحوی بارز خصلت توزيعي دارد: اين اصل حقوق را به صاحبان آنها برمي گرداند و از بیشینه کردن یا حتّی فزونتر کردن هیچ ارزشی سخن به میان نمی آورد. به نظر می رسد اصل آزادی میل طبیعتاً عنصری از نظریّهٔ عدالت باشد و نه عنصری از نظریهٔ خیر. بی تردید نظریهای دربارهٔ اینکه چه چیزی خوب است بیرای مشخّص کردن محتوای حقوقی که تحت درک و مفهومی از عدالت تـوزیع می شود ضروری است، امّا این نکته به جای خود باقی است که ۱۱صل آزادی، اعتنایی به مقدار مجموع خیری که اجرای آن می تواند به بار آورد ندارد. ایس نکته را می توان با قوّت بیشتری مطرح کرد اگر «اصل آزادی» میل را به شکلی کاملاً طبیعی اصلی در نظر بگیریم که محدودیّتی اخلاقی برای رفتن در پی خوشبختي وضع ميكند نه آنكه راهكار و استراتژي مؤثّري را براي افزودن بر خوشبختي در دل خود جاي مي دهد.

1. distributes

2. aggregative

3. distributive

باید منطقاً روشن باشد که این ایراد سوّم چگونه از معنای نهفته در دو ایراد اول بهرمبرداري مي كند و آنرا توسعه مي دهد. ييشتر گفته شد كه اخلاق فايدهگرايانه ميل تنها جا براي يک اصل اخلاقي دارد و آن خود اصل فايده است. بنابراین میل نمی تواند جایی برای اصول تکلیف یا حقّ در تصویر ی که از زندگی اخلاقی می پردازد پیداکند. بنابر فرض، برای فایده گرایان تکلیف و صلاح بايستي نامتمايز يا تميزنادادني باشند: يگانه وظيفهاي كه هركس در هر زمان مي تواند بر عهده داشته باشد به بار آوردن بهترين نتايج است. جي. ئي. مور، یکی از پیروان این نظر، خود مطلب را چنین بیان می کند: «وظیفهٔ هـر فاعلى همواره بايد اين باشد كه در ميان همهٔ افعالي كه مي تواند در شيراييط معيّني انجام دهد، آن فعلى را انجام دهد كه مجموع نتايجش بيشترين ارزش ذاتی را در بر داشته باشد. ۱۱۱۲ علاوه بر این، گفته شد که دو اصل آزادی و فایده ارزشهای متفاوت و متضادی را به بار می آورند. حال گفته می شود که ایس اصول اساساً و در نهایت از دو جنس متفاوتند. درواقع، در نظر برخی متتقدان، اینکه «اصل آزادی» را نمی تو ان از «اصل فایده» مشتق کرد، نشیجهٔ ناگزیر خصلت این اصل است که نوعی حقوق اخلاقی به افراد اعطا می کند. مثلاً، دوورکین ' حقوق را اساساً گذارندهٔ محدودیّت و قیدهای اخبلاقی بر ییجویی رفاه عمومی می داند، ۱۱۲ حال آنکه نوزیک ۱۳٫۱ قید و بندهای جانبی ۳ یا حقوق اخلاقی اش را مرزهای محدودکننده بیشینه کردن یا کمینه کردن هر نوع ارزشی می داند. دیگر نویسندگان متأخر، نظیر لوکاس ۱۴۱، نیز تا جایی که موضوع اصلي حقوق را ذاتاً توزيعي مي بينند با اين نكته موافقت دارند. به نظر می رسد که میل چوب دوسر طلا شده است. از سویے ، اصل میل با

وضع این قاعده که هیچ مقداری از نفع، مگر جلوگیری از صدمه به دیگران، نمی تواند توجیه کنندهٔ تحدید آزادی باشد، قید و بند و محدودیّتی اخلاقی را بر

I. Ronald Dworkin

2. Robert Nozick

3. side-constraints

4. John Lucas

دنبال كردن فايده تحميل ميكند كه اين از موضع فايده گرايي قابل دفاع نيست. از سوی دیگر، با قبول اینکه ملاحظات فایده گرایانه زمانی که از سدی که «اصل آزادی» در برابرشان علم میکند گذشتند دوبار. در اولویّت اوّل قرار می گیرند، باز موفّق نمی شود از چنگ تضاد قدیمی میان عدالت و رفاه عمومی یگریزد. ممکن است بتوان با سیاستهای باصر فه امّا ناعادلانه جلوی صدمهای کوچک امّا شایع و گسترده را گرفت \_ سیاستهایی که گرچه از آزمون «اصل آزادی، می گذرند، اما بار سنگینی را بر دوش بخش کوچکی از اجتماع می گذارند. بنابراین، به نظر می آید، در اصل، در اخلاق فایده گرایانه مانعی برای سیاستی وجود ندارد که واقعاً جلوی صدمه را میگیرد، امّا به بهای فدا کردن اصلى ترين منافع اقليت. يس حتى اكر «اصل آزادى» قابل اشتقاق از «اصل فايده، مربود، باز ميل نيازمند اصل ديگري بود تيا مجال بروز به چنين امکانهایی ندهد. چنین اصلی فقط می تواند اصل مستقل برابری یا انصاف باشد. امّا روشن نیست چگونه می توان برای چنین اصلی ریشه ای فایده گرایانه ییدا کرد، چون (همانگونه که میل در جایی دیگر بصراحت میگوید(۱۱۵) در اخلاق فايده گرايانه افراد برابر هستند، امّا نه صاحب حقوق برابر، بلكه صرفاً در مقام ظرفهای لذّت که ارزش آن لذّتها را باید بدون توجّه به هویّت شخصي كه لذَّت به او نسبت داده مي شود محاسبه كرد. مركز ثقل اين رشيتهُ سوّم از نقدها این است که دو اصلی که میل در رسالهٔ دربار، آزادی به کار م گیر دنم ، توانند آنگونه ای که او تصوّر میکند به هم ربط داده شوند، و همین یک دلیل برای آن کافی است که این دو اصل دو نوع ملاحظهٔ اساساً متفاوت (توزیعی و تجمیعی) را پیش میکشند. در این رشته ها از نقدها استدلال مىشودكه هيچ دفاع فايدهگرايانه از اصلى توزيعي هرگز نمىتواند بهنتيجه برسد، زیرا چنین دفاعی سعی در انجام امر محالِ اشتقاق یک نوع اصل از نوع

۱. Placeholders؛ اصطلاحی ریاضی، نشاندهندهٔ جایی خالی، که هـر مـقداری را مـیتوان بـه آن نسبت داد. ــم.

دیگری از اصول است که تفاوتشان با هم ازمیانبردنی نیست. چون این نقد سوّم برمبنای دو نقد قبلی ساخته شده و چکیده آنها را در دل خود دارد، عموماً این نقد را فیصلهدهنده بحث و قطعیکننده این استدلال میدانند که سعی میل در رسالهٔ دربارهٔ آزادی سعی برای انجام کاری محال است.

#### ۲. نظری تازه و بازنگرانه

در جریان نقد ویرانگری که در طول یک قرن پس از انتشار رسالهٔ درباد ۱ آزادی بر میل پژوهی حاکم بوده است، عناصر مشترک چندی را می توان تشخیص داد، و من در شرح دلایل عمدهای که منتقدان میل برای این نظرشان عبرضه کر دهاند که سعی میل در رسالهاش اساساً سعبی بر مبنای خطاست سه عنصر از این عناصر مشترک را نمایاندم. اگر کسی مثال و نمونهای از، به تعبیر من، نقد سنّتی بر نظر میل دربارهٔ آزادی بخواهد نمونهای بهتر از کتاب جیمز فيتس جيمز استيون'، آزادي، برابري، برادري'، نخو اهد يافت. در اين كتاب آن سه عنصر يادشده به شكل شگفتي بارز و آشكار به چشم مي آيند. در اين نقد كه هنوز هم قطعاً قدر تمندترین نقد بر آموزهٔ آزادی میل است، استیون می گوید که میل نیازی به اصلی که اختصاصاً برای آزادی طرّاحی شده باشد ندارد، زیرا برای میل خود فایده می تواند یگانه آزمون برای توجیه همهٔ سیاستها و همهٔ نهادها باشد. علاوه بر این، استیون میگوید آزادی و خوشبختی کاملاً از هم متمایزند، و آزادی نمی تواند در اخلاق فایده گرایانه هیچ ارزش ذاتی داشته باشد، و فراتر از آن، نمی تواند زمانی که در رقابت با اقتضائات فایده قرار میگیرد هیچ اولویّتی داشته باشد. و سرانجام، استیون مصرّانه میگوید سخن گفتن از حقوق اخلاقی همیشه با نگاه فایده گرایانه به مسائل سیاسی بیگانه بوده است و اگر بخواهیم به اصول فایده گرایی مقیّد بمانیم باید همچنان نسبت

۱. James Fitzjames Stephen)، قاضی و حقوقدان انگلیسی.

2. Liberty, Equality, Fraternity

به این نگاه بیگانه باشد. استدلالهای استیون تعدادی از فرضیّاتی را که اکثر منتقدان میل مسلّم گرفته بودند به روشنترین وجه نمایان میکند. امّا این فرضیّات را موج تازهای از میل پژوهی که در دههٔ ۱۹۶۰ آغاز شد مورد تردید قرار داد. ماحصل کلام این موج تفسیر تازه و بازنگرانه۱۹۶۱ این است که نقدهای سنّتی بر نوشتههای میل دربارهٔ آزادی و فایده نشانگر نوعی عدم حساسیّت به ظرافت و پیچیدگیهای بحثهای مطروحه در رسالهٔ دربارهٔ آزادی هستند و ربطهای بسیاری را که میان بحثها و استدلالهای این رساله و آموزههای طرح شده در بسیاری از دیگر نوشتههای میل وجود دارد نادیده میگیرند. ما حتّی میتوانیم آنچه را که یکی از مفسّران تازهٔ میل ۱۹۱۱ نظری بازنگرانه اخیراً دربارهٔ کتاب فایده گرایی گفته است با قوّت و قدرت بیشتری در مورد رسالهٔ دربارهٔ آزادی تکرار کنیم:

تفسیر سنّتی میل یقیناً اشتباه است؛ در واقع، با توجّه به شیوع این تفسیر، عجیب است که مؤیّدات متنی برای آن اینهمه اندک است. این تـفسیری نیست که خوانندهای بیطرف با مطالعهٔ دقیق کتاب فاید،گرایی خود بدان برسد، و دوام این تفسیر تا حدود زیادی ناشی از نفوذ بسیار گستردهٔ جی. ئی. مور است.(۱۸]

کُلاً، ما اکنون می توانیم ببینیم که گزارش سنّتی از فاید، گرایی میل صرفاً نادرست است. خصوصاً، همهٔ مفسّران تازهٔ میل در این نظر مشترکند که بحث و استدلالهای مطرح شده در رسالهٔ دربارهٔ آزادی (۱۸۵۹) را نمی توان بدرستی فهمید یا نقد کرد، مگر آنکه آنرا در بستر نظریَهٔ «هنر زندگی» قرار دهیم که در کتاب نظام منطق (۱۸۴۳) ساخته و پرداخته شده است \_ نظریّهای که به گزارش میل از عدالت و حقوق اخلاقی در فصل پایانی کتاب فاید، گرایی ربط یافته است (فاید، گرایی در فاصلهٔ ۱۸۵۴ تا ۱۸۵۹ نوشته شد و در شمارهٔ اکتبر-دسامبر ۱۸۶۱ فریزدز مگزین<sup>۱</sup> انتشار یافت).

1. Fraser's Magazine

درست همانطور که در میان منتقدان سنّتی میل تفاوتهای مهمّی وجود دارد که خطاست نادیده شان بگیریم، بر همان نهج اشتباه است که گمان بریم مفسّران تازه میل در تفسیر نوشته های اخلاقی و سیاسی او در همهٔ مسائل مهمّ اشتراک نظر و توافق دارند. امّا بستر مشترک وسیعی هست که در آن بستر تفسیرهای تازه از میل توجه ما را به طیفی از ربطهای پنهانمانده از نظر میان نوشتههای او جلب میکنند و مجموعهای از تمایزاتی را که در تعدادی از مهمترین کتابهای او در کار هستند در کانون تو جه قرار می دهند ـ تمایزاتی که تا همین دهههای اخیر تقریباً بکلّی از آنها غفلت شده بود. در بخشهای بعدی کتاب این از وظایف من خواهد بود که برخی از منازعات و مناقشات موجود در ميان مفسّران تازهتر ميل را روشن كنم و سعى كنم آنها را حلّ و فصل كنم. امًا فعلاً بهتر است با تفصيل بيشتر خطوط كلِّي آن بستر و يايه هاي مشترك ميان همهٔ آنها را مشخّص كنم. اكنون ديگر يذيرفته شده است كه بخش عمدهٔ بحث و استدلال در رسالهٔ دربار ۱۰ آزادی متوجّه مجموعه ای از تمایزات است که در این رساله و جاهای دیگر در نوشته های میل تصوری از آن به دست داده شده است \_ تمایز میان مسئلهٔ عدالت، تکلیف، و رفتار درست از یک سو، و ارزش از سوی دیگر. برای درک آموزهٔ آزادی میل پیشتر لازم است درکی از گزارش او از دهنر زندگی» داشته باشیم که در نظام منطق عرضه شده است و در آن داصل فایده،، نه در مقام اصلی اخلاقی که بتوان بر اساس آن به شکلی مستقیم دست به داوری در مورد درستی اعمال زد، بلکه در مقام اصلی ارزش شناختی مطرح شده است که مشخصاً می گوید فقط خوشبختی است که واجد خیر ذاتی است. با آنکه «اصل فایده» ربط مستقیمی به اعمال و رفتار ندارد، دلایلی له و علیه هر مسیر عمل یا سیاستی در همهٔ حوز های زندگی عملي به دست مي دهد، ولي نمي تواند خود مالاکي باري داوري در مورد درستی یا نادرستی اعمال به دست دهد. از سوی دیگر، اصل آزادی، اصلی

<sup>1.</sup> axiological

اخلاقی و انتقادی است که پیامدهای مهم (هرچند غالباً توأم با درک غلط) برای درستی و عادلانه بودن اعمال و قواعد دارد. این دو اصل از دو نوع منطقی چنان متفاوتی هستند که رابطهٔ میان آنها را نمی توان بروشنی برحسب همارزی یا ناهمارزی مصداقی شان \_یعنی برحسب نتایج و پیامدهای ضمنی آنها به هنگام کاربرد عملی شان \_ مشخص کرد. پس، بنا به گزارش میل از «هنر زندگی»، رابطهٔ میان «اصل فایده» و اصولی اخلاقی نظیر «اصل آزادی» او چیست؟

معیّن کردن خصلت دقیق این رابطه با تمام جزئیّات، که قطعاً جدلی ترین نکته در تفسیر تازه «آموزه آزادی» میل است، مهمترین مشغلهٔ من در بخش اعظم فصل بعدی این کتاب خواهد بود. به هرحال، در خطوط بسیار کلی، همهٔ مفسّران تازه میل بر سر این مسئله توافق دارند که «اصل فایده» در اندیشهٔ اخلاقی و سیاسی میل، نه در مقام اصلی دربارهٔ درستی عمل، بلکه به صورت اصل عام ارزشگذاری جلوه گر میشود. در درک و برداشتی که میل از «اصل فایده» دارد، این اصل اصلی ارزش شناختی است که مشخص میکند نوشبختی و فقط خوشبختی واجد خیر ذاتی است. «اصل فایده» در مقام اصلی ارزش شناختی حاصلی که مشخص میکند چه چیزی فی نفسه ارزشمند است ـ هیچ ربط مستقیمی به هیچ صورت به عمل پیدا نمیکند. فقط با کمک اصول دیگر نظیر «اصل مصلحت"» میل (که بعداً بیشتر بدان خواهم پرداخت) می توان ربط «اصل فایده» را به عمل ارزیابی کرد. «اصل مصلحت»، که میل هرگز بصراحت آنرا بیان نمیکند، اما گواهیهای متعذّدی بر آن در که میل هرگز بصراحت آن است که میگذی عمل پیدا نمیکند. فقط نوشته های او می توان یافت، اصل پیامدگرایانه می آست که میگرید عملی نوشته های او می توان یافت، اصل پیامدگرایانه ای آست که میگرین پیامدها را بیش از همه مقرون به صلاح است و بایستی انجام گیرد که بهترین پیامدها را بیش از همه مقرون به صلاح است و بایستی انجام گیرد که بهترین پیامدها را

I expediency

۲. consequentialist؛ پیامدگرایی دیدگاهی است که میگوید ارزش هر عمل مطلقاً ناشی از ارزش پیامدهای آن است. این دیدگاه نقطهٔ مقابل دیدگاههای قائل به ارزش خصلتی عمل یا ارزش ذاتسی عمل است..م.

دارد. دو اصل فاید، و مصلحت میل بر روی هم این اصل را به صورت قضیّه به دست می دهند که عملی را باید انجام داد که بیشترین خوشبختی را به بار آورد. حال به نقطهٔ عطفی در تفسیر تازهٔ نظریّات میل دربارهٔ آزادی و فایده می رسیم. اگر، چنانکه گفتیم، میل مقیّد به هر دو اصل فایده و اصل پیامدگرایانهٔ خود است، پس چه نیازی به اصل دیگری نظیر «اصل آزادی» دارد؟ بر سر این مسئله، و بر سر مسئلهٔ عامتر رابطهٔ میان فایده در مقام اصلی ارزش شناختی، و دیگر اصول راهنمای عمل و نوشته های میل، توافق عام و اجماعی میان مفسّران متأخر میل نیست. برخی با استناد به متن و منطق میگویند که نظریّهٔ را پایبند نوعی از قاعده مایده گرادی، او فقط به این شرط جا دارد که او را پایبند نوعی از قاعده مایده گرایی <sup>۱</sup> بدانیم، حال آنکه دیگران معتقدند چنین اصولی را به شرطی می توانیم در دل آموزهٔ میل جای دهیم که نوع و شکل روضع میل در هیچ یک از تمایزات مدرن میان انواع فایده گرایی «عملی» و «قاعدهای» نمی گنجد. بهترین راه تفسیر نظریّات میل آن است که آنرا روایتی «قاعدهای» نمی گنره را نمی توانیم مدرن میان انواع فایده گرایی «عملی» و «قاعدهای» نور را نمی آن را به او منتسب کنیم. نظر خود من این است که موضع میل در هیچ یک از تمایزات مدرن میان انواع فایده گرایی «عملی» و «قاعدهای» نمی گنده را نمی توانیم آوریم، که در آن «اصل فایده» را نمی توان

۱. rule-utilitarianism شکلی از فایده گرایی که طبق آن اعمال فردی بر این اساس ارزیابی می شوند که آیا اعمال با قاعدهٔ اخلاقی موجّهی تطبیق دارند یا نه. البتّه خود قاعده-فایده گرایی هم اشکال متفاوتی دارد..م.

۲. more act-utilitarianism بر آن تأکید میکرد و طبق آن رز آن تأکید میکرد و طبق آن میار ارزش هر عمل، مقدار افزایشی است که به فایدهٔ عام یا خوشبختی عمومی می دهد. هر عملی زمانی بر اعمال مشابه یا متفاوت دیگر ترجیح دارد که در مقایسه با آنها افزایش بیشتری به فایدهٔ عام یا خوشبختی عمومی می دهد. هر عملی یا خوشبختی عمومی بدهد. پس هر عملی به تاسب افزایشی که به فایدهٔ عام می دهد. بر عملی یا خوشبختی عمومی بدهد. پس هر عملی به تاسب افزایشی که به فایدهٔ عام یا خوشبختی عمومی می دهد. هر عملی زمانی بر اعمال مشابه یا متفاوت دیگر ترجیح دارد که در مقایسه با آنها افزایش بیشتری به فایدهٔ عام می دهد. پس هر عملی به تاسب افزایشی که به فایدهٔ عام یا خوشبختی عمومی بدهد. پس هر عملی به تاسب افزایشی که به فایدهٔ عام می دهد. پس هر عملی به تناسب افزایشی که به فایدهٔ عام یا خوشبختی عمومی بدهد. پس هر عملی به تناسب افزایشی که به فایدهٔ عام یا خوشبختی عمومی بدهد. پس هر عملی به تاسب افزایشی که به فایدهٔ عام یا خوشبختی عمومی بدهد. پس هر عملی به تاسب افزایشی که به فایدهٔ عام یا خوشبختی عمومی می دهد. پس هر عملی به تاسب افزایشی که به فایدهٔ عام یا به دارزیایی می شود. وجه شاخص عمل علیده گرایی صرفاً در تأکیدش بر فایده بنیت، بلکه در این نیز هست که هر عمل منفرد را موضوع اصلی ارزیایی اخلاقی قرار می دهد. م. سی منفرداً و نیست، بلکه در آن ارزش هر عملی منفرداً و می میشرداً و مینفی اختره بندها ما منفرداً و مستیماً در جهت فزودن بر فایدهٔ عام مورد سنجش قرار می گیرد، بلکه در وهاهٔ نظامها، و شخصیتها برای بی بشینه کردن خوشبختی هستند مورد ارزیایی قرار می گیرد. م.

مستقیماً در مورد اعمال فردی یا قواعد اجتماعی به کار بست، زیرا چنین کاربستی کَلاً، و در بسیاری موارد ضرورتاً، خودشکن اشت. یکی از اهداف من در این کتاب این است که علاوه بر نشان دادن اینکه فایدهگرایی میل از نوع فایدهگرایی غیرمستقیم بوده است، این را نیز پیش بکشم که فایدهگرایی او دربرگیرندهٔ نظریهای استدلالی و اخلاقی عملی است که بسیار جالب و (با چندین قید مهم) پذیرفتنی است.

در هر تفسیری دربارهٔ نظر میل دربارهٔ آزادی، که در آن نظریهٔ «هنر زندگی» او چنان در نظر گرفته شود که ربطی حیاتی به نظرش دربارهٔ آزادی بیابد، قطعاً اذعان خواهد شد که بسیاری از عناصر نقد سنّتی بر آموزه او به هدف مورد نظر خود نمی رسند. زیرا، نخست، ربط دقیق «اصل فایده» به عمل هرچه باشد، این اصل در نظریّهٔ میل اصلی اخلاقی نظیر داصل آزادی، او نیست، و تضادّیا رقابت مستقيمي هم ميان آنها ممكن نيست به وجود آيد. داصل فايده، در مقام اصلي ارزش شناختی خود نمې تواند ملاک داورې درباره آنچه باید بدان عمل شود باشد، برای همین بسیار اشتباه است که، مانند معتقدان به رشتهٔ اوّل نقدها بر میل، بگوییم که او نیازی به هیچ اصل، حکم، یا دستور اندرزینی جز «اصل فايده، ندارد. هر فايده گرايي، حتّى اگر عمل فايده گرا باشد، بنا به دلايلي كه پیشتر برشمردم، به هر صورت نیازمند استفاده از دستورهای اندرزینی سوای «اصل فایده» است. اگر فایدهگرایی غیرمستقیم میل را بیذیریم و در ضمن قبول کنیم که اِعمال مستقیم «اصل فایده» خودشکن است، آنگاه می بذیریم که فايده گرايان دليل كافي براي عمل بر اساس دستور اندرزين ثانوي دارند، حتّى در شرایطی پارادوکسی که دست زدن به چنین کاری علیالظاهر منجر به از دست رفتن خوشبختي قابل تحصيلي مي شود. اگر فايده گرايس غير مستقيم ميل اصلاً پذيرفتني باشد، آنگاه دستورهاي اندرزين ثانوي \_يعني احكامي متمايز از فايده كه پيامدهايي ضمني سواي آنچه از محاسبهٔ مستقيم پيامدها و عواقب ناشي مي شود دارند ــ نه تنها كمككار خواهند بـود، بـلكه عـملاً در

زندگی عملی فایده گرایان عنصری صرف نظر ناکردنی به حساب خواهند آمد. میل در آموزهٔ دهنر زندگی، خود، آنگونه که در نظام منطق پیش نهاده است. دقيقاً به دنبال تأمين همين نوع اصول ثانوي يا احكام عملي براي هدايت رفتار است. زیرا در آنجا میل پیشنهاد میکند که کل زندگی عملی را به چند شاخه تقسيم كنيم كه احكام اندرزين مختلفي در هر شاخه يا قسمت بر رفتارهاي عملی در آن حوزهها حاکم باشد۔خود میل در اکثر مواقع زندگی عملی را به سه دسته (اخلاق، وتدبير، و وكمال، (كه بعضاً آنرا وزيباي شناسي، يا «اصالت» می خواند) تقسیم و طبقهبندی میکند. ثانیاً، به این دلیل که «اصل فاید.» و «اصل آزادی، در نظریّهٔ میل اصولی از انواع بسیار متفاوتی هستند. نمی توانند به آن شکل سادمای در رقابت قرار گیرند که کسانی که آنها را اصول فراآورندهٔ ارزشهای مغایر میدانند کمان می برند. علاوه بر این، همانگونه که در فصل سوّم بحث خواهم کرد، میل با نگاهی که به طبیعت بشـری دارد و بر اساس نظریّهاش دربارهٔ فردیّت دلایل محکمی بـرای مـقاومت در بـرابـر جداسازی زیاده از حد قاطعانهٔ آزادی از خوشبختی دارد. ثالثاً، عنصر کلیدی در تمام تفسیرهای متأخّر از نظریههای میل این است که فاید. در نظریههای او خود اصلي اخلاقي چه از نوع تجميعي و چه از نوع توزيعي نيست، هرچند فايده شرايطي را معيّن مي كند كه نظريَّهٔ اخلاق او را بايد در قالب آن شرايط درک کرد و از آن به دفاع برخاست. این از آن ویژگیهای آموزهٔ میل است که كساني كه ميگويند ملاحظات توزيعي و تجميعي توافق نابذيرند و بنابرايس اعتقاد دارند كه نظرية فايده كرايانه در باب عدالت و حقوق اخلاقي، به لحاظ مفهومي محال است آنرا ناديده مي گيرند. همهٔ انواع تفاسير تازه بازنگران. به نوعی میگویند که هیچ چیز ناساز یا سهل انگارانهای در پروژهٔ میل برای بنا كردن نظريتهاي در باب عدالت كه در آن حقّ اخلاقي نسبت به آزادي اولويت. داشته باشد نيست. با اينهمه مي توان نشان داد كه نظريَّهٔ او به توفيق نعى رسد، اما اگر چنین باشد، علّت عدم توفیق آن این نیست که از آغاز بر انگارهای خطا بنیان شده است. نظریّهٔ «هنر زندگی»، این امکان را فراهم می آورد که در مواردی که احترام به حقوق دیگران با خسرانی بر فایده همراه می شود، عمل افراد غلط به حساب نیاید، حتی اگر عملشان را مقرون به صلاح ندانیم. زیرا نکتهای که در نظریّهٔ «هنر زندگی» هست دقیقاً همین تمیز دادن میان انواع داوریهای متفاوت دربارهٔ عملی است که باید انجام شود داوری مصلحتی، داوری اخلاقی، داوری تکلیفی، و داوری عدالتی. اگرچه بیانهای گوناگون میل دربارهٔ این مسائل و موضوعات جایی برای تفاوت عقیدهٔ معقول باز می گذارد، اما نمی توان تردید داشت که او با این تمایزات و ر می رود و این تمایزات او را قادر می سازد که در برابر بسیاری از نقدهای آشنا بر آموز ماش تاب آورد.

## ۳. بحث و استدلال این کتاب

وظیفهٔ من در این کتاب تا حدودی روشن کردن الگوی تازهٔ تفسیرها بر نوشته های میل دربارهٔ آزادی و فایده است که در پانزده سال گذشته پدیدار شده است، و خواهم کوشید برخی از اختلافهای مهم در میان مفتران تازه را حلّ و فصل کنم و برخی مشکلات موجود در کارهای بازنگرانه ای را که تاکنون در مورد آثار میل انجام گرفته است رفع کنم. امّا سودای بزرگترم این است که نشان دهم نوشته های میل حاوی دفاع فایده گرایانهٔ منسجم و نیرومندی از اصول لیبرالی در مورد حقّ آزادی است. ما فقط در صورتی نظر و استدلالهای رسالهٔ دربارهٔ آزادی را برحسب گزارش میل از عدالت و حقوق اخلاقی در کتاب فایده گرای و گزارش او از طبیعت «اصل فایده» در فصول استدلالهای رسالهٔ دربارهٔ آزادی را برحسب گزارش میل از عدالت و حقوق اخلاقی در کتاب فایده گرای و گزارش او از طبیعت «اصل فایده» در فصول مرتبط نظام منطق ببینیم و در نظر آوریم. رساله های فایده گرای و دربارهٔ آزادی تقریباً در یک زمان نوشته شدند (۱۸۵۴–۱۸۵۹)، و هرچند خطاب آنها به افراد عادی هو شمند بود و نه فیلسوفان، در آنها بحثهای مطرح شده در «هز زندگی» در نظام منطق (۱۸۴۱)، که مخاطبان فرضی اش سایر فیلسوفان بودند،

مسلّم و فرض گرفته شده است. عقیدهٔ من این است که اگر این نوشته های میل را در کنار هم قرار دهیم و مطالب گوناگون مطرحشده در آنها را یکپارچه و یک کاسه کنیم، آنگاه خواهیم دید نظریهٔ میل دفاع قدر تمندی از اصول لیبرالی است که سه ویژگی مهم دارد. نخست، آموزهٔ آزادی میل مبتنی بر شکلی از فایدهگرایی غیرمستقیم است که در آن برای اصول ثانوی میهم و وزینی، از جمله اصول اخلاقي مربوط به عدالت و حقوق اخلاقي، جا هست. ثانياً، آموزه آزادی میل درک و برداشت او از خو شبختی و نظریّهٔ فردیّتش را مورد استفاده قرار مي دهد؛ اين نظريَّه را اگر از اين بسترش بيرون بكشيم تقريباً غير قابل فهم. می شود. در واقع، دفاع او از آزادی چنان در دل درک و بر داشت او از انسان و گزارشش از تکوین و تکامل شخصیّت جای گرفته است که برخی از منتقدان او به این گمان افتاده اند که آن رابطه ای که او میان آزادی، خودیر وری، و خوشبختی برقرار میکند چیزی جز سلسلهای از همارزیهای تحلیلی نیست. این نظری است وابسته به نظری که ضرورت را در ماهیّت تحلیلی یا همارزی معنایی می داند \_چیزی که یقیناً میل بر آن صحّه نمی گذاشت\_و من نشان خواهم داد که نظری اشتباه است. آری این درست است که درک و برداشت میل از طبیعت بشری ربطی به دفاع او از ارزش آزادی، آنگونهای که مجموعهای عادی از واقعیّات به هم ربط می یابند، ندارد. هدف گزارش میل از انسان معیّن کردن ویژگیهایی از زندگی انسانی است که، گرچه می توانستند بنابر تصور بهگونهای دیگر باشند و از این جهت ممکن به امکان خاص هستند، اما در عین حال چنان فراتر از قدرت ما برای تغییردادنشان هستند که بايد در هر تأمّل معقول درباره شرايط زندگي اخلاقي و سياسي مان آنها را مفروض بگیریم. در گزارش میل دربارهٔ شرایط نظم اجتماعی پایدار و نیز در گزارش تلویحی او از معیارهای صدمه به دیگران نظری راجع به اقتضانات غير قابل تغيير زندگي اجتماعي نهغته است که شبيه نظري است که ايچ. ال. اي. هارت در تزهای خود دربارهٔ محتوای حدّاقلّی قانون طبیعی پیش نهاده

۱. H. L. A. Hart (۱۹۰۷\_۱۹۰۲)، فیلسوف حقوق انگلیسی.

است. ۱۱۹۱ اما، ثالثاً، آموزهٔ آزادی میل از آن جهت که مبتنی بر شماری از ادّعاهای روانشناختی و تاریخی دربارهٔ شرایط اجتماعی فردیّت و خودپروری است می تواند در معرض نقد تجربی قرار گیرد، حتّی اگر نتوان بسادگی با تغییر دادن واقعیّتها آنرا از اعتبار انداخت. آموزهٔ آزادی میل رابطهٔ میان آزادی، خودپروری، و خوشبختی را، که البته نه رابطهای صرفاً علّی و نه رابطهای صرفاً مفهومی است، اصل و فرض میگیرد. اگر آموزهٔ او اصلاً موفقیّتی داشته باشد، باید به ما نشان دهد چگونه نظریّهای فایده گرایانه می تواند مبتنی بر واقعیّات ممکن به امکان خاص دربارهٔ زندگی انسانی باشد و در عین حال با توجّه به تغییرات اجتماعی، که دقیقاً بر همین مبنای ممکن بودن به امکان خاص پیش میآید، نیازمند بازنگری دائم نباشد.

طبق تفسیر من، ساختار بحث و استدلال فاید گرایانهٔ میل در دفاع از حق اخلاقی آزادی چنان است که به سه مدّعا بستگی پیدا می کند. نخست، مدّعای تأثیر خودشکن توسّل مستقیم به فاید است: میل با تکیه بر برخی ویژگیهای ممکن به امکان خاص (و در عین حال تغییر ناپذیر) انسان و جامعه، که عمد تأ مربوط به ویژگیهای شاخص خوشبختی بشری و شرایط لازم همکاری اجتماعی است، اختیار کردن اصلی را توصیه میکند که تعقیب مستقبم خوشبختی را نهی میکند، زیرا این حکم به منظور خود، که ارتقای خوشبختی است، نائل نخواهد شد ۲۰۱۱ زیرا می گوید می توان با کمک برخی فرضیّات شبه تجربی دربارهٔ تأثیرات پارادوکسی و خودشکن سعی مستقیم در راه افزودن بر خوشبختی، از اصولی که امر به بیشینه کردن خوشبختی میکنند، اصلی نهیکنندهٔ تعقیب خوشبختی را نتیجه گرفت، اما این تز چیزی هم دربارهٔ نمی گوید. اگر این اصل مثلاً حقوقی اخلاقی را به انسان نسبت می دهد، ما دخالت و نیز نمی دانیم در مواردی که این حقوق با هم در تماه یا دخالت و نیز نمی دانیم در مواردی که این حقوق با هم در تماه در دخالت و نیز نمی دانیم در مواردی که این حقوق با هم در تماه در دخالت و نیز نمی دانیم در مواردی که این خوق با هم در تماه در دار

میگیرند، چگونه باید آنها را نسبت به هم سنجید. دوم، بـر هـمین اسـاس، مدّعایی تاریخی در روانشناسی تکوینی بشر مطرح می شود: میل مدّعی می شود که با بسط و پیدایش نو به نوی نیروهای تفکّر و عمل خودمختار، انسانها هرچه بیشتر از فعالیّتهایی که شامل استفاده از این نیروهاست احساس رضايت مي كنند. براي چنين انسانهايي، خو شبختي يا لذَّت حالتي انفعالي از رضايت نيست، بلكه صرفاً با فعاليّت است كه به دست مي آيد، آن هم در فعالیّتی که در آن بروژه های بسیار متنوّع و نامعیّنی در پیش گرفته می شود و در معرض نقد و بازنگریهای مکرّر قرار میگیرد. در ایس مدّعای دوم، درک و برداشت ارسطوبي ميل از خوشبختي به نگاه هومبولتي او به فرديّت گره می خورد. سوّم، این ادْعاست که در نظم اجتماعی لیبرالی است که تواناییهای انسانها، پس از رسیدن به سطح لازم برای بیرون کشیدن آنان از بربریّت، پالایش و بسط بیشتری می یابد، و اشکال بسیار متنوّع خوشبختی، که شامل بهکارگیری این تواناییها میشود، کشف و ساخته و پرداخته می شوند. ایس ادّعاها كم و بيش ادّعاهايي تجربي و قابل تجديد نظر براساس تجربه هستند، امًا اگر مسلّم گرفته شوند دیگر چیزی ناساز یا سهل انگارانه در بحث و استدلال فايد، گرايانهٔ ميل در دفاع از حقوق اخلاقي يا اولويتي که به حقّ آزادي م دهد وجود نخواهد داشت.

زمانی که سازگاری درونی روایت میل از فایدهگرایی غیرمستقیم را روا دانستیم، آنگاه دیگر می توانیم ببینیم و دریابیم که چگونه اخلاق فایدهگرایانه می تواند اصول وزین اعطاءکننده حقوق را در دل خود جای دهد. تأثیر خودشکن عمل کردن بر اساس محاسبه مستقیم بهترین پیامدها خود گویای ضرورت استفاده فایدهگرایان از احکام اندرزینی است که مانع از دست زدن به چنین اعمالی می شوند (دست کم در شرایط خاصی که بعداً آن شرایط را مشخص خواهم کرد). میل در نهایت با اتکای به اینکه «اصل آزادی» او همان حکم اندرزین استثناءکننده فایده است که رایت آن بهترین تأثیر را در افزودن

بر فایده خواهد داشت اختیار کردن این اصل را توجیه میکند. آزادی عملی که «اصل آزادی» از آن حفاظت میکند، در واقع، در مقام حقّی اخلاقی حفاظت م شود که محتوای آنرا تا حدودی نظریهٔ عدالتی معیّن میکند که این حق خود عنصری از آن است، و تا حدودی هم با ارجاع به مفهوم محدودکنند. صدمه است که محتوایش معیّن می شود و میل این مفهوم را با رجوع به نظریّه ای در مورد علاقهٔ حیاتی انسان به استقلال و امنیّت توجیه می کند. این حقّ اخلاقي حقّي اسقاط كردني است (درست مانند حقوقي اخلاقي كه در بسیاری از نظریّه های غیرفایده گرایانهٔ عدالت هستند)، امّا اسقاط و نقض این حق هم، هرگاه که بر اساس محاسبهٔ پیامدها به نظر آید که نقض و اسقاط آن ممكن است منفعت فايدتي خالصي عايد كند، صحيح نيست؛ اين حق تكاليفي رابه وجود مي آورد كه مستقيماً قابل اشتقاق از اقتضائات فايده نيستند و اعطای آن هم صر فاً به دلیل منافعی نیست که در موردی خاص عاید می کند. برای اینکه دریابیم جگونه باید (اصل آزادی) را به کار بست، و ببینیم کاربست و اعمال آن توسّط میل با فایده گرایی او سازگار و همخوان است یا نه، لازم است نگاهی به آموزهٔ او در کلیّتش بیندازیم. در این صورت خواهیم دید که آموزه او شامل اصولی جز داصل آزادی، هم می شود ـ مثلاً نوعی داصل نَصِفَت، که میل هرگز صراحتاً از آن نام نمی برد و بیانش نمی کند، امّا غالباً در رسالهٔ دربادهٔ آذادی به این صورت مطرحش می کند که از چه مقدار آزادی باید در مقابل چه مقدار پیشگیری از صدمه چشم یوشید. خصلت فاید،گرایانهٔ «اصل آزادی» میل در کلیّتش در صورتی حفظ می شود که بتوانیم نشان دهیم این اصول دیگر، همراه با خود «اصل آزادی»، سر منشأ و توجیهی فایدهگرایانه دارند و می توان از خود نظریّهٔ «هنر زندگی» هم (که نظریّهٔ عدالت و «آموزهٔ آزادی، میل فقط بخشی از آن هستند) بر اساس اصول فاید، گرایانه دفاع کرد. من در جریان بحث و استدلالم به حوزه هایی از میل پژوهی و نـقد میل

I. Principle of Equity

خواهم پرداخت که پیش از این بسیار بدان پرداخته شده است. در کل، حاصل تفحصات من این خواهد بود که میل بندرت گرفتار آن خطاهای منطقی خامی می شود که غالباً به او نسبت می دهند. گزارش او از شناخت اخلاقی او را گرفتار هیچ خطای منطقی و مغلطهٔ طبیعت گرایانه ای <sup>۱</sup> نمی کند، و «برهان» مشهور او برای فایده، خطای منطقی تألیفی<sup>۲</sup> ندارد. روانشناسی فلسفی میل پیچیده تر از آنی است که بسیاری از مورّخان اندیشه ها یا منتقدان گمان برده اند، و نسبت دادن هرگونه آموزهٔ خود خواهی روانشناختی به میل اشتباه و غلط است. تمایز میان لذات عالی و دانی، که بسیار مورد سوء استفاده قرار گرفته است، باید به صورت تمایزی میان صورتهای زندگی و فعالیت دیده شود که وقتی در چارچوب نظریهٔ فردیّتِ طرح شده در رسالهٔ درباد، آزادی قرار گیرد، خصلت ناظر به نیاز بودن «اصل فایده» را حفظ می کند. در هیچ یک از این حوزه ای آشنا میل مرتک گافهایی نمی شود که معمولاً به او نسبت می دهند.

هدف اصلی من تبرئهٔ میل از همهٔ این اتّهامات مربوط به خطای منطقی یا مغلطه یا گنگی کلام که علیه جنبههای مختلف فلسفهٔ اخلاق و عمومی او اقامه شده است نخواهد بود، بلکه هدف اصلی ام تبیین پایههای، به اصطلاح من، «آموزهٔ آزادی» او و دفاع از آنها خواهد بود. «آموزهٔ آزادی» میل، آنگونه ای که من تعریفش خواهم کرد، از بسیاری از ادّعاهای فلسفهٔ عمومی او مستقل است و حتّی کسی که اعتقادات گسترده تر لیبرالیسم میل را نمی تواند بپذیرد می تواند بر آن صحّه بگذارد. «آموزهٔ آزادی» میل شامل اصول مختلفی است که است در رسالهٔ دربارهٔ آزادی بیان و از آنها دفاع شده است؛ نظم و الگوی بحث و استدلال در آن رساله و در سایر نوشته های میل نیز پشتوانهٔ این اصول است. یکی از وظایف مهم در تفسیر نظریّات میل معیّن کردن دقیق این است که از چه اصولی در رسالهٔ دربارهٔ آزادی دفاع می شود و استدلالهایی که در حمایت و

۱. naturalistic fallacy، برای توضیح رجوع کنید به پانوشت صفحهٔ ۹۰.

composition fallacy .۲، برای توضیح رجوع کنید به پانوشت صفحهٔ ۹۱.

پشتیبانی از آنها عرضه می شود و خود میل آنها را حیاتی می داند کدامند. معیّن کردن استدلالها و اصول سازنده «آموزه آزادی» به ما امکان می دهد ببینیم که این آموزه دربارهٔ حدود صحیح فعالیّت دولت ساکت است و هیچ تعهّدی به هیچیک از اصول «سیاست آزادگذاری محض» ندارد. «آموزه آزادی» میل آموزهای محدودتر و مقیّدتر از آموزه هایی است که لیبرالیسم کلاسیک یا معاصر دربر می گیرد. «آموزه آزادی» میل با برخی انواع سوسیالیسم و سوسیال دموکراسی سازگاری دارد، و به همان اندازه با برخی آموزه های کارکرد حداقل دولت نیز همخوان و سازگار است. دفاع از آن باید جدا از دفاع از عقیدهای گسترده تر لیبرالیسم، چه لیبرالیسم میل و چه لیبرالیسم خودمان، صورت گیرد.

در مقولهٔ نقد، هدف من دفاع از «آموزهٔ آزادی» و پیش کشیدن این بحث خواهد بود که این آموزه اگرچه در همهٔ موارد خواسته هایی را میل که از آن دارد برآورده نمی کند، اما به هر حال این آموزه آموزهای عبث یا ناسازگار یا ضعیف و شکننده در برابر نقدهای سنّتی نیست نقدهایی که عموماً گمان می برند بسیار مؤثّر و نافذ هستند. من خواهم پذیرفت که هرچند نمی توان به گونهای موجّه و معقول مذعی شد که تجربه قاطعانه مذعاهای تاریخی و روانشناختی حامی «آموزه آزادی» را رد کرده است، اما به هر صورت این آموزه بنیان محکمی در علوم مربوط به طبیعت انسان، آنگونهای که میل آرزومندش جنبه ای قلبی باشد، چون ما نیز برای آنکه به شناخت عادی مان از زندگی انسانی مبنایی علمی بدهیم وضع چندان بهتری از او نداریم. و باز، خواهم پذیرفت که «اصل آزادی» مورد دفاع میل، حتّی اگر آن را در بستر کل «آموزه آزادی» قرار دهیم، معیار قاطعی برای حلّ و فصل مسئلهٔ مداخله در آزادی به دست نمی دهد. یکی از نواقص اصلی استدلالهای میل این است که مسئلهٔ تضاد آرزشها در زندگی اخلاقی و سیاسی، و نقش محدودی را که تومله

<sup>1.</sup> laissez-faire

به اصول یا نظریّه ها می تواند در حلّ چنین معضلاتی داشته باشد، نادید میگیرد. در عین حال، آموزهٔ میل با آنکه نمی تواند به صورت مکانیکی تمام مسائل مربوط به مداخله در آزادی را حل کند، امّا به هر صورت چارچوبی فراهم میآورد تا ملاحظات مربوط به چنین مسائلی در قالب آن به بحث گذاشته شود. مهمتر و آشکارتر اینکه، آموزهٔ میل طیف کاملی از ملاحظاتی را که هنوز با این مسئله مرتبط دانسته می شود کنار میگذارد، و این کنار گذاشتن را با طرح ادّعاهایی دربارهٔ مقام آزادی در زندگی ما مدلّل میکند. این ادّعاها معقول و پذیرفتنی هستند، هرچند هنوز باید به دنبال مبنایی برای آنها در علوم مربوط به طبیعت بشری گشت. «آموزهٔ آزادی» که میل پرورانده و در این کتاب از آن دفاع شده است، امروز هم به همان اندازهٔ زمان انتشار دربارهٔ آزادی قابل بحث و جدل و مناقشه انگیز است.

یادداشتهای فصل اوّل

1. J. S. Mill, Utilitarianism, On Liberty and Considerations an Representative Government, London, Dent, 1972, p. 72.

- 2. Ibid., p. 73.
- 3. Ibid., p. 74.
- 4. Ibid., p. 6.
- 5. Ibid., pp. 72-3.
- 6. Ibid., p. 73.
- 7. Ibid., p. 74.

۸. استدلالهای بَری دربارهٔ نتیجهٔ خودشکن اصول لیبرالی، که مبتنی بر تـمیز میان ملاحظات ناظر به نیاز و ملاحظات ناظر به آرمان است، به طور مفصّل در کتاب زیر و مجدداً به شکل خلاصه در کتاب بعدی آمده است:

Political Argument, London, Routledge & Kegan Paul, 1965, pp. 41-2. The Liberal Theory of Justice, Oxford, Clarendon Press, 1973. ۹. اینکه لیبرالیسم در برابر دیدگاههای رقیب دربارهٔ زندگی خوب حالتی خنثی دارد، ادعایی است که دوورکین مطرح میکند، و واضحتر از همه در: «Liberalism», in *Public and Private Morality*, ed. S. Hampshire, Cambridge University Press, 1978.

۱۰. تصویر میل همچون تو تالیتری اخلاقی در دو کتاب زیر پرورانده شده است: Maurice Cowling, *Mill and Liberalism*. Cambridge University Press, 1963.

S. R. Letwin, The Pursuit of Certainty, Cambridge University Press, 1965.

این نظر که اگر میل بر آرمان خاصّی دربارهٔ کمال بشری صحّه میگذارد، پس لزوماً درگیر نوعی توتالیتاریسم اخلاقی شده است، با استدلالهای قوی در کتاب زیر نقد شده است:

C. L. Ten, Mill on Liberty, Oxford, Clarendon Press, 1980, pp. 146-51.

11. Ethics, Oxford University Press, 1966, p. 121.

 See Ronald Dworkin, *Taking Rights Seriously*, London, Duckworth, 1977, pp. 90-4, 188-92.

در چاپ تجدید نظرشد، این کتاب، دوورکین در صفحات ۲۹۴ تــا ۳۰۱ و ۳۱۳ تــا ۳۱۵ می بذیرد که می توان نظریّهٔ پیامدگرایانهای در مورد حقوق داشت.

13. See Robert Nozick, Anarchy, State and Utopia, Oxford, Basil Blackwell, 1974, pp. 28-33.

14. See John Lucas, On Justice, Oxford University Press, 1980, ch. 2.

15. See Mill, op.cit., p. 58. f.

 See Fitzjames Stephen, Liberty, Equality, Fraternity, Cambridge University Press, 1967.

۱۷. منظور من از تفسیرهای «سَتَنی» و «تازه و بازنگرانه» اشاره به دو دسته نویسند: متفاوت نیست که هر دسته ای نظرهای کاملاً مشترکی دربارهٔ نکات مهمّ در تفسیر و نـقد نظریّات میل دربارهٔ آزادی داشته باشند. امّا بیان مهمّ و تازهای از نظر سنّتی را میتوان در کتاب زیر یافت:

H. J. McCloskey, John Stuart Mill: A Critical Study, London, MacMillan, 1971.

در نوشتههای تد هاندریچ هم، خصوصاً نوشتههای زیر، این نظر ستّی را میتوان یافت: Ted Honderich, *Punishment: the Supposed Justifications*, London, Hutchinson, 1969, p. 175 et seg.

«The Worth of J. S. Mill on Liberty», *Political Studies*, December 1974, vol. XXII, no. 4, pp. 463-70.

نيز در نوشتهٔ زير از آيزايا برلين:

Isaiah Berlin, «John Stuart Mill and the Ends of Life», in *Four Essays on Liberty*, Oxford University Press, 1969. p. 173 et seq.

نظر نازه و بازنگرانه مربوط به موج تغسیر مجدّدی است که با نوشته های زیر از آلن رایان و جی. سی. ریز از دههٔ ۱۹۶۰ آغاز شد: Alan Ryan, «Mr. McCloskey on Mill's Liberalism», *Philosophical Quarterly*, 1964, vol. 14, pp. 620-2.

Alan Ryan. «John Stuart Mill's Art of Living». *The Listener* 22 October 1965, vol 74, pp. 620-2.

Alan Ryan, The Philosophy of John Stuart Mill, London, MacMillan, 1970.

Alan Ryan, John Stuart Mill, London, Routledge & Kegan Paul, 1974.

«John Stuart Mill and the Open Society», The Listener, 17 May 1973, pp. 633-5.

J. C. Rees, «A Rereading of Mill on Liberty», *Political Studies*, 1960, vol. 8, pp. 113-23, reprinted with an important postscript (1965) in P. Radcliff (ed.), *Limits of Liberty*, Belmont, California, 1966, pp. 87-107.

J. C. Rees, «A Phase in the Development of Mill's Ideas on Liberty», *Political Studies*, 1958, vol. 6, pp. 33-4.

J. C. Rees, «Was Mill for Liberty?», Political Studies, 1966, vol. 14, pp. 72-77.

«The Reaction to Cowling on Mill», *Mill News Letter*, Spring 1966, vol. 1, no. 2, pp. 2-11.

J. C. Rees, "The Thesis of the "Two Mills"", *Political Studies*, 1977, vol. 25, pp. 368-82.
J. C. Rees, *Mill and his Early Critics*, Leicester University College, 1956.

در میان سایر مغسران صاحبنظر تازه و بازنگرانه مهمتر از همه ای. جی. بىراون، دیـوید لیونز، و سی. ال. تن هستند؛ رجوع کنید به نوشتههای زیر:

D. G. Brown, «Mill on Liberty and Morality», *Philosophical Review*, 1972, vol. 81, pp. 133-58.

D. G. Brown, «What is Mill's Principle of Utility?», *Canadian Journal of Philosophy*, 1973, vol. 3, pp. 1-12.

D. G. Brown, «Mill's Act-Utilitarianism», Philosophical Quarterly, 1974, pp. 67-8.

D. G. Brown, «John Rawls: John Mill», Dialogue, 1973, vol. VII, no. 3.

D. G. Brown, «Mill on Harm to Others' Interests», *Political Studies*, 1978, vol. XXVI, pp. 395-9.

به نوشتهٔ فوق جی. ال. ویلیامز پاسخ کو تاهی داده است، رجوع کنید به: Political Studies, 1980, vol. XXVIII. pp. 295-6.

برای اطّلاع از نظر قطعی سی. ال. تن دربارهٔ میل به کتاب فوقالعاده عالی او با مشخصات زیر رجوع کنید:

C. L. Ten. Mill on Liberry, Oxford, Clarendon Press, 1980.

نوشتههای زیر از دیوید لیونز هم مهم هستند: David Lyons, «Mill's Theory of Morality». Nows, 1976, vol. 10, pp. 101-20. \_\_\_\_\_\_, «Human Rights and the General Welfare». *Philosophy and Public Affairs*, 1977, vol. 6, pp. 113-29.

\_\_\_\_\_\_, «Mill's Theory of Justice», in A. I. Goldman and J. Kim (eds), Values and Morals, Dordrecht, D. Reidel, 1978, pp. 1-20.

\_\_\_\_\_\_, «Mill on Liberty and Harm to Others», Cunadian Journal of Philosophy, 1979, Supplementary volume V, pp. 1-19.

از نوشتههای فوقالعاده مهمً در ساختن و پرداختن ت.فسیر میل بـه عـنوان فـایدهگـرایـی غیرمستقیم نوشتههای زیر است:

Richard Wollheim, «John Stuart Mill and Isaiah Berlin: The Ends of Life and the Preliminaries of Morality», in Alan Ryan (ed.), *The Idea of Freedom*, Oxford University Press, 1979, pp. 253-69.

\_\_\_\_\_, The Sheep and the Ceremony: the Leslie Stephen Lecture, 1979, Cambridge University Press, 1979, pp. 28-33.

G. L. Williams, «Mill's Principle of Liberty», *Political Studies*, 1976, vol. XXIV, pp. 13-140.

G. L. Williams, «Introduction», J. S. Mill on Politics and Society, London, Fontana, 1976, pp. 41-2.

پاسخ جی. ال. ویلیامز به براون هم که در فوق ذکر شد از این نظر حانز اهمیت است. من از نوشتههای زیر هم بسیار بهره بردمام:

R. J. Halliday, «Some Recent Interpretations of J. S. Mill», in J. B. Schneewind (ed.), *Mill, A Collection of Critical Essays*, London, MacMillan, 1968, pp. 354-78.

A. J. Halliday, John Stuart Mill, London, Allen & Unwin, 1976.

Rolf Sartorius. Individual Conduct and Social Norms, Enrico and Belmont, California, Dickenson, 1975.

J. P. Dryer, «Mill's Utilitarianism», in *Essays on Ethics, Religion and Society*, ed. J. M. Robson, *Collected Works of John Stuart Mill*, vol. X, Toronto University Press, 1969, pp. 1xii-cxiii.

Richard B. Friedman, «A New Exploration of Mill's Essay on Liberty», *Political Studies*, 1966, vol. XIV, pp. 281-304.

من از نوشتههای چاپشده و چاپنشدهٔ فرد برگر هم بهرههای بسیار بردهام. بیشتر نوشتههای چاپشدهٔ او در مأخذ زیر آمده است:

Canadian Journal of Philosophy, 1979, Supplementary volume V.

کتاب زیر تحقیق مهمّی دربارهٔ اندیشهٔ فایده گرایان است و ضمیمهٔ آن دربارهٔ نظر بسّام و میل دربارهٔ آزادی را حتماً باید خواند: D. G. Long, Bentham on Liberty, University of Toronto Press, 1977.

مرجع زیر گنجینهٔ ارزشمندی از تفاسیر بازنگرانه است:

New Essays on John Stuart Mill and Utilitarianism, ed. W. E. Cooper, Kai Nielson and S. C. Pattern, Canadian Journal of Philosophy, 1979, Supplementary volume V.

مقالات دیوید لیونز، جی. پی. درایر، دیوید کاپ، ال. دبلیو. سامنر، و فرد برگر در مرجع فوق شایستهٔ توجّه ویژهاند.

18. L. W. Sumner, «The Good and the Right», *Canadian Journal of Philosophy*, 1979, Supplementary volume V, pp. 102-3.

19. See H. L. A. Hart, *The Concept of Law*, Oxford University Press, 1961, pp. 189-195

۲۰. اصل قید و بندهای جانبی که من در اینجا به کار گرفتهام در اصل از آن رابرت نوزیک است که من از کتاب زیر به عاریت گرفتهام:

Anarchy, State and Utopia, pp. 28-35.

خود نوزیک البتّه منکر آن است که میتوان گزارش فایدهگرایانهٔ مناسبی از اهمیّت اخلاقی قید و بندهای جانبی به دست داد. رجوع کنید به کتاب درخشان زیر از او:

Philosophical Explanations, Oxford, Clarendon Press, 1981, p. 495.

فايدہگرايي ميل

هنر زندگی و فایده همچون اصلی ارزش شناختی

نقطهٔ عزیمت در نظریّهٔ «هنر زندگی» میل تمیزی است که او میان قوانین علمی و احکام عملی قائل می شود. میل در نظام منطق از دمنطق عـمل، یا دمنطق هنري، سخن ميگويد كه به وجه امري بيان مي شود، حال آنكه منطق علم به وجه خبري بيان مي شود. موضوع «منطق عمل» اهداف يا نتايج نهايي عمل یا غایتشناسی است، و میخواهد این نتایج نهایی را در دستهها یا خانواده هایی طبقه بندی کند و تضادهای میان آنها را حلّ و فصل کند. نکات بسیاری در این توصیف مختصر ویژگیها نیازمند تأکید و تصریح است. نخست، در عين اينكه ميل با قدرت بر اهميّت تميز ميان هنر و علم تأكيد و اصرار میکند، باز برای تأکید بر این مطلب که احکام عملی هم مبتنی بر قضايايي در علوم مربوطهشان هستند يا چنين قضايايي مؤيّد آنها هستند زحمت زيادي ميكشد. احكام عمل يا هنر را با هيچ قضيّة علمي نـمي توان توجیه کرد، امّا این احکام همواره تعدادی از چنین قبضایایی را پیش فرض دارند. هر هنر عملي معماري و بزشكي مثالهايي از هنر عملي هستند كه ميل می آوردا۱۱ـ «یک اصل نخستین یا فرض اصلی دارد که از علوم وام نگرفته است، و آن اصل یا فرضی است که هدف مورد نظر را تبیین، و تصریح میکند که این هدف هدفی دلخواه و مطلوب است. ۲۱۴ میل در ادامه تأکید و تأیید م کند که: اصول یا مفروضات هنرهای عملی، همراه با نتایج اصلیی که میتوان از آنها بر وجه قیاس گرفت، آموزهٔ متشکلی را شکل میدهند (یا میتوانند شکل دهند) که بدرستی «هنر زندگی»، در سه بخش آن، اخلاق، تدبیر یا سیاست، و زیبایی شناسی است؛ یعنی امر درست، امر مقرون به صلاح، و امر زیبا یا شریف در رفتار و کارهای انسانی. همهٔ هنرها فرع بر این هنر هستند (که هنر اصلی است، و بدبختانه، هنوز خلق نشده و باید خلق شود)؛ علّتش این است که اصول این هنر اصولی هستند که باید معیّن کنند آیا هدف خاصِ هر هنر خاص ارزشمند یا خواستنی است یا نه، و جایگاه هر کدام در ردیف چیزهای خواستنی چیست. بنابراین، هر هنری حاصل مشترک آن دسته از قوانین طبیعت، که علوم آشکار میکنند، و اصول عام چیزی است که میتوان آنرا غایت شناسی یا «آموزهٔ غایات»

میل در جهت خلاف این آموزهٔ شهودگرایانه که در هر موردی عمل درست به نوعی مستقیماً بر ما معلوم می شود، می خواهد نشان دهد که برای حلّ و فصل تضادّها میان احکام در شعبه ها یا شاخه های مختلف «هنر زندگی» به اصل اوّلی نیازمندیم. این تک اصل اوّل «حکمت برین» خاص هنر یا عمل را در اختیار ما قرار می دهد و این اصل اوّل چیزی جز همان «اصل فایده» نیست: زیرا، همانگونه که میل در نظام منطق بیان می کند، «ار تقای خوشبختی اصل نهایی غایت شناسی است.» چگونه فایده اصلی اساسی و آگاهاننده برای «هنر زندگی» فراهم می آورد و احکامی عملی در زمینهٔ اخلاق و سایر زمینه ها به دست می دهد؟

هر گزارشی از فهم میل از خصلت و موارد استفادهٔ «اصل فایده» باید با پذیرش این مطلب آغاز شود که میل بیانهای متعدّدی در این باب دارد. دی. جی. براون به «پانزده صورتبندی ممکن (از اصل فایده) اشاره میکند که

1. D. G. Brown

ظاهراً میل آنها را همارز در نظر میگرفته است» و اعتراف میکند که آن روایتی از این اصل که او در نهایت به مقصود و نیّت میل نزدیکتر مییابد خالی از دشواریهای خاص خودش نیست.۱۴۱ اما این از ویژگیهای عام محوری ترین صور تبندیهای میل از اصل فایده است که «فایده» اصلی است که به کمک آن می توان همه جنبه های زندگی را ارزشیابی کرد و می توان آن را آزمون همه رفتارها قرار داد. بنابراین، میل در فصل دوم رسالهٔ فایده گرایی، فایده گرایی را چنین تعریف میکند:

آیینی که «فایده» یا «اصل بیشترین خوشبختی» را به عنوان مبنا و پایهٔ اخلاقیّات می بذیر د، قائل به این اعتقاد است که درستی اعمال متناسب با سير آنها در جهت ارتقاي خوشبختي، و نادرستي اعمال متناسب با سير آنها در جبهت به وجبود آوردن خلاف خبوشبختی است. مقصود از خوشبختي، لذَّت و نبودن درد است؛ و منظور از خلافٍ خوشبختي، درد و فقدان لذّت است. برای آنکه تصوّر روشنی از معیاری اخلاقی به دست دهیم که این نظریّه تدارک می بیند مسائل و مطالب بیشتری باید گفته شود: خصوصاً این نکته را باید گفت که این نظریّه چه چیزهایی را در بطن تصوّر درد و تصوّر لذّت قرار میدهد؛ و تا چه میزان این مطلب را باز میگذارد و پاسخی قطعی برای آن معیّن نمیکند. امّا ایـن ســۋالات تكميلي تأثيري بر نظرية زندگيي كم مبناي ايس نظرية اخلاق است نمیگذارند\_یعنی اینکه لذّت، و فراغت از درد، تنها چیزهای مطلوب در مقام غایت هستند؛ و اینکه همهٔ چیزهای خواستنی و مطلوب (کـه در طرح و برنامهٔ فایده گرایانه هم مثل هر طرح و برنامهٔ دیگری بیشمارند) یا به دلیل لذّتی که ذاتاً دارند مطلوبند، یا به دلیل اینکه وسیلهای هستند در جهت ارتقای لذّت و بیشگیری از درد. (۱)

این قطعه نوشته رویهمرفته خیلی روشن و واضح نیست. در آغاز کار «اصل فایده» به شکلی کلّی و عـامّ بـه درسـتی و نـادرستی اعـمال ربـط داده می شود. امّا در ادامه معیاری اخلاقی که این نظریّه تدارک می بیند» از «نظریّهٔ زندگیی که این نظریّهٔ اخلاق مبتنی بر آن است، متمایز می شود. طبق این «نظریّهٔ زندگی»، تنها لذّت و نبودن درد غایات مطلوب هستند. اندکی بعد، در همان فصل، میل به ما میگوید:

طبق «اصل بیشترین خوشبختی»، که در بالا توضیح دادیم، آن هدف نهایی، که با ارجاع به آن و به خاطر آن همهٔ چیزهای دیگر مطلوب و خواستنی هستند (چه خیر خودمان را در نظر داشته باشیم و چمه خیر دیگران را)، زندگی است که تا حدّ ممکن فارغ از درد، و نیز تما حدّ ممکن مملّو از شادی باشد... این امر، که طبق عقیدهٔ فایده گرایانه، هدف و غایت عمل انسانی است، ضرور تاً معیار اخلاق هم هست؛ که می توان بر این اساس چنین تعریفش کرد: قواعد و احکام رفتار انسانی، کمه بما رعایت آنها می توان زندگیی از آن نوع که گفته شد، به حدّ اعلای ممکن، برای همهٔ نوع بشر تأمین کرد. [۶]

باز، میل در فصلی که سعی شده است برهانی برای این اصل اقامه شود، با بیانی موجز می گوید: «آموزهٔ فایده گرایان این است که خوشبختی، مطلوب و یگانه مطلوب در مقام هدف و غایت است. ۲۱۱ به عقیدهٔ من این استنتاج معقولی از این صور تبندیها و صور تبندیهای مشابه است که «اصل فایده»، با تصوری که میل از آن دارد، مشخصاً می گوید که فقط خوشبختی در مقام هدف و غایت خواستنی و مطلوب است. و البتّه منظور میل در اینجا از خوشبختی همان لذّت و نبودن درد است. در نظریّات میل این اصل مشمول همهٔ حوزه های عمل می شود، و نه صرفاً عمل اخلاقی، و در واقع اصلی برای ارزیابی چیزهای دیگر به غیر از افعال و اعمال انسانی هم هست. چون ارزشیابی اخلاقی فقط یک نوع از ارزشیابی رفتار است، و اخلاق صرفاً یک گویی در نظریّهٔ اخلاقی میل صرفاً اصلی اخلاقی است. چون «اصل فاید « د نظریّات میل اصلی برای ارزیابی همهٔ شاخه ها و شعبه های رفتار است، و چون این اصل مشخّص میکند که چه چیزی ارزش ذاتی دارد امّا خود هیچ مسیر رفتاری بخصوصی را تجویز و تحمیل نمیکند، آن عدّه از نویسندگان مکتب سنّتی نقد میل بر خطا هستند که فرض را بر این میگذارند که اصل فایده بایستی وظیفه ای اخلاقی در جهت بیشینه کردن فایده بر دوش عاملان بگذارد. یعنی، اگر «اصل فایده» نقش مستقیم مهمّی در سطح انتقادی داشته باشد امّا به طور کلّی نقش تعیینکننده ای در سطح عملی اندیشهٔ اخلاقی نداشته باشد، نمی تواند به خودی خود تکالیفی بر دوش افراد بگذارد یا داوریهایی دربارهٔ عمل درست به دست دهد.

اما پیش از آنکه بتوانیم خرسند شویم که در این دیدگاه تازهٔ بازنگرانه به تفسیری از نظریّهٔ اخلاقی میل رسیده ایم که نظری منسجم و قابل دفاع به دست می دهد لازم است به چند سؤال پاسخ دهیم. اصل فایده به آن صورتی که در اینجا تعبیر و تغسیر شده است دقیقاً چه استلزاماتی برای عمل در بر دارد؟ اگر اصل فایده واقعاً تفاوت مقوله ای با هر اصل عملی دیگری دارد، چگونه ممکن است هر اصل اخلاقی دیگری ...مثلاً «اصل آزادی» ... از آن مشتق شود یا حتّی به کمک آن تأیید و تصدیق شود؟ بیانها و سخنان میل در زمینهٔ این سؤالات خیلی واضح و روشن نیستند: همانگونه که پیشتر گفتم، او فسقط در یک پاراگراف میگوید «آیینی که "فایده" یا "اصل بیشترین خوشبختی" را به عنوان مبنا و پایهٔ اخلاقیّات می پذیرد، قائل به این اعتقاد است اعمال متناسب با سیر آنها در جهت از تقای خوشبختی، و نادرستی و بعد هم به توضیح این مطلب می پردازد که آن «نظریّهٔ زندگی» که مبنای این «نظریّهٔ اخلاق» است مشخصاً میگوید که «لذت، و فراغت از دره، تنه و بعد هم به توضیح این مطلب می پردازد که آن «نظریّهٔ زندگی» که مبنای این «نظریّهٔ اخلاق» است مشخصاً میگوید که «لذت، و فراغت از دره، تنها ی این و بعد هم به توضیح این مطلب می پردازد که آن «نظریّهٔ زندگی» که مبنای این «نظریّهٔ اخلاق» است مشخصاً میگوید که «لذت، و فراغت از درد، تنها

غيرشقاف واناروشن ظاهراً ميل مي خواهد اذعان كند كه اصل فابده اساساً خصلتی ارزش شناختی دارد، اما در عین حال همچنان مصر است که نتيجه گيريهايي دربارهٔ عمل به نحوي از آن نشأت مي گيرد. تلفيق اين دو مدّعا نطفة توليد حجم عظيمي از نوشتههاي تفسيري درياب مسئلة ساختار فايده گرایی ميل شده است. طبق نظر تازه بازنگرانه، در وهملهٔ نخست بايد روشن باشد که اصل فایده، هرچه هم باشد، نمی تواند در گزارش میل از آن صرفاً ناظر بر اعمال باشد. اصل فایده در مقام اصلی که مشخّص میکند در جهان چه چیزی واجد ارزش است، به صورت معیاری برای ارزیابی وضع جاری امور عمل می کند، حتّی در مواردی که کاری از دست ما برای تغییر آن وضع ساخته نیست. (اصل فایده ما را قادر می سازد که بگوییم وضعیتی که در آن جانور وحشى تنهايي آهسته آهسته با بيماري دردناكي از ياي درمي آيد. وضعيّت ناخوشايندي است، اگرچه اين وضعيّت نتيجة عمل كسي نيست و کسی هم نمی تواند آن را تغییر دهد.) پس، «اصل فایده» صرفاً ناظر بر عمل نیست، و چون ناظر بر سایر حوز،های زندگی هم هست، نمی توانید صر فاً اصلي اخلاقي باشد. امّا آيا «اصل فايده» بالاخره به يک معنى اصلي اخلاقي هست و اصلاً ناظر بر اعمال مي تواند باشد؟ يكي از وجوه مشترك در تفاسير تازهٔ بازنگرانه این است که اصل دیگری، جز «اصل فایده»، را تمیز می دهند که موضوعش عمل است. اين اصل هماني است كه ميل غالباً با عنوان مصلحت بدان متوسّل میشود، امّا هیچ جا خود نامی بر آن نمینهد. من به پیروی از چندین تن از مفسّران معاصر این اصل را «اصل مصلحت» خواهم نامید. طبق اين اصل، عملي مصلحتآميز است كه بهره فايدتي خالصي داشته بـاشد، و عملی حداکثر مصلحت را دربر دارد که فاید،ای به اندازهٔ هر عمل متفاوت ممکن دیگر به بار آورد. میل به این اصل متوسّل می شود تا به کمک آن بتواند داوريها در مورد اخلاقي بودن و درست بودن اعمال را از مسئلهٔ مصلحت افزايي و فايدهافزايي آنها متمايز كند: طبق نظر ميل، زماني كه شخصي بـرخـلاف

مصلحت عمل میکند، لزوماً نادرست عمل نکرده است. اینکه چگونه مصلحت آمیز بودن عملی به درستی آن عمل ربط مییابد، موضوعی است که بعداً به آن خواهم پرداخت: امّا مصلحت چگونه به فایده ربط مییابد؟ آیا «اصل مصلحت» از ایجابات ضروری «اصل فایده» است، یا اینکه این دو اصل کاملاً مستقل از یکدیگرند؟ و چگونه پاسخ این سؤال به ساختار اخلاق فایدهگرایانهٔ میل ربط مییابد؟

اگر اصل مصلحت به شکلی محتوم از «اصل فایده» صادر شود چه نتيجهاي در يي ميآيد؟ اگر چنين باشد، تقابل حادَ ميان فايده در مقام اصلي ارزش شناختی با آزادی در مقام اصلی عملی (یا راهنمای عمل) محو می شود. زيرا، در اين صورت، درست است كه اصول «فايده» و «مصلحت» ممكن است معادل هم نباشند، امّا به نظر مي رسد كه اصل مصلحت تجسّم رويكر دي بیشینه کننده به هر چیزی باشد که فایدهای دارد. در چینن موردی، صحّه گذاشتن بر اصل فایده ظاهراً مستلزم اختیار کردن استراتژی بیشینه کنندهای در مورد فایده خواهد بود، و رقبابت قبدیمی میان فبایده و آزادی به صورت تعارضي ميان مصلحت و آزادي سر برخواهد آورد. بدين ترتيب، اگر بخواهيم رقابت ميان آزادي و خوشبختي را در چارچوب آموزه ميل حل کنيم، هر اصلي درباره محدود كردن آزادي كه براساس فايده گرايي قابل دفاع باشد بايستي مصداقی از خود داصل فایده، باشد. آنچه در اینجا با آن مواجه هستیم چیزی نيست مگر همان ايراد سنّتي به کار خطيري که ميل در رسالهٔ دربارهٔ آزادي در پیش گرفته است \_ ایرادی که هاندریج ۲ با قوّت و قدرت مجدداً به بیان درآورده است. هاندریج به هنگام سخن گفتن از آنچه آنرا «اصل فایدهگرایانه دربارهٔ مداخله [در آزادی]» می خواند، میگوید: اچندان چیزی در دفاع از این اصل نمي توان گفت. منظورم اين است که چنين چيزي پيشرفتي در زمينهٔ آنچه در سرتاسر این تأمّلات بدان مشغول بودیم به بار نمی آورد. آنچه بدان

<sup>1.</sup> Ted Honderich

رسیدهایم آشکارا همان "اصل فایده" است که در مورد مسئلهٔ مداخله به کار بسته شده است.۱۹۱۱ پس، از نظر هاندریچ، «اصل آزادی، یا بایستی در نهایت از «اصل فایده، غیرقابل تمیز باشد یا آنکه بر اساس این اصل نمی توان از آن دفاع کرد. در پاسخ به این ایرادات و اشکالات چه می توان گفت؟

دو نکته درخور و بجا هستند. نخست، به هیچروی به خودی خود آشکار و بدیهی نیست که داصل فایده، و داصل مصلحت، آنگونه که من تا بدینجا فرض گرفتهام، رابطهای بسیار نزدیک داشته باشند. این دو اصل آشکارا دو اصل متمایزند، و دست کم آشکار و بدیهی نیست که هرکسی که چنین اصل ارزش شناختیی را بپذیرد ملزم و متعهّد به بیشینه کردن هرآن چیزی می شود که این اصل به او میگوید واجد ارزش ذاتی است. مثلاً شخص می تواند اصلی ارزش شناختی از این دست را مشخّص کننده مرزهای عمل مجاز بداند که او را از دست زدن به عملي كه در جهت كاستن از ميزان فايد، موجود در جهان است منع ميكند، امّا افزايش فايده، و به طريق اولىٰ بيشينه كردن فايده را بر او واجب نمی گرداند. به هر صورت، مفهوم ارزش ذاتی خود به قدری گنگ است که کسی نمی تواند با اطمینان خاطر محض از اصلهای ارزش شناختی که فقط میگویند ارزشها در کجا هستند، احکام اندرزین عملی بیرون بکشد. بهنظر می رسد در مورد رابطهٔ میان اصولی که معیّن میکنند چه چیزی ارزش ذاتی دارد و اصولی که نیروی زیادی در هدایت اعمال دارند دو دیدگاه رقیب وجود دارد. یک دیدگاه، دیدگاه بر بجارد است که از بحث و استدلال رشدال در باب این مسئله استفاده میکند و میگوید:

آنچه را که می توان «فایده گرایی» در معنایی عامّ نامید در نظر بگیرید... که در آن آنـچه خــوب و خـیر است مـحدود بــه لذّت نــمیشود. ایـن

۱. Harold Arthur Prichard (۱۹۴۷\_۱۹۷۱)، فیلسوف آکسفوردی انگلیسی.

۲. Hastings Rashdall (۱۹۲۴\_۱۸۵۸)، فیلسوف انگلیسی.

فایدهگرایی موضعش را از تمیز میان چیزی که خود یک عمل نیست، اتا می تواند حاصل یک عمل باشد، و عملی که آن چیز را به بار آورده است اخذ میکند، و میگوید اگر چیزی که خود یک عمل نیست خوب و خیر باشد، ما باید دست به عملی بزنیم که، مستقیم یا غیرمستقیم، موجب آن چیز می شود.

امًا این استدلال، اگر قرار باشد که احساس تکلیف را به عمل بازگرداند، بایستی یک حلقهٔ واسط را پیشفرض قرار دهد، و آن این تز دیگر است که آنچه خوب و خیر است باید باشد. ضرورت وجود ایس حلقهٔ واسط بدیهی است. هر «باید»ی، اگر اصلاً قرار باشد از چیزی نتیجه گرفته شود، فقط میتواند از «باید»ی دیگر نتیجه گرفته شدود. علاوه بر این، این حلقهٔ واسط به شکلی پوشیده و مکتوم حلقهٔ دیگری را پیش فرض قرار می دهد، و آن این است که درک اینکه چیزی که عمل نیست و خوب و خیر است باید باشد، دقیقاً متضمّن آن احساس الزام یا تکلیفی هم هست که بایستی اندیشهٔ عملی که باید به وجودآورندهٔ آن به احساس تکلیف برای خلق آن چیز یا وضع با عملمان رهنمون نمی شود.(۱)

در دیدگاهی که پریچارد عرضه می دارد، از این ادّعا که چیزی ارزش ذاتی دارد، حتّی زمانی که ادّعا می شود یک چیز و فقط همان چیز ارزش ذاتی دارد، نتیجهای برای عمل حاصل نمی شود. از سوی دیگر، در نظر برخی نویسندگان در سنّت فاید،گرایی، ادّعای وجود ارزش ذاتی بایستی مستلزم ادّعا دربارهٔ دلایلی برای دست زدن به عمل باشد: زیرا مراد از تأکید بر ارزش ذاتی چیزی جز این چه می تواند باشد که (با توجّه به برابری سایر چیزها) دلیلی به ما می دهد که دست به عملی بزنیم تا آن چیزی را که ارزش ذاتی چیزها و احکامی این دو دیدگاه دربارهٔ رابطهٔ میان احکامی دربارهٔ ارزش ذاتی چیزها و احکامی دربارهٔ عمل در نوشته های بازنگرانهٔ اخیر دربارهٔ ارزش ذاتی چیزها و احکامی میرسد لیونز <sup>۱</sup> آماده است با دیدگاهی مشابه دیدگاه پریچارد موافقت کند. او تصدیق میکند که فایده در مقام اصلی دربارهٔ اهداف غایی یا ارزش ذاتی هیچ مدّعایی دربارهٔ عمل از هر نوع، عقلانی یا اخلاقی، نمی تواند داشته باشد. امّا درایر <sup>۲</sup> در تفسیری که بر میل نوشته است دیدگاه متفاوتی را اختیار میکند:

استدلال میل این است که چون خوشبختی یگانه چیز مطلوب فینفسه است برای همین آزمون رفتار عموماً این است که آیا خوشبختی را افزونتر میکند یا نه. اصلی که او در برداشتن این گام به کار میگیرد این است که، اگر فقط یک قسم چیز باشد که فینفسه خواستنی و مطلوب است، آنگاه ارتقای آن سنگ محک کل رفتارهای بشری است... میل این نکته را مسلّم میگیرد که کاری را باید انجام داد اگر و فقط اگر پیامدهای آن مطلوبتر از هر کار مشابه دیگر باشد. ۱۲

به نظر می رسد بیان درایر از دیدگاه میل درست و عمیق باشد. این بیان میگوید که فایده گرایی میل دو اصل متمایز را دربر میگیرد.. خود «اصل فایده» (البتّه با درکی که آنرا اصلی ارزش شناختی در نظر می آورد که این قید را دارد که فقط خوشبختی است که ارزش ذاتی دارد) و «اصل مصلحت»، با درکی که آنرا اصلی پیامدگرایانه در نظر میگیرد که به ما میگوید همیشه باید چنان عمل کنیم که بیشترین مقدار از چیزی که واجد ارزش ذاتی است به بار آید. علاوه بر این، این بیان مشخص میکند که هرچند این دو اصل اصولی متمایزند، خود میل همواره ایس نکته را مسلّم میگرفت که ملاحظات ارزش شناختی نهایتاً به دلایل عملی ترجمه و تعبیر میشوند. پس باید با پنجهافکنی هاندریچ با نظریّهٔ میل مستقیماً مواجه شد. زیرا، حتّی اگر هیچ رابطهٔ استلزامی یا دلالتی میان اصل ارزش شناختی و اصل پیامدگرایانه در

1. David Lyons

نظریّهٔ میل نباشد، باز تردیدی نمی توان داشت که او به هر دوی آنها قائل و معتقد بود. از این بابت فرقی میان او و اجداد فایده گرای کلاسیکاش نبود، زیرا آنها هم همگی آموزهٔ پیامدگرایانهٔ اینکه چه باید کرد را با دیدگاهی لذَت پرستانه و رفاه گرایانه که چه چیزی ارزش دارد درمی آمیختند. همانگونه که به هنگام بحث دربارهٔ نظریّهٔ میل در زمینهٔ لذَات عالی و دانی سعی خواهم کرد نشان دهم، او (آنگونه که بعضاً گفته می شود) دست از لذَت پرستی یا رفاه گرایی برنداشته و روی به روایتی نخستین از فایده گرایی آرمانی، شبیه آنچه مور<sup>۱</sup> از آن دفاع می کرد، نیاورده بود. به عکس، میل با ربط دادن گزارش سنّت فایده گرایی از استدلال عملی به نظریّهٔ اخلاقی شاخص و با ساختن و غنای بیشتری بخشید. آنچه اکنون لازم است نشان داده شود این است که آموزهٔ همز زندگی» میل بسط و پرورش مشروع همان نظریهٔ عملی است که آو بدان قائل بود، و خصوصاً باید نشان داده شود که میل بدرستی فکر می کرد که اخلاقی که بیشترین مجال و میدان را به آزادی می دهد خواهد توانست هاتل بود، و خصوصاً باید نشان داده شود که میل بدرستی فکر می کرد که بیشترین خوشبختی را به بار آورد.

پس استدلال میل چگونه پیش می رود؟ او در فصل پایانی فاید، گرایی، که شاخصیّت آن نسبت به رسالهٔ دربارهٔ آزادی مدّتها مورد غفلت قرار گرفته بود، اخلاق را به عنوان شاخهای از فایده، و عدالت را به عنوان شاخهای از مربوط به ارزش را باید از مسائل مربوط به درست و نادرست، و مسائل مربوط به درست و نادرست را هم به نوبهٔ خود باید از مسائل مربوط به عدالت و ببعدالتی تفکیک و متمایز کرد. نکتهٔ مورد نظر میل این است که ما همیشه نمی توانیم بگوییم که شخص هرگاه که آنچه را باید انجام دهد انجام نمی دهد مرتکب عمل نادرستی می شود؛ و حتّی در مواردی که عمل شخص نادرست است، لزوماً نمی توان گفت عملش ناعادلانه است. به بیان خود میل:

۱. G. E. Moore (۱۹۵۸\_۱۹۵۸)، فیلسوف انگلیسی.

ما چیزی را نادرست نمیخوانیم، مگر منظورمان القای این مطلب باشد که شخص باید به دلیل انجام آن کار نادرست به این یا آن شیوه مجازات شود؛ اگر نه به حکم قانون، دست کم در عقیدهٔ اشخاص دیگر؛ اگر نه در عقیدهٔ دیگران، دستکم با سرزنش وجدان خودش. به نظر میرسد که این نقطهٔ عطف واقعی برای تمیز میان رفتار اخلاقی و مصلحت صرف است. این بخشی از مفهوم «وظیفه» در همهٔ اشکال گوناگونش است که شخص را میتوان بدرستی و بحق مجبور بـهانـجام آن کـرد. «وظـيفه» کاری است که می توان از شخص طلب کرد، درست همانطور که قرضی را طلب ميكنيم. ما كاري را وظيفه نمي خوانيم، مكَّر آنكه آنرا از شخصي طلب كنيم. احتياط و دورانديشي، يا ملاحظهٔ منافع ديگران، ممكن است مخالف مطالبة عملي آن شود؛ امّا روشن است كمه خبود شبخص، اكر وظیفهاش را بدرستی فهمیده باشد، نمی تواند شکایت و گلهای در برابس مطالبهٔ آن داشته باشد. امّا در مقابل، کارهای دیگری هست که ما دلمان می خواهد دیگران انجام دهند، و اگر آن کارها را بکنند دوستشان می داریم و تحسینشان می کنیم، و اگر آن کارها را نکینند شاید از آنها بدمان بیاید و خوارشان بشماریم، امّا با اینهمه می بذیریم که آنها موظّف بهانجام آن كارها نيستند؛ چنين مواردي جزو تكاليف اخلاقي نيستند؛ ما در این موارد گناهی را متوجّه آنها نمیکنیم، یعنی فکر نمیکنیم آنها بدرستی باید تنبیه و مجازات شوند.[۱۳]

در بخشی که درست پیش از این قطعه آمده است، و در آن بر رابطهٔ مفهومی میان وظیفهٔ اخلاقی و تنفیذپذیری تأکید می شود، میل این نکته را پیش میکشد که هنوز هیچ چیزی مشخص نشده است که بتواند اندیشهٔ عدالت را در اندیشهٔ تکلیف اخلاقی به صورت عامّ و کلّی متمایز کند. او تأکید میکند که در مواردی که مسائل مربوط به عدالت مطرح هستند، ما صرفاً از اعمال درست و نادرست سخن نمیگوییم، بلکه از خود درست و نادرست سخن میگوییم که موضوعی کاملاً متفاوت است. در نظریَهٔ میل قطعاً شکافها و خلاهایی وجود دارد، امّا این شکافها و خلاها به نظرها و ادّعاهای اصلی او آسیبی نمی رسانند. مثلاً، روشن نیست که میل دوست دارد اعمال مافوق وظيفه را چگونه طبقهبندی کند\_اعمالی که گرچه شایستهٔ ستایشند امّا از نظر اخلاقی تکلیف نیستند. آیا او می خواهد مقولهٔ اخلاق را چنان تفسیر کند که دربرگیرندهٔ اعمالی نیز باشد که از نظر اخلاقی شایستهٔ ستایشند، یا اینکه میخواهد چنین اعمالی را در بخش سجایای برتر [اخلاقی] قرار دهد؟ آیا میل می خواهد اعمالی را که از نظر اخلاقی تکلیف هستند و اعمالی را که از نظر اخلاقي درست هستند يكسان بشمارد؟ من نخواهم كوشيد بمايين سؤالات پاسخ دهم، زیرا ربطی به استدلال اصلی من ندارند، و نوشته های میل هم به هر صورت امکان فراهم آوردن پاسخی بی ابهام به ایس سؤالات را نمی دهند. سؤالی اساسی تر هست که مربوط به موقع و مقام خود داصل فایده، است. پیشتر مدّعی شدم که دفایده، زمانی که با دمصلحت، توأم شود، نتایجی در زمینهٔ آنچه باید انجام دهیم به دست میدهد، و نیز گفتم این واقعیّت که دفایده، ناظر بر تمام بخشهای دهنر زندگی، است نشانگر این نیست که دفایده، اصلی اخلاقی نیست، بلکه صرفاً و دقیقاً نشانگر این است که «فایده» نمي تواند صرفاً اصلى اخلاقي باشد. و سرانجام اينكه ميل خود مي پذيرد كه این «فایده» است که باید در آن موارد افراطی که احکام اندرزین در بخشهای مختلف در تضاد با هم قرار میگیرند معیار حلّ و فصل مسئله باشد، و بدین ترتيب روا مي دارد كه از «فايده-مصلحت» به صورت اصلى عملي، دست كم در چنین مواردی، استفاده شود. من گمان نمی کنم هیچ یک از این ایرادها نشان دهد که در استدلال میل باید افاید ، را چنان در نظر گرفت که گویی اصلی اخلاقی است. اینکه در برخی موارد می توان برای حلّ و فصل تضادهای عملي به «فايده» توسّل جست، به خودي خود نشان نمي دهد که «فايده» اصلي اخلاقی است، درست همانطور که این واقعیّت هم که «فایده» در بخش اخلاق مصداق دارد چنین چیزی را نشان نمیدهد. فراتر از همه، ایس واقعیّت که «فایده» و «مصلحت»، اگر تو أمان در نظر گرفته شوند، این داوری را به صورت قضید منطقی به دست می دهد، که هر عملی که به اندازه اعمال دیگر خوشبختی به بار می آورد باید انجام گیرد، نشانگر این نیست که «فایده» و «مصلحت» همراه با هم اصلی اخلاقی درست می کنند. زیرا هیچ یک از چیزهایی که تا بدینجا بیان شده چیزی دربارهٔ اینکه معیار میل برای رفتار درست از نظر اخلاقی چیست به ما نمی گوید ـ بعداً نشان خواهم داد که رفتار درست از نظر میل یقیناً همان رفتاری نیست که حداکثر مصلحت را در بر رفتار به گونهای ضروری به قابلیّت مجازات ربط می یابد، «فایده» نمی تواند اصلی اخلاقی باشد. حال، با توجّه به این ملاحظات، نتیجه ای که من می گیرم این است که «فایده» در تصوری که میل از آن دارد بر همهٔ حوزه های اهر این است که «فایده» در تصوری که میل از آن دارد بر همهٔ حوزه های اهر رزدگی »، و نه نقط رفتار اخلاقی، حاکم است، و هرگز خصلت اصلی اخلاقی رز پیدانمی کند.

نظریّهٔ میل در مورد رفتار اخلاقی و تعقّل عملی را تا بدینجا می توان چنین خلاصه کرد: او در عین اینکه فاید، را بهترین محک هر رفتاری می داند، در ضمن تصدیق می کند که مسائل مربوط به فاید، و رفتار اخلاقی را باید از هم تمیز داد. چون فاید، فی نفسه الزاماتی اخلاقی بر عمل تحمیل نمی کند، پس خطاست اگر گمان بریم که شخصی که از بیشینه کردن آن قاصر می ماند، حتما کارش نادرست است. استدلال میل در دفاع از متمایز کردن فاید، از رفتار اخلاقی چندین لایه دارد. از جهاتی این استدلال از طریق تجزیه و تحلیل مفاهیم اخلاقی اصلی پیش می رود و نه فایده گرایی را پیش فرض قرار می دهد و نه هیچ نظریهٔ اخلاقی قائم به ذات و اساسی دیگری را. در کتاب فایده گرایی، میل به گونه ای اثباتی تر این استدلال را هم مطرح می کند که نمی توان نشان داد عملی نادرست است مگر آنکه بتوان با توسّل به معیار فایده وضع عمومی جزا علیه آن را توجیه کرد. تا جایی که می توان هر قید و بند و محدودیّت حقوقی یا اجتماعی را متضمّن نوعی کاهش فایده دانست، پس دلیل فایده گرایانهٔ معتبری علیه هر قید و بند و محدودیّتی در دست داریم. میل با توجّه به ربط میان وظیفهٔ اخلاقی و اجبار، می تواند از هر کوتاهی در بیشینه کردن فایده متأسف باشد و بر آن حسرت بخورد، بی آنکه این کوتاهیها را به عنوان کوتاهیهای اخلاقی محکوم کند. از این بابت نظریّهٔ او در مورد رفتار اخلاقی شبیه گزارش هیوم از فضایل غیر طبیعی است زیرا دلیل منطقی فایده گرایانه ای برای حفاظتِ حوزهای از بی تفاوتی اخلاقی در بر دارد. گزارش میل از حقوق اخلاقی و تکالیف ناشی از عدالت حاوی بازشناسی این نکته است که توسّل مستقیم به فایده حتّی ممکن است خودشکن باشد. بحث او در فصل پایانی کتاب فایده گرایی، از این جهت که میگوید دلبستگی به کسب بهترین نتایج ممکن است به ما حکم کند از نهادهای حقوقی و ورزشهای اخلاقی حمایت کنیم که بیان مستقیم این دلبستگی را نهی میکند، یادآور بحث هیوم است و از بحثهای آتی نویسندگان متأخر خبر می دهد. [۱۲] بعداً به این بحث و است لال

پس چگونه باید حیطهٔ تکلیف اخلاقی را معیّن کرد؟ در وهلهٔ نخست با اعمال «اصل مصلحت» بر مسئلهٔ اجبار و قابلیّت مجازات. طبق نظر میل، اینکه عملی حداکثر مصلحت را دربر دارد برای نشان دادن اینکه انجام آن عمل از نظر اخلاقی درست یا تکلیف است کافی نیست: بایستی این نکته هم در موردش صادق باشد که تعیین مجازاتی برای انجام ندادن آن عمل هم حداکثر مصلحت را دربر دارد. پس این «اصل مصلحت» به تنهایی نیست که معیار میل در مورد رفتار درست را به دست می دهد، بلکه آنچه این معیار را به دست می دهد مصلحت تو أم با نظریّهٔ او در زمینهٔ رفتار اخلاقی است – نظریّهای که بیشترین ربط را به اجبار و مجازات دارد. جا دارد توجّه کنیم که در اینجا نظر مفسّران جدید در این باب که نظریّهٔ میل در مورد رفتار اخلاقی در ردهٔ حدودی، این بحث و جدل ناشی از عدم توافق بر سر این است که نظریهٔ «هنر زندگی» را چگونه باید ارزیابی کرد. آیا میل در وهلهٔ نخست آنرا به قصد رفع ابهام و روشن ساختن مطلب به صورت تحلیلی مفهومی طرح کرده است، یا آنکه این نظریه پیشنهادی بازنگرانه در این زمینه بوده است که از لفظ «رفتار اخلاقی» چگونه باید استفاده کرد؟ به این سؤالات تا زمانی که پیامد تمیز میان مصلحت و رفتار اخلاقی را برای ساختار فایده گرایی میل بدرستی ارزیابی نکرده ایم نمی توان پاسخ داد.

۲. اعمال، قواعد، و هنر زندگی

پيشتر در تشريح تفسير تازه و بازنگرانه نظريّه ميل درباره آزادي، فايده، و اخلاق، بادی از داصل مصلحت؛ کردم، که میل خود هرگز با این نام از آن یاد نميکند، امّا همواره آنرا مسلّم ميگيرد و در بستر بحث تفصيلي ترش دائماً به آن متوسّل می شود. به هر صورت، عجالتاً می توان اصل مصلحت را چنین بیان کرد: اصلی که حکم می کند آن عملی را باید انجام داد که دست کم فاید ای بهاندازه هر عمل بدیل دیگر به بار آورد. به نظر من نمی توان منکر شد که، چه میل این اصل را از داصل فایده، کاملاً متمایز میکرد و چه نه، به هر صورت معتقد بو د که این اصل معیاری برای آنچه باید در همهٔ حوز های زندگی انجام گیرد فراهم می آورد. برخلاف «اصل فایده»، که به صورت اصلی برای ارزیابی همهٔ حالات و وضعیّتها جلوه گر می شود، و فرقی هم نمی کند که اعمال انسانی تأثيري بر اين حالات و وضعيّتها داشته باشند يا نه، اصل مصلحت اصلي دربارهٔ عمل است. امّا «اصل مصلحت» در چنین مقامی ممکن است به نظر بیاید که برخی از ادّعاهای محوری و اصلی من دربارهٔ «هنر زندگی» را سست و بي يايه مي كند. زيرا ظاهراً اين اصل عنصري بيشينه كننده را وارد قبضيَّهُ تعقیب و پیجویی فایده میکند که این خنثیکنندهٔ بسیاری از چیز هایی است که ميل مي خواهد دربارهٔ مطلوبيّت تعقيب و پيجويي غيرمستقيم فايده و دربارهٔ

اهمیّت قواعد اخلاقی در این زمینه بگوید. پس چگونه میل می تواند از درافتادن به یکی از دو سوی آن شقاق سنّتی پرهیز کند؟ مشقاقی که در یکسویش عمل فایده گرایی بیشینه کننده ای است که می گوید آن عملی درست است که دست کم به اندازه هر عمل بدیل ممکن دیگر خیر و خوبی به بار آورد، و در سوی دیگرش روایتی از قاعده فزاینده فایده ارزیابی کرد.

در اينجا لازم است چند نكته را مطرح كنيم. نخست، اصل مصلحت، آنگونهای که من بیانش کردهام و گمان میکنم میل هم آنرا به ایـن صـورت مي بذيرفت، چيزي دربارة درستي اعمال نمي گويد. آنجه مي گويد موضوعش مقولهٔ بسیار جامعتری است، یعنی اینکه اجه کاری باید انجام گیردا. در اینجا سخني از درستي عمل در ميان نيست، چه رسد به درستي و نادرستي اخلاقي. درواقع، همانطور که پیشتر اشاره کردم، معیار میل برای درستی رفتار کـاملاً متمایز از اصل مصلحت؛ است، اگرچه این اصل هم جزو اصولی است که معيار رفتار درست را به دست مي دهند. ثانياً، ما نبايستي دشواريها و مشكلات منطقي يذيرش اصل مصلحت، به عنوان معيار كامل يا (همراه با «اصل فايده») معيار جزئي رفتار درست را از نظر دور بداريم. براي ما آشکار و بديهي است، و براي ميل هم آشكار و بديهي بود، كه ما اگر هم احياناً بدانيم كه کدام عمل بیشترین فایده را به بار می آورد صرفاً در موارد بسیار نادری است، و حتّى اكر بعضاً دست به چنين اعمالي بزنيم، صرفاً برحسب تصادف است. یس با حساب کل آن چیزی که می توانیم بدانیم، ما هرگز دست به عمل درست، به آن معنايي كه معيار اصل مصلحت تعيين ميكند، نمي زنيم. با توجّه به اصرار زياد ميل دربارة محدوديّت و خطايذيري هرآنچه ما دانش و شناخت به حساب می آوریم، نسبت دادن چنین فهمی از اصل مصلحت بـه او عـمیقاً نامو جه است.

پس بازمیگردیم به آن صور تبندی که من در پایان بخش پیشین این فصل

عرضه کردم. درستی اخلاقی یک عمل را صرفاً حداکثر مصلحتی که آن عمل در بر دارد نمی تواند نشان دهد، بلکه در بر داشتن حداکثر مصلحت باید با حداکثر مصلحت در تعیین مجازات برای قصور در انجام آن عمل توأم شود تا معلوم گردد که آن عمل از نظر اخلاقی درست است. امّا ممکن است در اینجا اعتراض شود که با پذیرش این مطلب میل در رده قاعده فایده گرایان قرار میگیرد: زیرا مگر نه این است که مجازات موضوعی مربوط به قواعد و تحمیل جزا برای نقض آنهاست؟ باز، شماری از مفسران (۱۵۱) به بحث میل درباره گرایشهای اعمال اشاره کرده و آن را گواهی قطعی در حمایت از تفسیری قاعده فایده گرایانه از نظریهٔ اخلاقی او به حساب آورده اند. اگر، سخن بگوییم، امّا نتوانیم از گرایشهای اعمال منفرد صحبت کنیم، و اگر معیار میل برای درستی رفتار نیازمند رجوع به گرایشهای اعمال باشد، به نظر می برای درستی رفتار نیازمند رجوع به گرایشهای اعمال باشد، به نظر می رسد که تفسیری قاعده فایده گرایانه و محیح و بجا باشد.

امًا این استدلال به دلایل مختلف ضعیف است. زمانی که میل از مجازات سخن می گوید، مقصودش صرفاً تحمیل جزا (با قوانین یا افکار عمومی) به دست عاملانی سوای خود عاملی که باید مجازات شود نیست: او صحه نگذاردن درونی وجدان خود عامل را هم در نظر دارد و اهمیّت زیادی هم به آن می دهد. این ویژگی و دیگر ویژگیهای گزارش میل از مجازات نشان می دهد که پیش فرض معیار او برای رفتار درست یک قانون کلّی اخلاقی، با همهٔ احساسات و گرایشهای ملازم آن است، و نه صرفاً مجموعهای از قواعد اخلاقی. درستی یک عمل را دربر داشتن حداکثر مصلحت بتنهایی معیّن نمی کند، حتّی دربر داشتن حداکثر مصلحت همراه با حداکثر مصلحت در نمی کند، بلکه عمل باید حداکثر مصلحت همراه با حداکثر مصلحت در نمی کند، بلکه عمل باید حداکثر مصلحت و از دربر داشته باشد و در عین حال کل آداب و احساسات اخلاقی هم حداکثر مصلحت را دربر داشته باشد و در عین حال کل آداب و احساسات ان عمل بداند تا بتوان آن عمل را درست دانت برای قصور در انجام آن عمل بداند تا بتوان آن عمل را درست دانست.

ثانياً، خطاست که گمان بريم استفاده ميل از لفظ و زبان گرايشها ا تفسيري قاعده۔فايدهگرايانه از نظريَّهٔ او را اجباري ميكند. يدر او، بنتام، و جان آستين هم از این لفظ و زبان استفاده می کردند، و در واقع این لفظ و زبان، زبان نوعی فايدهگرايان انگليسي زبان قرن نوزدهمي در بحث از اين مسائل بود. تا جايي که من می فهمم، کل چیزی که این لفظ و زبان معیّن میکند قدرت علّی یا صفات علّى اعمال است، كه ممكن است بسيار كوناكون باشند، و ممكن است بتوان یا نتوان با قوانین علّی بیانشان کرد. اصول راهنمای هـنر میل، اصـول بدیهی میانی او یا احکام اندرزین ثانویاش تا بدانجا مبتنی بر گرایشهای اعمال هستند که از آنها در جهت طرح دعویهای علّی دربارهٔ اعمال سود مي برند، امًا در نظريَّهٔ اخلاقي ميل چنين فرضي وجود ندارد که عملي را بايد صرفاً به دلیل آنکه از نوع اعمالی است که اصل راهنمای هنری طلب می کند انجام داد. میل خود در نامهای که مفسّران اخیر ۱۸۶۱ بسیار نقلش کر دهاند، کاملاً روشن می کند که طبقهبندی اعمال بر اساس گرایشهایشان از نیظر او صرفاً تمهیدی مفید و صرف نظرناکردنی برای پیکر،بندی اصول راهنمای هنر بوده است و نه وسیلهای مستقیم برای داوری دربارهٔ عمل درست. سخن گفتن میل از گرایشهای اعمال به هیچ وجه نشانهٔ آن نیست که او قاعده فایده گرا بوده یا حتى عمل فايده كرا نبوده است.

اگر بتوانیم معیار میل را برای رفتار نادرست محرز کنیم، این سؤال که آیا او عمل\_فایدهگرا یا قاعده\_فایدهگرا، یا فایدهگرایی از هر نوع دیگر بـوده است خود به خود حل خواهد شد. در اینجا باید حکم روشن میل راکه پیشتر نقل کردیم به یاد آوریم:

ما چیزی را نادرست نمیخوانیم، مگر منظورمان القای این مطلب باشد که شخص باید به دلیل انجام آن کار نادرست به این یا آن شیوه مجازات شود؛

I. language of tendencies

اگر نه به حکم قانون. دستکم در عقیدهٔ اشخاص دیگر؛ اگر نه در عقیدهٔ دیگران. دستکم با سرزنش وجدان خودش. به نظر میرسد که این نقطهٔ عطف واقعی برای تمیز میان رفتار اخلاقی و مصلحت صرف است.[۱۷]

این نقل قول دست کم از نظر صوری چارچوب معیار میل بیرای رفتار نادرست را به دست مي دهد. نخست، اين نقل قول محرز مي كند كه ميل نمي تواند عمل فايده كرا باشد. زيرا، طبق نظر عمل فايده كرايان، شرط لازم و کافی برای آنکه عملی نادرست باشد این است که عمل بدیل بهتری نسبت به آن وجود داشته باشد، و برای همین، طبق این نظر عمل فایده گرایان، عملی درست است که بهترین پیامدها را داشته باشد. میل نمی تواند عمل فایدهگرا باشد، زيرا در ديدگاه او اين واقعيّت که عملي بهترين پيامدها را ندارد، نه شرط لازم براي نادرست بودن آن عمل است، نه شرط كافي؛ شرط لازم و كافي براي نادرستی عمل این است که مجازات ارتکاب آن عمل بهترین پیامدها را داشته باشد. پس در نظر میل، اعمال درست طبقهای فرعی از اعمالی هستند که حداکثر مصلحت را دربر دارند، امّا عمل نادرست ممکن است حداکش مصلحت را دربر داشته باشد. (علَّتش این است که ممکن است حداکش مصلحت در انجام دادن عملی باشد که حداکثر مصلحت در این باشد که آن عمل بدل به موضوع مخالفت عمومي يا موردي براي تنبيه از سوي افكار عمومي شود.) پس تمايز بسيار مهمَّ در نظريَّهٔ ميل تمايز ميان اعمالي است كه حداکثر مصلحت را دربر دارند و اعمالي که اخلاقاً الزامي هستند. امّا اگر اين تمايز را، آنگونه که نيّت ميل بود، جـدّي بگيريم، مـعلوم مـي شود کـه ميل قاعده فايده گرا هم نيست. زيرا، در نظر قاعده فايده گرايان شرط لازم و كافي برای آنکه عملی نادرست باشد این است که آن عمل ناقض قاعدهای باشد که رعايت عمومي آن بهترين پيامدها را خواهد داشت، حال آنكه براي ميل چنين نيست. در نظر ميل، در بيان شرايط لازم و كافي براي نادرست بودن عملي

نيازي نيست حتّى ذكري از قواعد اجتماعي شود. شرط لازم و كافي براي آنكه عملي را از نظر اخلاقي نادرست به حساب آوريم اين است كه احساسات عمومی آنرا نامطلوب بداند، و حداکثر مصلحت در این باشد که به همگان تلقين و تفهيم كنيم كه بهتر است از آن يرهيز كنند و گرايشي بـهاحساس یشیمانی در صورت ارتکاب آن عمل در آنها به وجو د آوریم. تر دیدی نیست که قواعد اجتماعی بخشی از هر قانون کلّی اخلاقی خواهند بود، و اگر بتوان قاعدهای اجتماعی علیه عملی وضع کرد که آن قباعده در صبورت رعبایت همگانی بهترین پیامدها را داشته باشد، معلوم خواهد شد که آن عمل از نظر اخلاقی نادرست است. امّا قانون کلّی اخلاقی چیزی بسیار گستر دهتر از صرفاً مجموعهای از قواعد اجتماعی است، و اینکه قباعدمای اجتماعی عسلی را غدغن کند شرط لازم برای نادرستی آن عمل از نظر اخلاقی نیست (هرچند ممكن است شرط كافي براي آن باشد). بخش اعظم هر قانون كلِّي اخيلاقي سروکارش نه با وضع یا تنفیذ قواعد اجتماعی، بلکه با تلقین و جایگیر کردن احساسات و نگرشها و القای تمایلات و گرایشهاست. ارجاع میل، زمانی که از صحّه نگذاردن وجدان به عنوان جزايي بسيار مهمّ سخن ميگويد، به همين بخش از اخلاق است و نه به قواعد اجتماعي. البَّه نبايد انكار كرد كه قواعد اجتماعي، مانند اعمال فردي، مي توانند در نظر ميل، تا جايي كه خوشبختي را ارتقام دهند و افزونتر م کنند، فایده داشته باشند یا سعادتبخش باشند. امّا فقط اينها نيستند كه خاصبّت سعادتبخشي دارند، و ميل درواقع بـه نظر میرسد که تلقین و جایگیر کردن انگیزهها و تمایلات را در ذهن انسانها، در قياس با انجام اعمال يا وضع قواعد، عامل بسيار مهمتري در جهت ارتـقا و افزودن بر فايده مي داند.

اینکه میل منکر آن میشود که فایده، یا اصل مشتق از آن، یعنی مصلحت، که راهنمای عمل است، می تواند مستقیماً ناظر بر نادرستی اعمال باشد، تفسیر عمل\_فایدهگرایانه از نظریّهٔ اخلاقی او را از اعتبار می اندازد، و در مقابل تفسیر

قاعده-فايده گرايانه هم از آن به دليل تأكيد محدودكننده غير قابل يذير ش آن بر وضع قواعد اجتماعي براي تحصيل پيامدهاي خوب از اعتبار ساقط مي شود. علاوه بر اين. هر دو صورت استاندارد فايده گرايي (اگر خيلي خفيف بگوييم) مشکلاتی در کنار آمدن با این واقعیّت دارند که قصد میل از طرح «هنر زندگی» در کلیّتش حفظ و تضمین حوزه گستر دمای از بے تفاوتی اخبلاقی است – حوزمای که در آن درستی و نادرستی اخلاقی اصلاً مصداق ندارد. سرانجام، جا دارد خاطرنشان کنیم که هر دو صورت استاندارد فایدهگرایم بیشتر استعداد آنرا دارند که نوعاً برحسب درستی و نادرستی بیان شوند. بنابراین، در نظر عمل-فایدهگرایان، آن عملی درست است که دست کم خیری به اندازه هر عمل ديگر به بار آورد، حال آنكه در نظر قاعده فايده گرايان عملي درست است که با قاعد ای اجتماعی تطبیق داشته باشد که مراعات همگانی آن بهترین پیامدها را دارد. (من در اینجا برخی صورتهای رقیب قاعده۔فایدهگرایی را، که در آنها درستی به نحو دیگری معیّن می شود، نادیده می گیرم، زیرا ربط آن به بحث اصلی من ربطی فرعی است). اما در بیرون از دایرهٔ تنگ رفتار اخلاقی، اصول راهنمای «هنر زندگی» میل اصلاً نیازی به ذکر درستی یا نادرستی ندارند. مثلاً در حوزهٔ دوراندیشی و شرف، اعمال را می توان بر این اساس ارزیابی کرد که کمتر یا بیشتر خردمندانه یا تحسین انگیز هستند، بی آنکه فرضي در اين باره پيش کشيده شود که دورانديشانه ترين يا شريفترين عمل مـمكن براي عـامل هـمان عـمل درست است. اصـول راهـنماي شيرف و دوراندیشی، مانند بیشتر اصول راهنمای رفتار اخلاقی، تا زمانی مؤثّر خواهند بود که افراد تمایل راسخی برای پیروی از آن داشته باشند. آن قواعد اجتماعی که اعمالي را تجويز يا منع ميکنند صرفاً جـاي بسيار محدودي در «هـنر زندگی، در کلیّتش دارند.

این نکات را میتوان با بررسی مختصر رسالهٔ بحق تجلیل شدهٔ ارمسون ۱

1. J. O. Urmson

در تفسیر فلسفهٔ اخلاقی میل روشن کرد. در این رساله ارمسون با توانایی از تفسیری قاعده فایدهگرایانه از فلسفهٔ اخلاقی میل دفاع کرده است. ارمسون نظریهٔ میل دربارهٔ رفتار اخلاقی را در چهار گزاره یا حکم بیان میکند:۱۸۱

الف. یک عمل بخصوص را میتوان موجّه و درست قلمداد کرد اگر نشان دهیم که با قاعدهای اخلاقی تطابق دارد. و اگر نشان دهیم که از قاعدهای اخلاقی تخطّی کرده است نادرستی آنرا نشان دادهایم. ب. قاعدهای اخلاقی را میتوان درست قلمداد کرد اگر نشان دهیم که به رسمیّت شناختن آن قاعده در جهت ارتقا و حصول هدف غایی است. ج. قواعد اخلاقی را فقط در زمینهٔ مسائلی میتوان توجیه کرد که تأثیر آنها بر رفاه عمومی بیشتر از آن باشد که صرفنظرکردنی است. د. در مواردی که قاعدهای اخلاقی قابل اعمال نیست و مصداق ندارد مسئلهٔ درستی و نادرستی اعمالِ بخصوص پیش نمیآید، هرچند به طُرق دیگر ارزش اعمال را میتوان برآورد کرد.

در اینجا مایلم این نظر را ابراز کنم که گزار های ب و ج توجیهی آشکار دارند، حال آنکه من در نوشته های میل مدرکی دال بر صحّت گزار های الف و د نمی بینم. میل فقط در بخش فرعی رفتار اخلاقی که مربوط به عدالت است آشکارا از قواعدی که سازندهٔ رفتار اخلاقی هستند سخن میگوید:

عدالت نامی برای طبقهٔ معیتی از قواعد اخلاقی است که ربط نزدیکتری به ضروریات رفاه و سعادت انسانی دارند، و بنابراین بیش از هر قاعدهٔ دیگر در هدایت زندگی حالت تکلیفی مطلق دارند؛ و مفهومی که دیدیم همان جوهر و همان ماهیت اندیشهٔ عدالت را دارد، یعنی حقّی که متعلّق به فرد است. گواه و القاهکنندهٔ این تکلیف الزامآورتر است.(۱۱

در جاهای دیگر، اگرچه میل از مجازات، از احکام اندرزین ثانوی و غیره

صحبت میکند، امّا ذکر بخصوصی از قواعد به میان نمی آورد. بنابراین، ارمسون به ما میگوید که دمیل میگوید قابلیّت اعمال قواعد اخلاقی "تفاوت ویژهای است که نه تنها عدالت، بلکه رفتار اخلاقی را کلاً از سایر حوزه های مصلحت و ارزشمندی جدا میکند"، (ص ۴۶ فاید، گرایی، چاپ اوری من). امّا در پاراگراف ماقبل قطعه ای که ارمسون نقل کرده است، ۲۰۱۱ من ذکری از قواعد نیافتم، و تنها صحبت از تناسب یا شایستگی مجازات و ربط آن به تکلیف اخلاقی است. میل می نویسد:

اینکه ما چگونه به این اندیشه های شایستهٔ مجازات و نه شایستهٔ مجازات می رسیم شاید در دنبالهٔ مطلب مشخص شود؛ امّا من گمان میکنم تردیدی نباشد که این تمایز در بُنِ مفهوم درست و نادرست جای دارد؛ اینکه ما رفتاری را نادرست بخوانیم، یا به جای آن از اصطلاح دیگری برای ابراز اکراه و مذمّت خود استفاده کنیم، معادل آن است که بگوییم شخصی باید، یا نباید، به خاطر فلان عمل مجازات شود؛ وقتی میگوییم درست این است که چنین کند، یا صرفاً مطلوب و پسندیده است که چنین کند، در واقع معادل این است که دلمان می خواهد شخص مزبور را وادار به انجام آن عمل کنند، یا آنکه صرفاً قانع یا تشویقش کنند که بدان ترتیب عمل کند. (۲۱]

پس این قابلیّت مجازات، و نه وضع قاعدمای اخلاقی، است که معیار میل برای درستی و نادرستی اخلاقی است، و بر همین اساس است که گزار.های الف و د باید صورتبندی شوند، نه بر اساس قواعد اخلاقی.

سرانجام یک نکتهٔ ایضاحی را باید مطرح کرد که می تواند روشنگر تفاوت عسمیق میان نیظر میل دربارهٔ رفتار اخلاقی و نیظر دست کم برخی از قاعده فایده گرایان است. میل هرگز نظرش این نبود که شرط کافی یا حتّی لازم درستی یک عمل این باشد که قاعدهای اخلاقی را بیان کنیم که ناظر بر آن است و رعایت همگانی آن می تواند به بهترین وجه سعادتبخش باشد. چنین ارجاعی به قواعد اخلاقی فرضی یا آرمانی هیچ نقشی در نظریهٔ فایدهگرایانهٔ ميل در زمينهٔ رفتار اخلاقي ندارد. در نظريّهٔ او قواعد اخلاقي وزن و اعتبار اندکی دارند یا اصلاً وزن و اعتباری ندارند، مگر آنکه در جهان اجتماعی واقعی تجسّم یافته باشند یا بتوانند بهگونهای پذیرفتنی در آن جهان وضع شوند. و باز، میل در جهت این فرضیّهٔ نیر ومند استدلال می کرد که قواعدی که فعلاً در جامعه حاکمند تجمّم مجموعهٔ تجاربی هستند که بسبی بیشتر از مجموعة تجاربي است كه هر فردي مي تواند داشته باشد، و نبايد اين مجموعة تجارب را با بی اعتنایی و صرفاً بر مبنای محاسبات فایدهای کنار بگذاریم یا جرح و تعدیل کنیم. در زمینهٔ قواعد اخلاقی، می توان گفت، میل فایده گرایی کولريجي بود، امّا اين بدان معنا نيست که ميل وجود قاعدماي در جهان اجتماعی واقعی را هرگز توجیهی برای تبعیّت از آن می دانست. واقعیّت این است که فاید، گرایی غیرمستقیم میل نه کاملاً با روایت «قاعد، آرمانی» از قاعده-فايده گرايي جور درمي آيد نه با روايت دقاعده عملي، از آن. پس من نتیجه میگیرم که درست است که رسالهٔ ارمسون موفّق می شود نشان دهد که میل عمل فایده گرا نبود، امّا استدلال قانع کنند مای برای این ادّعا عرضه نمی کند. که او قاعده فایدهگرایی از هیچیک از انواع شناختهٔ موجود آن بود. به گمان من، ما بیشترین بهره را در صورتی میبریم که نقد کارساز ارمسون بر تفسیر عمل فايد كرايانه از نظريَّهٔ اخلاقي را اختيار كنيم، و درعوض اين ادَّعاي بىدليل و مدرك او را رها كنيم كه نظريَّهٔ ميل در زمينة رفتار اخلاقي و تعقَّل عملي بايستي قواعدي وضع كند و چنين نيز ميكند.

امًا چندین سؤال به یکباره به ذهن هجوم می آورند. نخست، باز لازم است بپرسیم در گزارش میل مصلحت دقیقاً چگونه از رفتار اخلاقی متمایز و تفکیک می شود؟ آشکارا، این از معانی و پیامدهای ضمنی «اصل مصلحتی» است که من پیش نهادهام، که عامل فایده گرا باید دست به عملی بزند که بهترین پیامدها را دارد: امّا زمانی که یک مجموعهٔ کلّی قوانین اخلاقی فایدهگرایانه وضع شد چه بر سر این «باید» سنجشگرانهٔ محض میآید؟ ثانیاً، رابطهٔ میان معیار صوری میل برای نادرستی (برحسب بیشترین مصلحت در تعیین مجازات برای عملی) و معیار مادّی حاصل آزادی ـ که میل در رسالهٔ درباد، آزادی مطرح میکند چیست؟ و سرانجام، چرا میل توسّل مستقیم به مصلحت را در مواردی که باید در مورد مسائل عملی تصمیمی بگیریم بخصوص خودشکن میداند؟

اگر اين سؤالات را به ترتيب معكوس در نظر آوريم قادر خواهيم بود ربط پیچیده میان آنها را درک کنیم. در پاسخ به سؤال آخر، مهمّ است توجه داشته باشيم كه ميل تبوسًل مستقيم بـ مصلحت را، چـه فـردى و چـه جـمعى، خودشكن مىداند. توسّل فردى مستقيم به مصلحت تا حدودى به اين دليل خودشکن است که ما نوعاً فاقد اطلاعات لازم و فاقد توانایی لازم برای مشخّص کردن عملی هستیم که بهترین پیامدها را دارد، و تا حدودی هم بهاین دلیل که خوشبختی چیزی نیست که انسانها بتوانند مستقیماً به دست آورند. این نکتهٔ دوم مربوط به روانشناسی اخلاقی پیچیدهٔ مابعدبنتامی میل است، که در آن گفته می شود خوشبختی انسانی از طریق تجربهٔ انفعالی احساسي بخصوص به دست نمي آيد، بلكه بـا تـعقيب تـوفيق آميز اهـدافس به دست مي آيد كه في نفسه واجد ارزشند. تقريباً مي توان گفت كه در نظر ميل این اندیشه که فر د می تواند مستقیماً خو شبختی خو د را دنبال کند شامل نوعی اشتباه مقولهای ایا دست کم پارادوکسی روانشناختی است. میل ایس اعتقاد خود را که تعقیب خوشبختی خود به هر شیوهٔ مستقیمی خودشکن است در زندگینامهٔ شخصیاش بروشنی بیان میکند. میل در آنجا ضمن سخن گفتن از اتأثیرات بسیار چشمگیر، بحران روانسی او در اوایل میانسالی بر عقاید و شخصيَتش ميگويد:

۱. category mistake؛ مفهومی شاخص در فلسفهٔ گیلبرت رایـل. اشـتباه مـقولهای زمـانی پـیش میآید که واقعیّاتی از یک نوع چنان عرضه شوند که متعلّق به نوعی دیگر جلوه کنند.ــم.

من در واقع هرگز تزلزلی در این اعتقادم نداشتم که خوشبختی آزمون همهٔ قواعد رفتاری، و هدف زندگی است. امّا حال به نظرم میرسید که فـقط بدین شکل میتوان به این هدف رسید که آن را هدف مستقیم خود قرار ندهیم. فکر میکردم آنهایی فقط خوشبختند که ذهن خود را بر هدفی جز خود خوشبختی شان متمرکز کرده اند؛ بر خوشبختی دیگران، بر اصلاح وضع بشر، حتی بر نوعی هنر یا مشغله، که در نظر شان وسیله نیست، بلکه خود هدفی آرمانی است.

درواقع، در نظر میل، چنانکه بعداً سعی خواهم کرد نشان دهم، این مشغولیّات و آرمانها را اگر مستقلّ از سهمی که در خوشبختی خود فرد دارند در نظر بگیریم عملاً به صورت اجزائی از آن خوشبختی جلوه خواهند کرد که او در نظر دارد.۲۲۱

تعقیب مستقیم جمعی خوشبختی را هم میل خودشکن میداند، تا حدودی باز به این دلیل که هیچ آزمون قابل اتکایی وجود ندارد که بهترین عمل را مشخّص کند، امّا همچنین به این دلیل که همکاری و تعاون اجتماعی شرایط یا مقتضیّاتی صرف نظرناکردنی دارد. من در فصل بعد، زمانی که به بحث دربارهٔ «اصل آزادی» به عنوان اصل همکاری و تعاون اجتماعی می رسم، سعی خواهم کرد تک به تک این شرایط را مشخّص کنم، امّا فعلاً کافی است بگویم که در نظر میل هر اصلی که بخواهد شرایط همکاری و تعاون اجتماعی را مقرّر کند، اگر نتواند از علائق و منافع حیاتی انسانها حفاظت به عمل آورد در مقام اصلی راهنما برای مقرّر کردن این شرایط فاقد اعتبار خواهد بود. در نظر میل، به گونه ای اساسی، حفاظت از ایس علائق و منافع حیاتی خود منطقی فایده گرایانه دارد که در نظریّهٔ عدالت او مورد تصدیق قرار میگیرد.

کامل کردن ربط میان عناصر صوری و عناصر مادّی معیار میل بـرای نادرستی رفتار عمدتاً شامل برشمردن نکاتی خواهد بود که پیشتر طرح کردم. یکی از محورهای استدلال میل تحلیل مفهومی او از نادرستی است، که پیشتر ذکر کردیم، و در آن نادرستی به گونهای ضروری به قابلیّت مجازات ربط داده می شود. این مسئله در قطعات مرتبط با آن در کتاب فاید،گرایی با آنچه شاید بهترين تعريفش گريزي به تاريخ طبيعي اخلاقيّات باشد، مورد پشتيباني قرار میگیرد. میل پایهٔ احساس اخلاقی، و خصوصاً احساس عدالت را، در احساسی می بیند که خود اخلاقی نیست\_احساسی که با آن به دنبال تلافی صدمهٔ وارد، به علائق و منافعمان، و با بسط همدلی که میل آنرا در انسان طبيعي ميداند، به دنبال تلافي صدمة وارده به علانق و منافع ديگر اعضاي جامعهاي هستيم كه خود بخشي از آنرا تشكيل مي دهيم. به عبارت خود ميل: دبنابراين، من كمان ميكنم، احساس عدالت... احساس طبيعي تلافي يا انتقام است، که عقل و همدلی آنرا قابل اعمال بر آن دسته از صدمات، یا آزارها و لطماتي، ميكند كه ما را در كلِّ اجتماع، يا همراه با آن، جريحهدار ميكند.١٣٦٢ در اینجا میل درک و مفهومی از رفتار اخلاقی را همچون دفاع جمعی از خويشتن ييش مي نهد كه در آن احساس عدالت جايگاه والايي دارد. توصيف منصفانهای نخواهد بود اگر این قطعه نوشته را تحلیل مفهومی بخوانیم، هرجند جنبه های دیگر استدلال میل، نظیر صحّه گذاشتن او بر رابطهٔ ضروری ميان نادرستي و قابليت مجازات، شامل تحليلي از مفاهيم اخلاقي است. نه، در اینجا میل خود را درگیر جامعه شناسی اخلاقی نظری از نوع تاریخی کرده است تا حدس بزند موارد استفاده اجتماعي يا كاركردهاي طبيعي احساس اخلاقی چیست. پس از آن، هنگامی که میل در ادامه سعی می کند با استدلال از مفهوم رفتار اخلاقي همچون دفاع جمعي از خویشتن به اصل آزادي برسد، به این گزاره ای نظری در جامعه شناسی اخلاقی متوسّل می شود، دست کم تا جایی که فرض میکند دفاع از خویشتن منبع نخستین و بدوی احساس اخلاقی در احساسات طبیعی است.

حال در جستار خود به نقطهای رسید ایم که دیگر می توانیم با، شماید،

بدیهی ترین و در عین حال هولناکترین مشکل در گزارش میل از رابطهٔ میان رفتار اخلاقی و مصلحت مواجه شویم. پیشتر پرسیدم که وقتی یک قانون کلّی اخلاقی فایده گرایانه تثبیت شود و استقرار یابد چه بر سر آن «باید» مصلحت میآید؟ تِن در کتاب اخیرش، این سؤال را با قدرت بیشتر امّا منصفانه مطرح میکند و میپرسد چگونه میل می تواند از عهدهٔ برخورد اقتضانات رفتار اخلاقی با اقتضانات مصلحت برآید. بعد چنین نتیجه میگیرد:

در تحلیل میل از مفهوم رفتار اخلاقی جیزی نیست که نشان دهد اقتضائات رفتار اخلاقی را باید بر همهٔ ملاحظات غیراخلاقی مقدّم داشت... بنابراین ما همیشه تکلیفی اخلاقی برای بیشینه کردن خوشبختی نمی توانیم داشته باشیم، امّا از این یک نکته بتنهایی نتیجه می شود که ما نبایستی همیشه در جهت بیشینه کردن خوشبختی عمل کنیم حتّی در مواردی که چنین کاری شامل نقض تکالیف اخلاقی مان می شود. (۱۳

همانگونه که تِن اذعان میکند، تعدادی از نویسندگان اخیر کوشیدهاند پاسخی برای این نقد بیابند، که در میان آنها شاخصتر از همه رولف سارتوریوس<sup>۲</sup> و آر. ام. هنر<sup>۲</sup>هستند. سارتوریوس استدلال کرده است که حتی عمل\_فایدهگرایان کلاسیک هم می توانند وزن و اعتبار مستقلّی برای هنجارهای اخلاقی قائل شوند:

بنابراین عمل فایده گرایان در واقع قادرند گزارشی از هنجارهای اجتماعی بدهند که راه توسّل مستقیم به فایده را به عنوان چیزی بیش از قاعدهٔ تجربی صرف به دو معنا سد کند. نخست، هنجارهای اجتماعی این کارکرد محوری را دارند که رفتار انسانی را، با شکل دادن دوب ارهٔ مجموعهٔ

I. C. L. Ten

2. Rolf Sartorius ۳. ۸. ۲۹۱۹ – )، فیلسوف اخلاق انگلیسی. ملاحظات مربوط به پیامدها، که عاملان اخلاقی فایدهگرا باید به حساب آورند، به کانالهایی هدایت میکنند که در غیر این صورت در آن کـانالها قرار نمیگرفتند. ثانیاً، هنجارهای اجتماعی از این جهت مهمّ دلایلی برای عمل فراهم میآورند که پذیرش قراردادی آنها در حکم وجود نـظامهای توقّعات موجّهی است که برآورده نشدن آنها طبق موارد معیار یا عـادیِ نقض آنها نوعی کاهش فایده است.(۲۵)

این استدلالها تِن را قانع و خرسند نمی کند. او در برابر سار توریوس چنین اقامهٔ دلیل می کند که، حتّی اگر استدلالهای فایده گرایان بتواند حامی وضع قواعد اخلاقی مطلق باشد، این قواعد لزوماً محتوای لیبرالی نخواهند داشت و غالباً هم ندارند، و از جیمز فیتس جیمز استیون<sup>۱</sup> به عنوان نمونهٔ فایده گرایی دارای نظر منسجم و سازگار یاد می کند که اعتبار زیادی برای قواعد اخلاقی قائل می شود امّا منکر آن می شود که این قواعد بر مبنای فایده گرایانه بایستی رأفت و نرمی خاصی در قبال آزادی داشته باشند. ۲۹۱ تِن باز ــبه هنگام بحث دربارهٔ این پیشنهاد آر. ام. هنر که سطوح متفاوت اندیشهٔ اخلاقی را می توان چنان از هم متمایز کرد که هنجارهای اخلاقی به نحوی سازگار با اقتضائات فایده وزن و اعتباری بیش از قواعد تجربی پیدا کنند ــ در هر تفسیر نظریهٔ میل و نگرش به اصول راهنمای رفتار اخلاقی (از جمله داصل آزادی») می شود و این کلاً با مخالفت عامّ میل با تعصّب و احساسات اخلاقی که خرد و منطقی این کلاً با مخالفت عامّ میل با تعصّب و احساسات اخلاقی که خرد و منطقی

من آن نیرو و قوّتی را که تِن به این نقدها نسبت میدهد در آنها نمی بینم. آری، این درست است که میل هم، مانند دیگر اصلاحگران اخلاقی، دلسپردهٔ یافتن نقطهٔ تعادلی میان دست زدن به نقد اخلاقی و حفظ زنـدگی اخـلاقی

1. James Fitzjames Stephen

موجود است. با آنکه میل همواره مخالف شهودگرایی و توسّل به احساسات به عنوان عناصر نظریهٔ شناخت اخلاقی بود، امّا هرگز منکر اهمیّت احساسات پایدار اخلاقی و واکنشهای اخلاقی خودانگیخته برای جامعهای آزاد نبود. آن تعادلی که میل میخواهد بیابد بی تردید تعادلی حسّاس و ظریف است، امّا آرمان و کمال مطلوب او به هیچروی پوچ و یاوه نیست ـ یعنی صورتی از زندگی اخلاقی که در آن به اصول راهنمای مورد تأیید بر اساس فایده بها و اعتبار زیادی داده می شود امّا در عین حال جایی برای چون و چرا کردن در آنها هم باز گذاشته می شود. خلاصه، من نمی توانم قبول کنم که تِن نشان داده است که پیشنهاد هنر دربارهٔ سطوح اندیشهٔ اخلاقی یک محال روانشناختی یا جامعه شناختی است، یا با نگرش میل به زندگی عادی اخلاقی جور درنمی آید.

در مورد کوشش سارتوریوس برای توجیه فاید، گرایانهٔ وضع هنجارهای اخلاقی دمطلق، تِن موفّق نمی شود وزن و اعتبار تام و تمامی به تمایزی بدهد که من پیشتر متذکّرش شدم – تمایز میان جنبه های صوری و مادّی معیار میل برای رفتار نادرست. مدّعای کلیدی استدلال سارتوریوس درواقع این تز صوری است که در فاید، گرایی هیچ چیزی علیه بخشیدن موقعیّتی مطلق یا شبه مطلق به هنجارهای اخلاقی وجود ندارد و حتّی شاید دلایلی فاید، گرایانه می توانند محتوایی لیبرالی داشته باشند، ما باید به نظریّهٔ خوشبختی میل و بدرک و برداشت او از منافع و علائق حیاتی روی کنیم. اگر این عناصر در نظریّهٔ میل نمی بودند، آنگاه استدلال علیه میل و سارتوریوس (به نحوی که تِن و فیتس جیمز استیون می کنند) موجّه و درست می بود که دادن وزن و اعتباری فاید، گرایانه به احساسات موجود غالباً به احکام اندرزین غیرلیبرالی منجر خواهد شد. این نکته ای است که من در فصل بعد بدان بازخواهم گشت. اساسی ترین ایراد تین به تفسیر مجدّد میل که نویسندگان جدید با نگاه بازنگرانه عرضه کرده اند این است که این تفسیر مجدد توجیه کنندهٔ اولویت ملاحظات اخلاقی بر سایر ملاحظات عمل نیست یا نشان نمی دهد که چرا رفتار اخلاقی در مواقعی که در رقابت با مصلحت قرار می گیرد نباید کنار گذاشته شود. به نظر من این بیان همان نظر هاندریچ با عبارات دیگر است که می گوید (۲۸) داصل آزادی، بایستی یا همان داصل فایده، در درجه ای دیگر باشد، یا آنکه توجیهی بر مبنای فایده گرایی نخواهد داشت. ایرادی که تِن و هاندریچ، هر دو، مطرح می کنند این است که نمی توان هنجارهای اخلاقی را از فایده نتیجه گرفت و در نتیجه از شمول فایده گرایی خارج هستند. اما استدلال من این است که این نتیجه گیری و اشتقاق دقیقاً همانی است که باید به فایده به شیوه های گوناگون خود شکن است. بر اساس این دیدگاه، اگر قرار باشد هنجارهای اخلاقی حداکثر کارآیی را در ارتقای فایده و افزودن بر آن باشد هنجارهای اخلاقی حداکثر کارآیی را در ارتقای فایده و افزودن بر آن معی خواهم کرد دلایلی در دفاع از این تز میل که فایده گرایی مستقیم نتیجه ای سعی خواهم کرد دلایلی در دفاع از این تز میل که فایده گرایی مستقیم نتیجه ای سعی خواهم کرد دلایلی در دفاع از این تر میل که فایده گرایی مستقیم نتیجه به ک خود شکن دارد در فصل بعد عرضه کنم.

حاصل بحث من تا بدینجا این است که من نوعی نظریّهٔ اخلاقی فاید گرایانه را به میل نسبت می دهم که متمایز از عمل فاید گرایی و قاعد و فاید گرایی است. من به پیروی از برخی نویسندگان اخیر ۱۳۱ فاید گرایی میل را فاید گرایی غیر مستقیم می نامم. ویژگیهای شاخص فاید گرایی غیر مستقیم میل چیست؟ من دو ویژگی را پیش می نهم: نخست اینکه نه خوشبختی عام و کلی باید موضوع پیجویی مستقیم قرار گیرد و نه خوشبختی خود فرد عامل؛ و دوم اینکه فاید ، همراه با اصل راهنمای عملی که از آن مشتق می شود، یعنی اصل مصلحت، به صورت اصلی برای ارزیابی کل نظامهای اصول راهنمای هنر عمل می کند که در میان این اصول قوانین کلی اخلاقی نقش محوری (اما نه انحصاری) دارند. هدف من القای قدرت و موجّه بودن این کار میل است که با فایدهگرایی غیرمستقیم اصول راهـنمای مهمّی از هنر، همچون اصل آزادی، را نتیجه میگیرد، و نیز القای هـمگرایی باطنی<sup>۱</sup> آن با گزارش فایدهگرایانهٔ عامّتری از عدالت و حقوق اخلاقی است.

آشکار است که در چنین تفسیری از میل رفتار اخلاقی به عنوان ابزار اجتماعی مهمّی نگریسته خواهد شد که با هماهنگی فعالتهای انسانها در جهت بيشينه كردن فايده مرتبط است. برخي ممكن است چنين درك بيروني و ابزاری از رفتار اخلاقی را مشکل ساز ببینند زیرا تا حدودی به نظر می رسد که این درک نوعی شقاق میان دیدگاههای عامل اخلاقی فایده گرا و مشاهده گر آرماني فايدهگرا ايجاد کند. وقتي که متوجّه شديم که در جامعهٔ فايدهگراي ميل ممکن است فاید، اقتضا کند که عاملان دست به اعمالی بزنند که ارزشهای اخلاقی مجاز از نظر ف یده گرایس که او در آنها مشارکت دارد صرفاً روا می دارند، به آسانی می توان تصوّر پیش آمدن چنین شقاقی را کرد. تا جایی که حيطة آزادي دربرگيرند، ورزش اخلاقي براي ميل حيطة بي تفاوتي اخيلاقي است، فرد چگونه باید تصمیم بگیرد که چه کند؟ میل بی تردید در این حوزه تا حدودی از بنتام پیروی می کرد ... همچنانکه در بخش اعظم آموزهٔ «هنر زندگی» چنین میکند. میل با استفاده از تمایز در صورت متفاوت امّا جوهراً مشابه بنتام میان اخلاق عمومی و اخلاق فردی، می توانست بگوید که فاید. کَلاً ارتقا و فزوني خواهد يافت اگر که افراد، در حوزهٔ شخصي يا معطوف به خود، دوراندیشی و ارزشمندی را مدّ نظر قرار دهند. بی تردید این ایراد بر این نظر وارد خواهد شد که درست است که مد نظر قرار دادن دوراندیشی و ارزشمندي در حوزه بي تفاوتي اخلاقي مي تواند به صورت كلِّي فايده را ارتقا و فزونی بخشد، امًا لزوماً در تمامی موارد چنین نخواهد بود. از دیدگاه

۱. consilience: اصطلاحی که ویلیام ویول (۱۷۹۴–۱۸۶۶). فیلسوف انگلیسی علم ابسداع کنرده است. و مراد از آن کشف توضیح استقرایی دو یا چند پدیده از انواع متفاوت به صورت جداگانه است که به صورتی غیرمنتظره دانشمندان را به همان علّت نهفتهٔ واحد رهنمون میشود...م.

فایده گرایانه ممکن است همچنان این مطلب صادق باشد که فرد بایستی دست به کاری بزند که بنابر تجویزات فایده گرایانه مکلّف به انجام آن نیست. مقاومت در برابر این جنبه از استدلال میل، به احتمال قوی، از سوء ظن به گزارشی از رفتار اخلاقی نشأت میگیرد که در آن اهمیّت رفتار اخلاقی مقولهای یا مطلق نیست، بلکه ابزاری است امّا چنین گزارشی جزئی تفکیکناپذیر از فایده گرایی در همهٔ اشکال آن است.

نظر من این است که میل می تواند بی آنکه گرفتار تـناقض شـود جـایگاه مهمّی برای قواعد اخلاقی و هنجارهای اجتماعی قبائل شود، که تکالیفی به وجود خواهند آورند و مانع از توسّل مستقيم به فايده خواهند شد، بي آنكه بدین ترتیب او ناگزیر از ترک اعتقاد فاید،گرایانهاش شود. ادّعای میل ایس است که تمامی چنین قواعد یا احکام اندرزینی، که از جمله شامل اصل بسیار مهمَ آزادی می شود، قابل اشتقاق از فایده هستند، هرچند نقش آنها بی اعتبار کردن توسّل مستقیم به فایده است. باز هم همچنان می توان بر این نکته پای فشرد که نظریّهٔ دهنر زندگی، که من تشریحش کردمام شامل تفکیک دیدگاه مشاهدهگر فایدهگرا از دیدگاه عامل اخلاقی است، که این تفکیک شگفت و سر درگمکننده است و خود میل هم در پیروی از این نظر دچار مشکل بود. شاید گواه مشکل او در این زمینه آن تردید و عدم یقینی باشد که در مورد اینکه بخشهای مختلف «هنر زندگی» را دقیقاً باید چگونه از هم متمایز کرد نشان می دهد. میل در نظام منطق از دهنر زندگی، و از سه بخش آن، درفتار اخلاقی، ددوراندیشی، یا «تدبیر»، و «زیبایی شناسی» سخن می گوید؛ یعنی «درست»، «مصلحت آمیز»، و «زیبا» یا دشریف، در رفتار پاکردار انسانها.۱۳۰۱ما در رسالهٔ خود دربارهٔ بنتام، میل میگوید عمل دواجد جنبهای اخلاقی، یعنی درست یا نادرست؛ جنبهای زیمیایی شناختی، یعنی زیبایی عمل؛ و جنبهای **همدلان**ه، یعنی **دوستداشتنی** بودن عمل است.» او مي نويسد: «جنبهٔ نخست خود را به عقل و وجدان ما عرضه مي كند؛ جنبهٔ دوّم به تخیّل ما؛ و جنبهٔ سوّم به احساس همنوعی انسانی ما.۱۳۱۱

در تقابل با این طبقهبندی، که در آن دوراندیشی از دایره بیرون مانده است. تقسیمبندی سوّمی را هم در رسالهٔ فایده گوایی می یابیم که در آن (همانگونه که براون متذکّر شده است) رفتار اخلاقی از سایر قـلمروهای مصلحت و ارزشمندی متمایز و منفکّ می شود.۱۳۲۱

براون خاطرنشان کرده است که گزارش بدیع آلن رایان از «هنر زندگی» یذیرفتنی نیست، زیرا این گزارش دوراندیشی و رفتار اخلاقی را از هم متمایز و اوّلي را مربوط به خوشبختی خود شخص و دوّمی را مربوط به خوشبختی دیگران قلمداد میکند، حال آنکه اقتضای رفتار اخلاقی در نظر میل و درواقع امر\_فرق نگذاشتن میان خود و دیگران است. مشکل نظر ما دربارهٔ جایگاه فایده در اندیشهٔ میل این است که بعضاً اقتضانات دوراندیشی با اقتضائات رفتار اخلاقي در تضاد قرار مي گيرد، و اين همان چيزي بود كه سيجويك به هنگام بحث از رابطه ميان وظيفه و علاقه و منفعت در انديشهٔ میل کشف کرد و دید تحت تأثیر باتلر ۲ به سمت پذیرش نوعی ادوگانگی اساسی در عقل عملی، سوق پیدا میکند. اگر اصل فاید، فرق نگذاشتن میان خود و دیگران را اقتضا میکند، پس آیا این اصل اصلی اخلاقی نیست؟ مشکل را این ادّعای میل عمیقتر میکند که بنتام با نادیده گرفتن روابط میان شخصيّت و عمل موجب تضعيف انديشة رفتار اخلاقي شده بود. همانگونه که هالیدی در این باره نوشته است: داخلاق جدید بر ورش خویشتن القاکننده هر چیز دیگری هم می بود، فهم بنتامی از دامنه و کاربرد داوری اخلاقی کاملاً ناکافی و نامناسب بود.»(۲۳) این نکته را رایان در گزارش خود از «هنر زندگی» كاملاً روشن ميكند: امشكل... وفق دادن يبامدهاي ضمني آشكار اين تمایزات (که در اهنر زندگی، انجام گرفته است) با شکایت میل از این است.

3. Halliday

۱. Henry Sidgwick (۱۹۰۰\_۱۹۲۰)، فیلسوف اخلاق بریتانیایی.

۲. Samuel Butler (۱۸۳۵\_۱۹۰۲)، نویسندهٔ انگلیسی.

که... بنتام با ننگریستن به رابطهٔ میان شخصیت عامل و اعمالی که انجام می دهد ملاحظات اخلاقی مهمّی را حذف کرده است. ۱۹گر میل معتقد است که رفتار اخلاقی با حوزه وظیفه همگستره است، و به ما میگوید که چه کاری را باید انجام دهیم و چه کاری را بدرستی می توان مجبورمان کرد که انجام دهیم، پس به نظر می رسد که ارزشمندی در حیطهٔ اجبار قرار میگیرد. ۱۳۳۱ پیشتر دیدیم که فایده با الزام ما به فرق نگذاشتن میان خوشبختی خود و خوشبختی دیگران اندکاندک به نظر همچون اصل اخلاقی می آید. حال می بینیم که میل داوریهای ظاهراً زیبایی شناختی (داوریهای ارزشی) در مورد تکوین خویشتن را هم وارد حوزهٔ اخلاق می کند.

این تردیدها و عدم یقینها در صورتبندی میل از اهنر زندگی، نشاندهنده مشکلی در تفسیر فایده گرایانهٔ غیرمستقیم از آن است که من پیش نهادهام؛ چگونه ميل مي تواند بي آنكه گرفتار تناقض شود به ارزش شخصيّت اهميّت ببخشد؟ چگونه مي توان فايد،گرايي او را با اين اعتقاد بديهي اش وفق داد كه ارزشمندی انسان را می توان و باید بدون رجوع به خوبی و خوشی امور ناشی از آن ارزیابی کرد؟ بار دیگر در اینجا به مهمترین ویژگی فیایدهگرایی میل ميرسيم، يعنى خصلت غيرمستقيم بودن آن. همانگونه كه خود ميل در رسالة بنتام م نویسد: ابه نظر ما فایده، یا خوشبختی، هدفی پیچیدهتر و نامعیّن تر از آن است که بتوان جز به وساطت اهداف ثانوی گوناگون به دنبالش بود... آنهایی که فایده را اختیار میکنند بندرت می توانند جز از طریق اصول ثانوی بدرستی آنرا به کار برند.۱۳۵۲ اعتقاد میل، که در این قطعه و جاهای دیگر بیان شده است، اين بود كه فرد فقط تا جايي مي توانيد منبع قبابل اتكايي براي خوشبختی خود و دیگران باشد که به چیزهای خاص (پروژهها، فعالیتها، اشخاص) به خاطر خود آنها اتصال مي يابد. اگر پيجويي مستقيم خوشبختي يا فايده عموماً خودشكن است، يس فبايده نيازمند و اقتضاكيننده نوعي از شخصت بشري است که چنان شکل گرفته باشد که چیزها را در خودشان و

برای خودشان ازج بنهد، و این نیازمند تکوین حسّ احترام به خود یا شأن اخلاقی است که با توسّل بدان فرد خود و دیگران را داوری میکند. پس آنچه فرد باید در امور عادی زندگی بدان توسّل جوید معیارهای شرف یا ارزشمندی، و نیز معیارهای اخلاقی است. پارادوکس ظاهری پافشاری میل بر اهمیّت ارزشمندی انسان برای ارتقای خوشبختی به محض آنکه دریابیم میل فکر میکرد فاید،اقتضاء میکند که ارزشمندی انسان هم، مانند دیگر چیزهای خوب و خیر، بایستی به عنوان هدف و غایتی در خود دنبال و پیجویی شود حل میشود.

یس از حل این مشکل آشکار در گزارش میل از ارزش شخصیّت، قادر می شویم به مشکلات گستر دوتر در زمینهٔ خصلت «بیرونی» و «ابزاری» رفتار اخلاقي در نظام ميل بيردازيم. شاخصترين ويژكي فايده كرايي غيرمستقيم ميل را باید در تفکیک میان سطوح عملی و انتقادی تعقّل در مورد رفتار جُست. طبق گزارش میل، اصول راهنمای هنر، چه در محتوا و کارکرد اخلاقی باشند و چه نباشند، ملاحظاتی را فراهم میآورند که ما در تأملات عملی خود باید به آنها متوسّل شویم. فقط در سطح انتقادی تعقّل دربارهٔ رفتار است که نوعاً به داصل فایده، متوسّل می شویم. در سطح عملی، باید به ملاحظاتی متکی باشیم که در دل اصول راهنمای مختلفی جای گرفتهاند و به بخشهای متعدد دهنر زندگی، محتوا می بخشند. توسّل مستقیم به دفایده، در نظر میل فقط زمانی مجاز است که اجتناب نایذیر باشد، یعنی زمانی که اصول راهنمای هنری که در دست داریم با یکدیگر در تضاد قرار گیرند یا (شاید به دلیل نو بودن شرایطی که در آن قرار گرفتهایم) راهنمای روشنی برای عمل نباشند. يس، فايدهگرايي غيرمستقيم ميل دربرگيرنده نظريّهٔ سلسلهمراتيبي در زمينهٔ تعقُّل در مورد رفتار است، آن هم نه صرفاً رفتار اخلاقي، بلكه همهٔ شاخههاي زندگی عملی. در شرایط عادی، نه رفتار اخلاقی جنبهٔ «بیرونی» برای عامل خواهد داشت، نه دوراندیشی یا شرف، زیرا فرد عامل اصول راهنمای آنها را

درونی کرده است. صرفاً اگر تمایز میان آن ملاحظاتی را که فرد عامل بایستی در تأملات عملی خود در نظر آورد و ملاحظاتی که در نهایت اعمال او را توجيه مي كنند درك نكنيم، نظريَّهُ رفتار اخلاقي ميل و نظريَّهُ تعقُّل عملي او در كاً, به نظرمان غريب يا مغلوط خواهد آمد.

## ٣. فايده، لذّت، و خوشىختى

امیدوارم تا بدینجا برخی از مهمترین جنبه های صوری فایده گرایی میل را روشن کرده و از آنها دفاع کرده باشم. حتّى اگر اين بخش از آموزهٔ ميل پذيرفته شود، باز بايد نشان دهيم چرا اين فقط خوشبختي است كه ارزش دارد و اين خوشبختی چگونه به آزادی ربط می بابد. پیش از آنکه نگاهی به «برهان» مشهور فایدهٔ میل بیندازیم ـبرهانی که می بایست در برابر ردیدهای بر از تحقير چهرههايي چون جي. ئي. مور، اف. ايچ. بردلي، و ايـچ. دبـليو. بـي. جوزف ۱۳۶۱ دوام و تاب آورد ـ اجازه دهید بروشنی بیان کنیم که دیدگاههای میل از چه جنبه هایی متفاوت با آن چیزی است که غالباً به او نسبت می دهند. همانگونه که فرد برگر<sup>۳</sup> با تفصیلی سیستماتیک در اثر مهمّش دربارهٔ میل <sup>۳۷</sup>۱ نشان داده است، میل هرگز نه مؤیّد لذّت پرستی روانشناختی بیود نیه میؤید. خودیرستی روانشناختی: یعنی او هرگز معتقد نبود که انسانها همیشه از سر طلب لذَّت يا خو شبختي عمل مي كنند، چه لذَّت و خو شبختي خو دشان باشد، چه لذَّت و خوشبختی دیگران که از اعمال مقدور برای آنها تأثیر می پذیرند. به عكس، نظر او اين بودكه لذَّت و درد ربط علَّى به هـمة اعـمال داوطلبانة ا انسانها دارند (هرچند این ربط بعضاً فـقط غـیرمستقیم و از طریق تـداعـی ييوندهاي قبلي عمل با لذَّت است). گواهيهايي در حمايت از نسبت دادن

2. H. W. B. Joseph

۱. F. H. Bradley )، فيلسوف بريتانيايي.

<sup>3.</sup> Fred Berger

چنین دیدگاهی به میل را می توان در رسالهٔ اولیّهٔ نکته هایی دربارهٔ فلسفهٔ بنتام (۱۸۳۲)، و در رسالهٔ متأخّر و مشهورتر بنتام (۱۸۳۸)، و در یادداشتی که میل بر چاپ ۱۸۶۹ کتاب پدرش، تحلیل پدیدهٔ دهن بشر<sup>۲</sup>، افزوده بود یافت. امّا با در نظر گرفتن میزان سوء فهمها و سوء تفسیرها از دیدگاههای میل، مهمتر از همه ردً آشکار این دیدگاه، در کتاب فوق العاده پر تأثیر نظام منطق، است که انسانها همیشه یا نوعاً از سر طلبِ لذّت دست به عمل میزنند. میل در آن کتاب می نویسد:

وقتی که گفته میشود آنچه خواهش را معیّن میکند انگیز ها هستند. منظور از انگیزه همیشه، یا صرفاً، پیش بینی لذّت یا درد نیست... فـقط زمانی میتوان گفت که ما شخصیّت پابرجایی داریم که اهداف ما مستقلّ از احساس درد یا لذّتی باشند که در اصل از آنها نشأت گرفتهاند.(۲۸)

و باز، درست در جهت عکس این اعتقاد که هر فردی همیشه به دنبال خیر و لذَت خویش است، میل مکرراً و مصرّانه تأکید میکند که بسیاری از دردها و لذَتها اساساً خصلتی همدلانه یا نوعدوستانه دارند. میل در یادداشتی که بـر چاپ ۱۸۶۹ کتاب تحلیل پدرش ضمیمه کرده است مینویسد:

آشکار است که چون تنها لذتها و دردهایی که ما تجربهٔ مستقیمی از آنها داریم دردها و لذّتهایی است که خودمان احساس کردهایم، پس تصوّری که از لذّت یا درد داریم از آنها سرچشمه گرفته است. همچنین آشکار است که لذّت یا دردی که ما با آن لذّت یا دردی را که دیگری احساس کرده است می سنجیم، لذّت یا درد خودمان است. امّا اگر منظور این باشد که در چنین مواردی لذّت یا درد را آگاهانه به خود رجوع می دهیم، باید بگویم به نظر من این اشتباه است. [۳۹]

<sup>1.</sup> Remarks on Bentham's Philosophy

<sup>2.</sup> Analysis of the Phenomena of the Human Mind

پس نظر میل این نیست که انسانها صرفاً از سر طلب لذّت خود یا دیگران عمل میکنند، بلکه این است که آن طلبها یا تمنّاهایی که به خاطرشان دست به عمل میزنند از طریق تداعی ربط علّی به اندیشه های لذّت و درد پیدا میکنند. این نظر میل است، و برای همین است که می تواند در فاید، گرایی، بی آنکه تناقضی در اندیشه اش پدید آید، بگوید که انسانها فارغ از لذّت چیزها را طلب میکنند، و این چیزها را به خاطر خود آنها طلب میکنند. خودش مطلب را چنین بیان میکند:

هر چیزی را که جز به عنوان وسیلهای برای رسیدن به هدفی فراسوی خودش، و نهایتاً رسیدن به خوشبختی، طلب میکنیم، خود آنرا به عنوان بخشی از خوشبختی طلب میکنیم، و تا چنین نشده است آنرا به خاطر خودش طلب نمیکنیم. آنهایی که فضیلت را به خاطر خود فضیلت طلب میکنند، یا به این دلیل طلبش میکنند که آگاهی بر آن لذّت است، یا به این دلیل که آگاهی بر نداشتن آن درد است، یا به هر دو دلیل با هم.(۳۰)

در اینجا ادّعای میل این است که چیزهایی سوای لذّت ممکن است فینفسه و به خاطر خودشان طلب شوند، و چون این چیزها به خاطر خودشان طلب می شوند، باید به عنوان جزئی از خوشبختی به شمار آیند که، به اصطلاح او، «اندیشه ای انتزاعی نیست، بلکه کلّی انضمامی و ملموس است. ۱۳۱۱ در واقع، نظر میل این بود که به خوشبختی، نه از طریق پیجویی مستقیم لذّت، بلکه از طریق پیجویی چیزهایی سوای لذّت، با درگیر شدن در فعالیتها و پروژه هایی که به خاطر خودشان ارج نهاده می شوند می توان رسید. در اینجاست که باید از سوء فهمی دربارهٔ میل، که گزارش درایر <sup>۱</sup> پیش می آورد، پرهیز کرد. درایر بدرستی خاطر نشان میکند که میل گرچه اصل خوشبختی خود را به عنوان «یگانه معیار» برای ارزیابی رفتار توصیف میکند، امًا این بدان معنا نیست که یگانه راه برای هر کس برای آنکه بداند فلان عمل را باید انجام می داد یا نه، جستجو برای روشن کردن این مطلب است که آن عمل از هر عمل بدیل دیگری خوشبختی بیشتری به بار می آورده است. به کلام خود درایر: «اصل میل یگانه آزمون را به دست نمی دهد؛ اصل او صرفاً شرطی را مقرر می کند که در هر آزمونی باید آن شرط رعایت شده باشد.»(۱۳۳ اما اگر نظر درایر را درست فهمیده باشم، او زمانی که در ادامهٔ مطلب دربارهٔ اصل فایده چنین می گوید بر خطاست:

[اصل فایدهٔ میل] به ما میگوید که هیچ بشری یا هیچ سرشت بشسریی فینفسه مطلوب یا نامطلوب نیست. طبق این اصل، یگانه قسمی از مادّه که فینفسه مطلوب یا نامطلوب است حالتی از مادّه است کـه مـربوط به موجودات ذیحس است. این بدان معناست که نه عدالت، نه آزادی، نه صلح، هیچیک، فینفسه مطلوب نیستند. [۳۳]

نظری که در جملهٔ پایانی نقل شده در فوق آمده است اشتباه است، زیرا، اگر خوشبختی یگانه چیز مطلوب به خاطر خودش باشد، چیزهای بسیاری خواهند بود که به دلیل آنکه اجزای ضروری خوشبختی هستند فی نفسه و به خاطر خودشان مطلوب خواهند بود. علاوه بر این، اگر خوشبختی شامل چیزهای مطلوب به خاطر خودشان و سوای از لذّت باشد، پس در گزارش میل خوشبختی و لذّت از هم متمایز شدهاند. امّا در این صورت، راه برای میل باز است که اعتقاد داشته باشد برخی از انواع لذّت ارزشمندتر از برخی دیگر از انواع لذّت هستند، چون سهم بیشتری در خوشبختی دارند. من در فصل چهارم، به هنگام ربط دادن درک و برداشت میل از خوشبختی همراه با گزارش

فعلاً در این مقطع از شرح و تفصیل من، می توان بدرستی به طرح این ایراد پرداخت که، تصوّر میل از خوشبختی هر چه باشد، او نشان نـداده است کـه خوشبختی یگانه چیزی است کـه ارزش غـایی دارد. حـال مـن در ایـنجا نمى خواهم به بحثى سيستماتيك دربارة "بر هان» ميل بيردازم، امّا شايد جا داشته باشد كه چند ملاحظه را كه فارغ از بحث و جدل هستند مطرح كمنم. نخست، همانگونه که از این تذکّر مشهور میل، که «هدفهای غایی امکان اثبات برهانی، به معنای پذیرفته شدهٔ این اصطلاح را ندارند؛ هرچند «ملاحظاتی را مي توان مطرح كرد كه معيّن كنند آيا عقل بايد آنرا تصديق كند يا نبايد، (٢٣)، پيداست، ميل قصدش عرضه نوعي استدلال برهاني دقيق در دفاع از اين ادّعا نيست كه فقط خو شبختي (با اجزاي ضروري آن) ارزش ذاتي دارد. ثبانياً، او مرتكب مغالطة طبيعت كرايانه'، اكر منظور از آن نوعي مغالطة تعريفي باشد، نمی شود. میل مدّعی نمی شود که «مطلوب بودن» به همان معنای «طلب شده» یا حتّی دطل کردنی» باشد. بر عکس، استدلال او این است که فقط چیزهای طلب کردنی می توانند ذاتاً مطلوب باشند، و علاوه بر این، ایس واقسعیّت ک چیزی طلب می شو د گواه مطلوب بو دن آن است. در عین اینکه این استدلالها ممکن است مؤیّد نظریّهای در مورد ارزش باشند که به معنایی خاص دطبیعت گرایانه، است، و در عین اینکه ممکن است نقدهایی جدّی بتوان بر چنین نظریّهای طرح کرد، امّا باید کاملاً روشن باشد که میل در هیچ جا به دنبال تعريف مطلوبيّت ذاتي برحسب طلب كردني بودن چيزي نيست. بنابرايـن، ميل در اين بخش از استدلالش مرتكب مغالطهٔ ايهام "نمي شود. سؤماً و نهايتاً،

۱. Inturalistic fallacy اصطلاحی برساخته جی. تی. مور بود در کتاب اصول اخلاق (۱۹۰۳). مور میگوید فرقی نمیکند چه تعریفی از «خوب» یا «خیر» به دست دهیم (مثلاً آنچه مطلوب ما را برآورده میکند. یا آنچه خوشبختی را بیشینه میکند. و غیره)، به هرحال همیشه میتوان پرسید دانا واقعاً فلان چیز خیر است؟» این سؤال همواره به قوت خود باقی میماند. تلاش برای دادن پاسخ قطعی به این سؤال از نظر مور یکسان گرفتن مفهومی اخلاقی با مفهومی «طبیعی» است...م. یعمی به این سؤال از نظر مور یکسان گرفتن مفهومی اخلاقی با مفهومی «طبیعی» است...م. به دست دهیم که با موضع ما در جدل همخوانی بیشتری داشته باشد. مور این مغالطه را در حوزه اخلاق هم در کار می دید؛ بدین تر تیب که صفتی اخلاقی را با صف مشابه دیگری تعریف کنیم..م. را خلاق هم در کار می دید؛ بدین تر تیب که صفتی اخلاقی را با صف مشابه دیگری تعریف کنیم..م. واحد یاد می شود. و از این دویهلویی واژه یا عبارت در جهت مقصود به شکلی سفسطه آمیز استفاده می شود..م. میل مرتکب مغالطهٔ تألیف<sup>۱</sup> هم نمی شود. میل در پاسخ نامهٔ شخصی بصراحت از چنین حرکت تألیفی تبری می جوید: ازمانی که گفتم خو شبختی عمومی خیری برای سرجمع همهٔ اشخاص است، منظورم این نبود که خو شبختی هر انسانی خیری برای همهٔ دیگر انسانهاست.۱۴۵۱

پس باید فرض را بر این بگذاریم که میل دلیلی در تأیید این ادّعایش که فقط خوشبختی ارزش ذاتی دارد اقامه کرده است. حال ربط میان خوشبختی و آزادی چیست؟ در این مقطع دلم میخواهد صرفاً طرحی کلّی از استدلال میل عرضه کنم که در فصل چهارم با تفصیل بیشتر به تحلیل آن خواهم پرداخت.

فاصله گیری میل از دیدگاه کلاسیک فایده گرایی در مورد طبیعت بشری، که او در کتابهای بنتام و کولریج آنرا سخت به باد انتقاد می گیرد، دست کم به چهار طریق مؤید و پشتیبان «آموزه آزادی» است. نخست، میل با دست شستن از مفهوم انفعالی ذهن، که او به بنتام و پدرش نسبت می داد، به مفهومی از خوشبختی رسید که ارسطویی است، زیرا به نحوی جدایی ناپذیر با فعالیّت مرتبط است. دیگر [برای میل] زندگی خوش انسانی به صورت زندگیی شامل تعدادی از خیرها که بنابر فرض می شد مستقل از پیجویی فعالانه از آنها بهر مند شد متصوّر نبود. دوّم، این از اعتقادات میل بود که وقتی به سطح معینی از تکامل اجتماعی رسیدیم، انسانها خوشبختی شان را در فعالیّتهایی نواهند یافت که انتخاب یا «فردیّت» از اجزاء ضروری آنهاست. همانگونه که امیدوارم بتوانم نشان دهم، میل ارزش مستقل برای دست زدن به انتخاب، سوای سهمی که این کار در خوشبختی دارد، قائل نمی شود، اما در عین حال مدّعی می شود که انسانها موجوداتی هستند که وقتی با صورتهایی از مراب مین حال

۰. composition fallacy: نوعی مغالطهٔ منطقی که در آن صدق مطلبی دربارهٔ اعـضای یک گـروه اثبات میشود و از آن صدق مطلب در مورد کل گروه نتیجه گرفته میشود.\_م.

دیگر به این آسانی دست از این صور تهای خوشبختی بر نخواهند داشت. سوم، درک و برداشت میل از خوشبختی آشکارا فردگرایانه و پلورالیستی بود. طبق نظر میل، هر انسانی ماهیت یا موهبتی ویژه دارد که بسط و توسعهٔ آن برای خوشبختی اش صرف نظر ناکردنی است. چهارم، به گمان میل پیجویی خوشبختی منجر به سلسله ای از «آزمونهایی در زیستن» (۲۶۱) می شود، و نه منجر به طرح و نقشه ای عقلانی برای زندگی از نوع راولزی آن، و هر یک از این آزمونها در زیستن طبیعتاً بر اساس آنچه از آزمونه ای دیگر می آموزیم مرتباً ماجرایی باز و بی انتها در نظر آورد. حتّی در مواردی که آزمونه ای خاص بازگشت ناپذیر و فاجعه بار هستند، آزادی دست زدن به این آزمونهای خاص است تا معاصران و نسله ای آینده قدادر باشند از شناختی که حاصل این آزمونهاست بهر مند شوند.

اگر فایده گرایی میل را چنین در نظر بگیریم که مثلاً ساختاری سلسله مراتبی دارد، به درک و فهم ما از آن کمک خواهد کرد. فایده گرایی میل دست کم سه رده متمایز دارد. نخست اصل فایده است که در اینجا نقش اصلی ارزش شناختی را ایفا میکند و فقط خوشبختی را واجد ارزش ذاتی معرّفی میکند. خوشبختی در اینجا خوشبختی هر موجود ذیحس، عروس دریایی، پستانداران پست، و انسانهایی است که حالات ذهنی، احساسات، یا ترجیحاتشان آنقدر معیّن است که اصل فایده بتواند شاملشان شود. پس از آن فایده در تطبیق عملی اش با انسانهاست که قدر تهای عامّشان امکان زندگیهای شاد و ناشادی را به آنها می دهد که کیفیّات این زندگیها (تا جایی که می دانیم) منحصر به نوع انسان است. در این سطح و رده است که واقعیّتهای عامّ طبیعت بشری وارد کار می شوند \_ واقعیّتهای عامی که گرچه چون می توانستند دیگر باشند ممکن به امکان خاص هستند، اما تا جایی که به انسانها مربوط است تغییرناپذیرند، و احکام گوناگون وهنر زندگی» را به بیار می آورند و شکل می دهند. سوّم، موارد اعمال اصل فایده بر انسانهای متفکّر و متمدّن است که توانایی زندگی خودمختارانه در آنها بسط یافته و لذّات عالیتر برایشان قـابل حصول شده است. در اینجا خود «آموز» آزادی» وارد کار می شود. با قائل شدن اهمیّتی خاص برای لذّات عالیتر، ممکن است به نظر بیاید که اصل فایده نزد میل جنبهای آرمانی پیداکرده است و بیانگر نوعی کمالگرایی رویّه ای است که در آن خود دست زدن به انتخاب و نه شیوه زندگی انتخاب شده ارزش ذاتی دارد. اگر بدرستی به بطن ساختار فایده گرایی سه ده ای میل پی ببریم، خواهیم دید که نسبت دادن جنبه ای کمالگرایانه به آموزهٔ او ۱۳۱ کاملاً گمراه کننده است. این آموزه فقط از جهت اِعمالش بر انسانهایی که به مرحلهٔ معیّنی از پیشرفت فرهنگی رسیده اند به نظر می رسد که چنین جنبه ای داشته باشد. این آموزه کلاً انسانهای متمدّن در واقع زندگی انسانهای آزاد را ترجیح می دهند زیرا در انسانهای متمدّن در واقع زندگی انسانهای آزاد را ترجیح می دهند زیرا در چنین زندگیی است که آنان به خوشبختی می رسند.

فاید، گرایی غیرمستقیم میل مشتمل بر این تز است که در عین اینکه «اصل فاید، معیار ارزیابی همهٔ قوانین رفتاری را فراهم می آورد، امّا توسّل مستقیم به «فاید، برای حلّ و فصل مسائل عملی نوعاً خودشکن است. برای این خودشکن بودن فاید، گرایی مستقیم تا حدودی با رجوع به ویژگیهای شاخص خوشبختی انسانی و تا حدودی با ادّعاهایی نسبت به شرایط ضروری همکاری اجتماعی پایدار دلایلی فراهم آورد، می شود. همچنین، تردیدی نیست که میل فکر می کرد همهٔ صورتهای فاید، گرایی مستقیم با توجّه به واقعیّت بسیار مهم خطاپذیری انسان از اعتبار ساقط می شوند. اشکال استدلالات میل پشتیبانی شوند، امّا همهٔ این اشکال در این تیز میل سهیم خواهند بود که توسّل به «فایده» در زمینه معضلات عملی کلاً خودشکن است و همهٔ آنها ختم به نظریّهای پیچیده و سلسله مراتبی در تعقّل عملی خواهند شد. اهمیّت ساختار سلسله مراتبی فایده گرایی میل در این واقعیّت خود را نشان می دهد که در سطح یا ردهٔ دوّم، دست زدن به انتخاب یا خودمختاری در میان منافع و علانق حیاتی انسان آن محوریّت و اولویّتی را نخواهد داشت که در سطح یا ردهٔ سوّم دارد. در واقع، این نقدی بر آموزهٔ آزادی میل است که طبق شرایطی ضروری که او در منطق معین میکند و آن شرایط را برای نظم اجتماعي پايدار صرف نظرناكردني ميخواند، هرگز به سطح يا رده سوم نخواهيم رسيد. من در اينجا نظرم را درباره اين نقد، يا درباره امكان ييش آمدن تضادّ میان سه رده در نظریّهٔ فایده گرایی میل، که این نقد ممکن است افشاکند، بيان نخواهم كرد، زيرا قصدم آن است كه به برخي از اين نقدها در فصل پاياني کتاب بیردازم. در اینجا صرفاً این اعتقاد خود را دوباره بیان میکنم که جز با توجّه كامل به خصلت غير مستقيم و سلسلهمراتيبي فايده گرايس ميل، و وابستگی آن به روانشناسی فلسفی میل و ریشه داشتن آن در درک و برداشت میل از طبیعت انسانی، مفسّران و منتقدان میل در برابر استدلال او در مورد محوریّت و اولویّت آزادی در میان سایر اجزای ضروری رفاه و خـوشبختی انسانهایی از آن دست که رسالهٔ دربارهٔ آزادی خطاب به آنان است همچنان حيران خو اهند ماند. امّا باز مي ماند اين مسئله كه دقيقاً مشخّص كنيم آن «اصل آزادی، که میل در رسالهٔ مشهورش به دنبال دفاع از آن بود چه بود.

## یادداشتهای فصل دوّم

- 1. J. S. Mill, A System of Logic, bk VI, ch XII, section 6.
- 2. Ibid.
- 3. Ibid.

۴. در این مورد رجوع کنید به:

D. G. Brown, «What is Mill's Principle of Utility?», *Canadian Journal of Philosophy*, 1973, vol. 3, pp. 1-12.

5. J. S. Mill, Utilitarianism, on Liberty and Considerations on Representative Government, London. Everyman, 1972, p. 6. 6. Ibid., p. 11.

7. Ibid., p. 32.

8. Ibid., p. 6.

9. Ted Honderich, «The Worth of J. S. Mill on Liberty», *Political Studies*, December 1974, vol. XXII, no. 4, p. 467.

 See H. A. Prichard, «Does Moral Philosophy Rest on a Mistake?», in Samuel Gorovitz (ed.), *Mill: Utilitarianism*, Indianapolis, Bobbs-Merrill, 1971, p. 63.

11. See David Lyons, «Mill's Theory of Morality», Nous, 1976, vol. 10, pp. 101-20.

12. J. P. Dryer, «Mill's Utilitarianism» in Mill's *Essays on Ethics, Religion and* Society, ed. J. M. Robson, Collected Works of John Stuart Mill, vol. X, Toronto University Press, 1969, p. lxiv.

13. Mill, Utilitarianism . . . , p. 45.

۱۴. نویسندگانی که در نظر دارم عبارتند از:

D. H. Hodgson, Consequences of Utilitarianism, Oxford, Clarendon Press, 1967,

G. J. Warnock, The Object of Morality, London, Methuen, 1971, pp. 31-4.

وارناک در کتاب فوق روایت تا حدودی متفاوتی از این استدلال عرضه میکند که بسیاری یا اغلب یا شاید همهٔ صورتهای فایده گرایی خودشکن هستند. ۱۵. اشارهای خصوصاً به نوشتهٔ زیر است:

J. O. Urmson, «The Interpretation of the Moral Philosophy of J. S. Mill», *Philosophical Quarterly*, 1954, pp. 33-9.

۱۶. در این مورد رجوع کنید به:

Borwn, op.cit.

17. Mill, Utilitarianism ..., p. 45.

18. See Urmson's Paper, op.cit., Collected in J. B. Schneewind's Mill: A Collection of Critical Essays, London, MacMillan, 1968, p. 183.

19. See Mill, Utilitarianism . . . , p. 55.

20. Urmson, op.cit., Schneewind, p. 189.

21. J. S. Mill, Utilitarianism . . . , p. 45.

22. J. S. Mill, Autobiography, in Max Letter (ed.), Essential Works of J. S. Mill, New York, Bantam Books, 1961, ch. 5, para. 5.

23. J. S. Mill, Utilitarianism . . . , p. 45.

24. C. L. Ten, Mill on Liberty, Oxford, Clarendon Press, 1980, p. 48.

25. Rolf Sartorius, Individual Conduct and Social Norms, Encino and Belmont, California. Dickenson, 1975, pp. 70-1.

R. M. Hare, Moral Thinking: Its Levels, Method and Point, Oxford, Clarendon Press, 1981.

بخصوص مسائل و سؤالات روشنکنندمای در فصل ۹ این کتاب دربارهٔ عدالت و حقوق در چارچوبی فایدهگرایانه مطرح شده است.

- 26. Ten, op. cit. , pp. 34-6.
- 27. Ibid., p. 38.

28. Honderich, op.cit.

۲۹. اطلاع و آگاهیام از امکانات و مشکلات فایده گرایی غیرمستقیم در مقام آموزهای اصیل را، که فایده گرایی غیرمستقیم میل فقط یک نوع از آن است، به بحث برنارد ویلیامز در مورد آن در فصل ششم نوشتهٔ زیر مدیونم:

«A Critique of Utilitarianism» in J. J. C. Smart and Bernard Williams, Utilitarianism: for and against, Cambridge University Press, 1973, pp. 118-35.

30. «Bentham», in G. Himmelfard (ed.), J. S. Mill on Politics and Culture, New York, Doubleday, 1963, p. 116.

32. Mill, Utilitarianism . . . , p. 46.

بحث براون دربارهٔ صورتبندیهای متفاوت میل از **«ه**نر زندگی» در نوشتهٔ زیر آمده است: «Mill on Liberty and Morality», *Philosophical Review*, 1972, vol. 81, pp. 133-58.

33. R. J. Halliday, John Stuart Mill, London, Allen & Unwin, 1976, p. 58.

34. A. Ryan, John Stuart Mill, London, Routledge & Kegan Paul, 1974, p. 106.

35. «Bentham», in Himmelfard (ed.), op.cit., p. 114.

۳۶. دربارهٔ مواجهه با دبرهان، میل رجوع کنید به:

Norman Kretzman, «Desire as proof of desirability», in Gorovitz, op.cit., pp. 231-41. ۲۷. از پروفسور برگر بسیار ممنونم که اجازه دادند بسیاری از فصول کتاب فوق العاده مفیدشان را بخوانم. گزارش برگر از مفهوم و درک میل از خوشبختی در نوشتهٔ زیر آمده است:

«Mill's Concept of Happiness», Interpretation, 1977, vol. XII, no. 3.

38. J. S. Mill, A System of Logic, bk VI, ch. 2, sect. 4. همچنین رجوع کنید به بخش مربوط به خواست و خواهش عادتی در فصل ۴ فاید،گرایی، که در آنجا میل میگوید: «خواست و اراده فرزند تمنا و طلب کردن است، و از قلمرو والدش زمانی درمیگذرد که به قلمرو عادت وارد میشود.» من مدیون دکتر دی. ای. ریز هستم که توجه مرا به این قطعه جلب کرد.

39. James Mill, Analysis of the Phenomena of the Human Mind, London, 1896, pp. 217-18.

40. J. S. Mill, Utilitarianism . . . , p. 35.

41. Ibid., p. 35.

42. Dryer. op.cit. , p. Ixviii.

43. Ibid., p. lxxii.

44. Mill, Utilitarianism . . . , p. 4.

45. F. E. Mineka and D. N. Lindley (eds.), J. S. Mill, *Later Letters, Collected Works*, University of Toronto Press, 1972, vol. XVI, p. 1414.

46. J. S. Mill, Utilitarianism ..., p. 115.

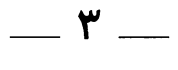
۴۷. در نوشتهٔ زیر جنبهای کمالگرایانه به فاید، گرایی میل نسبت داده شده است:

V. Haksar, Liberty, Equality and Perfectionism, Oxford, Clarendon Press, 1979, pp. 230-5, 236-57 Passim.

۴۸. اصطلاح دناظر به نیاز» را به همان معنایی در اینجا به کار بـردمام کـه در اثـر زیـر تعریف شده است:

Brian Barry, Political Argument, London, Routledge & Kegan Paul, 1965, pp. 38-45.

• . •



اصل آزادی

 حوزة حفظ منافع خود، صدمه به ديكران، و نظرية منافع حياتي وقتی که میل اصل اندرزینی را که می خواست در رسالهٔ دربارهٔ آزادی از اختیار کردن آن دفاع کند دیک اصل بسیار ساد،۱۱ خواند، در واقع ادّعای گزافی کرد. اصل آزادی هر صفتی می تواند داشته باشد الا ساده، و بحث و جدل دریارهٔ قوّت و جایگاه آن در کل دآموزهٔ آزادی، میل همچنان ادامه دارد و روز به روز رونق بیشتری پیدا میکند. گفتههای خود میل در ایس مورد خیلی به درد مفسّران نمی خورد. در عین اینکه او در زندگینامهٔ شخصی ۲۱ رسالهٔ دربارهٔ آزادی را دنوعي کتاب درسي فلسفي درباره حقيقتي منفرد، مي خواند، امًا در خود رساله، نه از دیک اصل بسیار ساده» بلکه از «دو اصل اندرزین» به عنوان محتواي تجويزي آن سخن به ميان مي آورد. سواي سـوْال كـلِّي دربـارهٔ ربـط «اصل آزادی» او به کل «آموزهٔ آزادی» اش، که در بخش آخر همین فصل به کندو کاو دربار، آن خواهم پرداخت، خود «اصل آزادی» جنبه ای از عدم قطعیّت یا دویهلویی و ایهام را به نمایش میگذارد که من مایلم آنرا تـقلیل دهم. یک جوزهٔ دشواری و مشکل در تفسیر «آموزهٔ آزادی» میل از این سؤال بديد مي آيد كه آيا اصل ميل دربارة آزادي اصلى روادارندة محدود كردن آزادي در مواردی است که با این محدود کردن از صدمه به دیگران بیشگیری می شود، یا آنکه اصلی محدودتر و مؤکّدتر است که محدود کردن آزادی را فقط در قبال رفتاري كه صدمه به بار مي آورد مجاز مي شمارد. امّا ييش از آنكه بيشتر برويم و بکوشیم این حوزهٔ ابهام را روشن کنیم، نیاز داریم بروشنی بگوییم درک و فهم میل از صدمه چیست. همینکه دست به این کار بزنیم خود را بـا مشکـلاتی مواجه خواهیم دید.

شدّت مشکلات ما (و میل) را می توان با این واقعیّت اندازه گرفت که نو پسندهای تا بدانجا پیش رفته است که مؤکّداً گفته است کلّ بحث و استدلال عرضهشده در رسالهٔ دربار: آزادی دبا ابهام و دوپهلویی موجود در استفادهٔ میل از واژه "صدمه" سست و باطل شده است. ۱۳۱۴ بی تردید مسائل و مِشکلاتی واقعى استفاده ميل از اين واژه را احاطه كر دهاند. آيا قصد او اين بو ده است كه خواننده از واژه دصدمه، صرفاً صدمهٔ جسمانی را بفهمد، یا اینکه طبقهای از صدمات اخلاقی به شخصیت را هم در کاربر د اصل آزادی باید در نظر گرفت؟ آیا صدمهای که محدود کردن آزادی از آن پیشگیری میکند صدمهٔ مستقیم بهافراد حقيقي است، يا مي توان آنرا مرتبط با صدمه به نهادها، ورزشهاي اجتماعی، و صورتهای زندگی هم دانست؟ آیا تعرّض جدّی به احساسات را هم تا آنجا که مربوط به تحدید آزادی است باید صدمه به حساب آورد، یا صدمه بايد به منافع، يا آن دسته از منافعي باشد كه حفاظت از آنها در حدً و اندازه های حقّ است؟ آیا قصور در رساندن نفعی به کسی، یا قصور در انجام تکاليف خود در برابر عموم را مي توان موردي دانست که در آن صدمهاي وارد آمده است؟ این مشکلات بیانگر مشکلی فلسفی در تحلیل مفهوم صدمه هستند \_ مشکلی که از این واقعیّت نشأت میگیرد که داوریها دربارهٔ صدمه غالباً در میان کسانی که دیدگاههای اخلاقی مختلفی دارند محل جدل و مناقشه است. آیا می توان گزارشی مطلقاً طبیعت گرایانه را از معنای دصدمه، به عنوان گزارشی متناسب با اقتضائات اندیشه و عسل عادی و معمولی و روزمر، يذير فت؟ يا، اگر حق با نويسندگاني چون وينج (١١) باشد که گمانشان بر این است که داوریها دربارهٔ صدمه مبنای مشترکی از بیطرفی اخلاقی نسبت

به شیوه های مختلف زندگی ندارد، آیا می توان این کار میل را موجّه دانست که مفهوم جدیدی برای صدمه اختیار کرده است؟ اینها برخی از مشکلاتی هستند که طبیعتاً خود را به رخ هر کسی میکشند که دلش می خواهد «اصل آزادی» میل را توضیح دهد یا به کار بندد. زیرا اصلی که به ما میگوید آزادی را نباید جز برای پیشگیری از صدمه به دیگران محدود کرد چه معنا یا کاربردی می تواند داشته باشد اگر که خود را بی هیچ راه خروجی در بن بست این سؤال گیج و حیران بیابیم که اصلاً چه چیزی را باید «صدمه» به حساب آورد؟

پس ظاهراً جای بحث و مناقشه نیست که اگر قرار باشد «اصل آزادی» به کاری بیاید، باید این مطلب را پیش فرض گرفت که قلمرویی از عمل انسانی هست که در آن آنچه فرد انجام می دهد، حتّی اگر متضمّن صدمه ای به خودش باشد صدمه ای به دیگران نمی رساند. از زمانی که درباده آزادی منتشر شده است، شایعترین خط و مسیر نقد بر استدلال و بحث میل این بوده است که در این استدلال و بحث چیزی پیش فرض گرفته شده است که وجود ندارد ـ این استدلال و بحث چیزی پیش فرض گرفته شده است که وجود ندارد ـ مشامل حال خود فرد عامل می شود و نه هیچ کس دیگر. اگر چنین باشد، پس اصل میل نمی تواند وظیفه و کاری را که میل برای آن در نظر داشت به انجام برساند ـ یعنی مصون داشتن حوزه معیّن و مهمّی از زندگی بشری از تعرّضِ محدودکننده آزادی.

یکی از کوششها برای پاسخ دادن به این نقد سنّتی کوششی است که جان ریز <sup>۱</sup> در رساله ای مشهور (۱۵ به انجام رسانده است. ریز میان اعمالی که بر دیگران تأثیر میگذارد و اعمالی که بر منافع دیگران تأثیر میگذارد تمایز قائل می شود، و مدّعی می شود که درک و برداشت مؤثّر میل از صدمه، صدمه به منافع دیگران است. حال، طبق گفتهٔ ریز، «می توان تصوّر کرد که شخصی منافعی داشته باشد و از آن رهگذر صاحب حقّی شود»، حتّی اگر آن حق صرفاً

I. John Rees

این باشد که منافع او به حساب آید. ریز تأکید میکند که منافع «برای آنکه وجود داشته باشند وابستهٔ آن هستند که اجتماع آن منافع و علائق را به رسمیّت بشناسد و آن منافع ربط نزدیکی به معیارهای حاکم در مورد نوع رفتاری دارند که شخص می تواند به نحوی مشروع از دیگران انتظار داشته باشد.۱۶۱ دربارهٔ تفسير ريز دو نکته را مي توان بدرستي مطرح کرد. نخست، اگرچه او تأکيد میکند که نه او و نه میل، هیچیک، نمیگویند که حقوق و منافع اصطلاحات هممعنایی هستند، بلکه فقط میگویند که این دو اصطلاح روابط نزدیکی با هم دارند، امًا حقوق و منافع از جهات گوناگون تفاوتهای مهمّی دارند، که در نوشته های میل می توان گواهیهایی یافت مبنی بر اینکه او برخی از این تفاوتها را به بحث خود مربوط مي داند. شايد اين نكتهاي بسيار ييش ياافتاده باشد كه فرايندهاي غيرشخصي مثل فجايع طبيعي ميتوانند به منافع فرد لطمه زنند يا مانع حصول آن منافع شوند، حال آنکه تنها اعمال دیگر افراد است که می تواند به حقوق فرد لطمه وارد آورد. ۲۱ البتّه درست است که میل در رسالهٔ درباد. آزادی به همهٔ مواردی که منافع فرد لطمه می بیند نمی پردازد، بلکه فقط بهمواردي ميپردازد كه منافع فرد مورد تجاوز قرار ميگيرد، يـعني سـاير اشخاص به آن لطمه مي زنند؛ امًا اين واقعيّت كه چنين مواردي را مي توان متمایز کرد خود نشان میدهد که مواردی هست که آنچه دربارهٔ منافع قرد میگوییم لزوماً پیامدی برای آنچه دربارهٔ حقوقش میاندیشیم ندارد. ثانیاً، باید توجّه کرد که وقتی در قطعه نوشتهای که ریز نیقل میکند میل میکوشد حوزمای از زندگی را مشخص کند که در آن می توان فرد را در قبال جامعه مسؤول دانست، سخني از معين كردن ايـنكه مـنافع افـراد چـيست بـه مـيان نمي آورد، بلکه از معیّن و محرز کر دن حقوق افراد سخن مي گويد. او مي گويد: «این رفتار شامل صدمه نزدن به منافع یکدیگر است: یا، درستتر بگوییم، صدمه نزدن به منافع معیّنی که طبق مادّهٔ قانونی صریح یا ادراک سربسته و ضمنی بایستی به عنوان حقوق در نظر گرفته شوند.» در اینجا محک این نیست که آیا دیگران به منافع فرد لطمه وارد آوردهاند یا نه، بلکه این است که آیا این منافع باید به عنوان حقّ و حقوق محافظت شوند یا نه.

پس میل گمان ندارد که اگر فردی نفعی دارد، ۱۱ز رهگذر آن، صاحب حقّی میشود. اشارهٔ او به «منافعی معیّن» معلوم میکند که فقط برخی منافع منشأ حق هستند، امّا این منافع کدامند؟ برای متمایز کردن منافع یا علائق از «آرزوهای دلبخواهی، هوسهای گذرا، یا تـمنّاهای هـوسبازانـه،۱۸۱ ریـز بـر بستگي منافع به هنجارها و ارزشهايي كه جامعه آنها را به رسميّت مي شناسد تأکید میکند. اما این نکته همچنان در معرض این انتقاد است (چنانکه وولهایم' مطرح می کند (۱۱) که اصل آزادی در تفسیر ریز خصلتی نسبی گرایانه و محافظه کارانه پیدا کرده است و نمی تواند آن کارکردهای اساسی و حادّی را داشته باشد که میل از این اصل انتظار داشت. مرزهای قلمرو معطوف به نفع شخصي را در اين حالت همان مفاهيم مسلَّط فعلى از منافع معيَّن خواهند كرد و اصل آزادی فقط تا جایی آزادی را بسط خواهد داد که محدودیّتهای حقوقی بر آزادی پشت سر مفاهیم تغییریابنده از منافع بشیری لنگلنگان حرکت مي كنند. ايراد وولهايم به ريز نير ومند است، البتَّه اكر كزارش ريز را بتوان چنان تفسير كردكه منافع بشرى را تابع به رسميت شناخته شدن آن منافع در اجتماع کند؛ و تردیدی نمیتوان داشت که مفهومی چنین نسبی گرایانه از منافع نمي تواند با مقاصد ميل جور دربيايد. امّا مي توانيم از چنين نسبي گرايبي پر هيز كنيم بي آنكه منافع را كلاً از نظر اجتماعي و تاريخي لايتغيّر سازيم. منافع افراد می تواند و درواقع باید بر اساس معیارها و شرایط زمانه و فرهنگشان شکل گیرد، امّا گفتن چنین حرفی به معنای این نیست که گفته باشیم منافع افراد کلاً وابسته به این است که جامعه آنها را به رسمیّت بشناسد. یا اینکه این منافع کلاً از این شناسایی است که یدید می آیند. اصل آزادی خود لزومی ندارد که خصلت نسبی گرایانه داشته باشد، حتی اگر کاربر د آن تا حدودی نسبی گرایانه

باشد (که یقیناً هم باید چنین باشد). میل نیازمند مفهومی از منافع است که تا جایی که حوزهای اساسی برای رفاه انسانی را معیّن میکنند جهانشمول باشد، اما در عین حال جنبهای بسطیابنده یا تاریخی هم داشته باشند. تصریح اینکه میل نیازمند چنین مفهومی است ـو دست زدن به این استدلال، چنانکه من خواهم کرد، که این همان مفهومی است که در نوشتههای او هست ـ به معنای به فراموشی سپردن آن بینش عمیق موجود در تفسیر ریز نیست، یعنی اینکه در نظر میل ربط نزدیکی میان حقوق اخلاقی و دمنافعی معیّن، وجود دارد. انسانها قابل تعریف، یا دست کم قابل دفاع، هستند. حقوق اخلاقی بنیادین انسان در نظر میل حقوقی برای حفاظت قانونی و عُرفی اخلاقی از این منافع میتند.

پس آن «منافع اساسی» که، طبق نظر میل، باید پس از برآورده شدن شرایطی معیّن به عنوان حقوق اخلاقی مورد محافظت قرار گیرند کدامند؟ میل در فایده گرایی با تأکید مینویسد:

آن قواعد اخلاقی که نوع انسان را از صدمه زدن به یکدیگر منع میکنند (و هرگز نباید فراموش کنیم که مداخلهٔ نابجا در آزادی یکدیگر را هم در زمرهٔ آنها قرار دهیم) از هر حکم اندرزین دیگری، هر قدر هم مهمّ، کـه صرفاً بهترین شیوهٔ ادارهٔ بخشی از امور بشری را یادآور میشوند، برای رفاه انسان حیاتیتر است.

او در ادامهٔ مطلب باز هم تأکید میکند که:

اخلاقیّاتی که هر فردی را از آزار دیگران، چه آزار مستقیم باشد چه آزار از طریق سد کردن راه او برای تعقیب آزادانهٔ خسیر خسویش، محافظت میکنند، اخلاقیّاتی هستند که در آن واحد هم در دل او جای دارند و هم فرد بیشترین نفعش در انتشار و تقویت آنها با کلام و عمل است... همین اخلاقیّات هستند که در وهلهٔ نخست الزامات و تکالیف عدالت را شکل میدهند.

میل در ادامهٔ مطلب تصدیق میکند که:

شاخصترین موارد بیعدالتی... موارد تهاجم نابجا، یا موارد نابجای اعمال قدرت بر افراد هستند؛ موارد بعدی مواردی هستند که شامل دور نگه داشتن نابجای فرد از خیری است که قسمت اوست؛ در هر دو مورد، صدمهای عیان به فرد وارد میآید، چه به شکل رنج و عذاب مستقیم، چه به شکل محروم کردن او از خیری طبیعی یا اجتماعی که آن فرد دلیسل معقولی برای بهرممندی از آن دارد.

میل در نهایت در جمعبندی خلاصهای نتیجه میگیرد که: «عدالت نامی است برای اقتضانات اخلاقی معیّنی، که اگر جمعاً در نظر گىرفته شىوند، در مقیاس فایده اجتماعی در ردهٔ بالاتری از بقیّه قىرار میگیرند و بىنابرايىن فوقالعاده الزامآورتر از بقیّه هستند.»(۱۰۱

میل در اینجا علاقهٔ فرد به خودمختاری و امنیّت را به عنوان حیاتی ترین منافع او مشخّص میکند. در اهمیّت این ادعا برای بحث و استدلال مطرح شده در رسالهٔ دربارهٔ آزادی هر چه بگوییم کم گفته ایم. اینها همان «منافع معیّنی» هستند که میل در رسالهٔ دربارهٔ آزادی به عنوان منافعی معیّنشان میکند که باید در مقام حق از آنها حفاظت شود. به استثنای شرایط قراردادی معیّنی که در آنها حقوق بخصوصی وجود دارد، و به استثنای برخی شرایط اضطراری، (۱۱) این منافع زمانی تأمین می شوند که افراد از تعرّض به خود مختاری یکدیگر، و از به خطر انداختن امنیّت یکدیگر خودداری کنند. جز در مواردی که این منافع حیاتی به خطر افتاده باشند، هیچ سیاستی که هدفش پیشگیری از صدمه زدن افراد به خودشان، یا واداشتن آنان به بهره رساندن به دیگران باشد، نمی تواند به هیچوجه موجّه باشد. در فصل مقدّماتی دربارهٔ آزادی، آنجا که میل به «منافع دائمی انسان در مقام موجودی پیشرفتخواه، متوسّل می شود در واقع اشارهاش به همین منافع است؛ این منافع در نظریّهٔ آزادی میل نقش و کارکردی شبیه به خیرهای اولیّه در نظریّهٔ عدالت راولز دارند. این منافع حیاتی باید پیش از هر نفع دیگری که انسان می تواند داشته باشد محافظت شوند؛ و نباید تعدّی و تجاوزی به این منافع صرفاً به این دلیل صورت گیرد که به نظر می رسد از رهگذر تعدّی به این منافع ارضای سرجمع ترجیحات بیشتر خواهد شد. میل در کتاب اوگوست کنت و پوزینیویسم در جهت رسیدن به این نتیجه به استدلال مي پردازد و تأکيد مي کند که «بر هر کس فرض است که پيجويي اهداف شخصیاش را محدود به حدودی کند که با منافع اساسی دیگران سازگار باشد.، (۱۲) در اینکه میل نظریّهای در باب منافع اساسی یا حیاتی را به کار می گیرد جای تردیدی نیست. ممکن است هنوز هم این ایراد مطرح شود که تا بدينجا چيزي گفته نشده است كه مؤيّد اين اعتقاد باشد كه اين منافع همان امنیّت و خودمختاری هستند. این نکته هم به هیچ وجه نشان داده نشده است که در نظریّهٔ میل استدلالهای موجّهی برای نسبت دادن اولویّت و برتری به نفع و علاقه به خودمختاری در مواردی که این نفع و علاقه در تضاد با اقتضائات امنیّت قرار میگیرد وجود دارد. تا زمانی که از گزارش میل از دامنه و اهمیّت این منافع حیاتی باخبر نشویم، درواقع ساختار استدلال او در جهت رسیدن از فایده به «اصل آزادی» را درست درک نمی کنیم.

بنابراین، یک شکل اساسی در تشریح نظریهٔ حقوق اخلاقی میل، و از آنرو معیّن کردن نیروی اصل آزادی، مشکل معیّن کردن این است که منافع حیاتی امنیّت و خودمختاری مشتمل بر چه چیزهایی هستند. زیرا، جرز با مشخّص کردن دقیق قلمرو این منافع و مرزشان با سایر منافع انسانی، اصل آزادی نخواهد توانست راهنمای عمل به آن شکلی باشد که میل انتظارش را

داشت. ممکن است فکر کنیم که مشکلات مربوط به مفهوم صدمه در نزد میل بار ديگر اينجا به شکلي جديتر بروز ميکنند. من به هنگام بحث از طبيعت اقتضاناتی که داصل فایده، بر عمل تحمیل میکند، این استراتژی را در پیش گرفتم که با در نظر گرفتن قصدی که از تفسیرم داشتم فرض را بر این گذاشتم که فایده گرایی میل متضمّن باور به بیشینه کردن تعهّد به ارتقای فایده نیست. با این کار من از استراتژی متقابل آن چشم پوشیدم، یعنی انکار ایـنکه بیشینه کردن از مقتضیّات عقلانی یا اخلاقی نظریّهای پذیرفتنی در مورد ارزش است. ما اکنون مي توانيم به دو ابهام اساسي در منطق استدلال ميل در دفاع از حقوق اخلاقي، بدان نحوى كه من تا بدينجا عرضه كردمام، اشاره كنيم. نخست، چه چیزی است که به منافع حیاتی وزن و اعتباری بیش از همهٔ دیگر منافع انسانها میبخشد؟ چگونه نظریّهای که در نهایت متوسّل به رفاه عمومی میشود مي تواند در برابر فدا كردن برخي منافع، هر قدر هم كه حياتي باشند، در برابر منافع دیگر مقاومت کند، اگر که حفاظت از این منافع دیگر بهرهٔ فایدتی بیشتری به دست دهد؟ ثانیاً، به هیچروی روشن نیست که ما به نحوی رضايتبخش توانسته باشيم تابدينجا مرز منافع حياتي رابا ساير منافع مشخص كنيم \_ يعنى نتوانستهايم تا بدينجا به نحوى پـذيرفتني چـارچـوب حوزهٔ ناظر به نفع شخصی را مشخّص کنیم.

پیش از آنکه در ادامهٔ سخن بکوشم به سؤال نخست پاسخی بدهم، بد نیست نگاهی دوباره بیندازیم به اینکه چه چیزهایی می تواند در مقولهٔ منافع اساسی یا دائمی انسان قرار گیرند. پیشتر گفتم که از نظر میل این منافع حیاتی یا اساسی همان منافعی هستند که همهٔ انسانها در امنیّت و در خودمختاری دارند. امّا چه منافعی در محدودهٔ امنیّت و خودمختاری جای میگیرند؟ با توجّه به نفع اساسی انسانها که در امنیّت است، مشکل زیادی در روشن کردن این مطلب نداریم که میل دلش میخواهد از این اصطلاح چه چیزی بفهمیم. میل به هنگام سخن گفتن از هنوعی از فایده که اهمیّت فوق العاده و تأثیر قاطع دارد» در ادامهٔ مطلب می نویسد: نغمی که در اینجا دخیل است امنیّت است که همه این احساس را نسبت به آن دارند که حیاتی ترین همهٔ منافع است. همهٔ دیگر منافع و بهرههای دنیوی منافع و بهرههایی هستند که شخصی لازم دارد و شخص دیگری لازم ندارد، و بسیاری از منافع و بهرهها هستند که در صورت لزوم می توان به طیب خاطر از آنها چشم پوشید یا با چیز دیگری جایگزینش کرد، امّا امنیّت چیزی است که احتمالاً هیچکس بی آن نمی تواند سر کند؛ همهٔ ما برای مصونیّت از شر، و برای کلّ ارزش هر خیری و همهٔ خیرها، در ماورای این لحظهٔ گذرا، نیازمند آن هستیم؛ زیرا اگر هر کس که موقتاً قدرتی بیش از ما داشته باشد بتواند ما را در لحظهٔ دیگر از هر چیزی محروم کند، هیچ چیز جز لذّت بردن از لحظهٔ حاضر نمی تواند برای ما هیچ ارزشی داشته باشد.[۱۲]

همانگونه که از این قطعه نوشته و قطعه نوشتههای دیگر در آخرین مقاله از سلسله مقالاتی که میل تحت عنوان فاید،گرایی منتشر کرد برمی آید، درک و تصوری که او از امنیّت دارد در وهلهٔ نخست بر اساس روایی توقّعات ثبیت شدهٔ موجود شکل گرفته است. نقض حقوق قانونی فرد، نقض عهد یا پیمان، آن نوع عدم یقینی که عموماً با استبداد دلبخواهی و حکومت ضعیف افراد در معرض خطر نقش بر آب شدن قرار میگیرد، آن هم در شرایط نامعیّن و پیش بینی ناپذیر، که این از نظر میل در حد تجاوز و تعدّی به حق انخلاقی امنیّت است. بی تردید، بلافاصله خاطرنشان خواهد شد که اگر کل امنیّت چیزی جز این نباشد، همهٔ افرادی که در جامعه ای پایدار زندگی میکنند، بی توجّه به ویژگیهای دیگر آن جامعه، از امنیّت برخوردارند. و چنین چیزی غلط و نادرست هم نیست: اما لازم است دو قید بر آن نمهاده شود. نخست، تعداد جوامع پایدار در تاریخ احتمالاً بسی کمتر از آن تعدادی بوده نخست، تعداد جوامع پایدار در تاریخ احتمالاً بسی کمتر از آن تعدادی بوده صورت اعسال آذمون اسنیت تعداد زیبادی از نیظامهای اجتماعی غربال نمي شوند، امّا چنين نيست كه اين آزمون آنقدر ضعيف باشد كه هيچ نيظام اجتماعي در اين آزمون غربال نشود. ثانياً، بـايد مـتذكر شـويم كـه مـيل، در تصوری که از امنیّت برای جان و مال مردم دارد، بی تردید پیرو بنتام است. او مسلَّم میگیرد که بنا به پیش شرطهای مربوط به فایده، افراد بایستی به نحوی مطمئن از حملات جسمانی همسایگان، از مصادرهٔ اموال، از دستگیری خودسرانه و نظایر آن محافظت شوند. اگر طبق معیار فایده دلایل بهتری برای افزودن این اقتضائات اساسی تر بر آزمون امنیّت وجود داشته باشد (که دارد) آنگاه تعداد جوامعی که از این شکل سختگیرانهتر آزمون سربلند بیرون آیـند به نحوی جدّی کاهش خواهد یافت. علاوه بر این می توان متذکّر این نکته هم شد که درست است که امنیّت با این درک جدید از آن آزمون دشوارتری را بر جوامع تحميل مي كند، امّا به همين دليل معيار محدود كنند ، ترى است كه اعمال مي شود. هرگاه چنين مفهومي از امنيّت را قبول کنيم، ميل محق خواهد بود که ادعاهای آنان را که در نظرشان هر تغییر اجتماعی منتهی به نقض حقّ اخلاقی شان نسبت به امنیّت می شود حمثلاً ادّعاهای سنت گه ایسان یسا محافظه کاران اخلاقی رار د کند.

اگر در بیان اقتضانات امنیّت مشکلی اساسی پیش پایمان نیست، در مقابل در بیان حقّ اخلاقی نسبت به خودمختاری وضع کاملاً به گونهای دیگر است. هرچه باشد، میل، جز در نامهای به یک طرف مکاتبه، ۱۹۱۱هرگز از واژه وخودمختاری، در بستر استدلال دربارهٔ آزادی استفاده نکرده است. شاید به نظر بیاید که میل تحت فشار و برای اینکه به استدلالش انسجامی بدهد که در اصل فاقد آن است به چنین درک و برداشتی از خودمختاری می رسد. چنین احساس و درکی گمراه کننده خواهد بود. آشکار است که میل در رسالهٔ دربارهٔ آزادی در دفاع از آزادی به بحث و استدلال می پردازد که البته درک از آزادی در اینجا هم شامل نبود الزام و تکلیف اخلاقی و حقوقی و هم شامل نبود

يديده زور و اجبار است كه البته ميل استفاده دولت از آنها را به كاربر د مجازات در موارد نقض و قصور در الزام و تكليف اخلاقي يا حقوقي مرتبط ميكند. دفاع میل از آزادی در رسالهٔ دربارهٔ آزادی در این مفهوم تا حدودی با تـوسّل به سهم و نقش آن در شيوهٔ ديگري از آزادي عمل صورت مي گيرد. اين همان نوعى از آزادي عمل است كه من آنرا اخودمختاري، ناميد ام و آنچه ميل آنرا «اجبار اخلاقي» مي نامد تقليلش مي دهد و افكار عمومي جبّارانيه، كيه ميل به پیروی از توکویل معتقد است در دموکراسی امریکایی وجود دارد، بنیانش را تضعيف مي كند. حتَّى اخلاقي نسبت به خودمختاري، بـه نـحوى اساسي، برخلاف امنيّت، حقّى نيست كه در اختيار همهٔ انسانها باشد، بلكه فقط متعلَّق به کسانی است که حداقلی از تواناییهای عاملی خودمختار را داشته باشند: این حق فقط در به اصطلاح لاية سوّم فايده گرايي سلسلهمراتبي ميل وارد كبار و مطرح می شود. همانگونه که از بحث فردیّت در فصل سوّم دربارهٔ آزادی برمی آید، آنچه در خودمختاری مطرح است قدر تهایی است که برای مشخّص کردن و اجرای طرحها و نقشههای متوالی زندگی به کار گرفته می شود. اولويّت آزادي در گزارش فايد،گرايانه ميل از حقوق اخلاقي تيا حدودي از ارتباطات مفهومی و تجربی آن با خودمختاری نشأت میگیرد. خودمختاری معيِّن کننده تواناييها و امکانات موجود در دست زدن خودسنجانه و تخيِّلي بهانتخاب است، و همهٔ اقلام فهرستی را که از آزادیهای لیبرال کالاسیک در فصل مقدّماتی درباده آذادی آمده است می توان برای به کارگیری قدرتهای خودمختارانهٔ اندیشه و عمل، واجب و صرف نظر ناکردنی دانست. آزادی به دلیل پیوستگی اش با خودمختاری، در آموزهٔ میل تبدیل به جزئی ضروری از خوشبختی می شود و نه صرفاً وسیلهای علّی و مؤثّر برای آن.

می توان مشاهده کرد که در استفادهٔ میل از این مفهوم، و در واقع در استفادهٔ کل سنّت جاری از روسو و کانت تا هومبولت و توکویل از این مفهوم، که در نهایت به رسالهٔ دربارهٔ آزادی هم می رسد، خودمختاری مشخّص کننده مفهومی دووجهی است. برخلاف مفاهیمی از آزادی چون خودخو استگی<sup>۱</sup> که مثلاً در میان رواقیتون رواج داشت، خودمختاری هم از مداخلهٔ دیگران کاستی می پذیرد و هم از نقصانهای درون شخصی (نظیر ضعف اراده، فقدان قوهٔ تخیل، و غیره). آزادیهای لیبرالی کلاسیک نظیر آزادی مشارکت، آزادی اندیشه، و آزادی بیان در نظر میل هم به عنوان اجزای ضروری خودمختاری ارز شمندند و هم به عنوان شرایط ابزاری مفید در راه ارتقای خودمختاری در مجموع. بنابراین، با آنکه آزادی و خودمختاری در واقع ربط درونی به هم دارند، امّا متقابلاً سازنده و به وجودآورندهٔ یکدیگر نیستند؛ ربطی که میل مدّعی می شود میان آنها وجود دارد تا حدّ زیادی با اتّکا بر تجربه قابل تأیید و قابل دفاع است.

یک نکتهٔ دیگر هم لازم است دربارهٔ درک و برداشت میل از خودمختاری گفته شود. در نظر میل، و در نظر اکثر کسانی که با مفهومی مشابه از آزادی عمل سر وکار دارند، خودمختاری شامل عمل کردن بر وفق ارزشها، پروژه، ه، و نقشه ها و طرحهای جاری زندگی است. پس در نظر گرفتن منفعت حیاتی فرد در خودمختاری بعضاً ممکن است به معنای اجازه دادن به او برای تعقیب اهدافی باشد که رسیدن به آن اهداف بر منافع همه عُمری او در کلیّتش لطمه بزند. این نتیجه گیری اجتناب ناپذیر است که فقط با توسّل به مصلحت جعلی قائل شدن اهمیّتی بی اندازه برای منفعتی که هر فرد در خودمختاری دارد می توان با زیرکی از زیر آن در رفت (و البته میل این کار را نمی کند). این مواجههٔ او با پاتر نالیسم خواهم پرداخت، آن را به گونه ای سیستماتیک تر مورد توجّه قرار خواهم داد. فعلاً در این مرحله صرفاً می خواهم خاطر نشان کنم که نقشی که من به مفهوم خودمختاری در استدلال میل در دفاع از آزادی نسبت نقشی که من به مفهوم خودمختاری در استدلال میل در دفاع از آزادی نسبت

<sup>1.</sup> self-determination

فهم است. هرچه باشد، این از ادّعاهای میل است که انسانها نبه با نگاهی به لذَّات آتى، بلكه با تداعيهاى فعلى عملشان با لذَّت و درد است كه به سمت دست زدن به آن عمل می روند. پس در نظر میل، در عین اینکه درست است که خودمختاری فقدان طیفی از تواناییها و رگههای شخصیتی را، که معیار رسیدن به آرزوهایمان است، محسوس میکنند، امّا در عین حال خودمختاری جزئی آرماني از خوشبختي هم هست كه عميقاً در دل طبيعت عمل انساني جاي گرفته است. درست همانطور که امنیّت، هرگاه که از قواعد تبعیّت کنیم، در ضعيفترين شكلش وجود خواهد شد، بر همان نحو خودمختاري نيز، هر گاه انسانها هدفمندانه عمل کنند، [در ضعيفترين شکلش] وجود خواهد داشت. هرچند این اصطلاحات معانی اتوصیفی، عامّ پنهانی دارند، در عین حال در نظریّات و نوشته های میل می توانستند کاربرد کلمات تحصّلی را هم داشته باشند، اگر که او اصطلاح اخودمختاری، را اختیار کرده بود تا با آن از شکلی از آزادی عمل سخن بگوید که آزادی اجتماعی در خدمت آن است. در واقع، این از ادعاهای میل است که، هرگاه شرایط لازم برای داشتن و استفاده از حقّ امنیّت به دست آمد، خو دمختاری هر چه بیشتر جزئی ارزشمندتر از خوشبختی را تشکیل می دهد. البته، بیان ادّعای میل در این شکل لخت و عریان بلافاصله مشکلاتی در زمینهٔ امکان پیش آمدن تضاد میان اقتضانات خودمختاری و اقتضائات امنیت را به ذهن متبادر می کند. زیرا، در عین اینکه این دو منفعت حياتي نبايستي كاملاً از هم متمايز باشند، كَلاً از هم جدايي نايذير هم نيستند. دست کم، سیاستهای متفاوت ممکن است تأثیرات متفاوتی بر خودمختاری و امنيّت داشته باشند، حتّى اكر در جهت ارتقا يا محافظت از هر دو باشند. امّا من بحث دربارهٔ این مشکلات را به فصل پایانی این پژوهش و امیگذارم، که در آن به ارزیابی «آموزهٔ آزادی» در کلیّتش خواهم پر داخت.

گفتم که فایدهگرایی میل پلورالیستی و از نظر ساختار سلسلهمراتبی است.

و طرحی عرضه داشتم از اینکه چگونه منافع حیاتی امنیّت و خودمختاری در اين سلسله مراتب تشخّص مي يابند. حال مي خواهم نشان دهم كه نظريَّهُ منافع حیاتم میل، آنگونه ای که در رسالهٔ درباد، آزادی و فصل پایانی فاید، گرایی عرضه شده است، زمانی که به بحث او در مورد شرایط گریزناپذیر و صرف نظرناکردنی پايداري و ثبات اجتماعي در نظام منطق پيوند خورد، موجّه و معقول و یذیرفتنی می شود. در نظام منطق می بینیم که میل به شیو های شبیه استدلالهای هارت دربارهٔ دمحتوای حدّاقلی قانون طبیعی، در کتاب مفهوم قانون (۱۵ دست به اين استدلال ميزند كه برخي قواعد يا قراردادها براي پايداري و بقاي هر جامعهای صرف نظر ناکردنی هستند. آن کاربردی که واژهٔ اصدمه، در رسالهٔ دربارهٔ آزادی پیدا کرده است مرتبط با قاعده است، زیرا موارد اصلی وقوع صدمه از نظر میل مواردی است که شامل نقض آن دسته از قواعدی می شود که وجودشان برای پایداری و بقای اجتماعی ضروری است. خود میل این مطلب را در فاید. گرایی چنین بیان میکند: «انسان می تواند اشتراک منافعی میان خودش و اجتماعي انساني كه او جزئي از آن است ببيند، به نحوي كـه هـر رفتاری که امنیت جامعه را در کل تهدید کند، برای خود او نیز تهدیدکننده باشد.،۱۶) پیشتر گفتم که هرچند همهٔ جوامع برآورندهٔ خواستها و مقتضیّاتی نیستند که میل در زمینهٔ امنیّت در ذهن دارد، بسیاری از جوامع پاسخگوی این نياز هستند، و فقط شمار اندكي از آنها شباهت به آن جامعة ليبرالي دارند ك. میل در نظر داشت. پس چگونه میل می تواند این دامنه را چنان تنگ کند که فقط جوامعي در محدودهٔ آن باقي بمانند که در آنها شرایط حدّاقيلي قيانون طبيعي برآورده مي شود و مدّعاهاي آزادي مورد توجّه و احترام قرار ميگيرد؟ در آموزهٔ میل، این تنگ کردن دامنه می تواند انجام گیرد فقط به این شرط که پذیرفته شود مدّعاهای تاریخی و روانشناختی مندرج در نظریّهٔ او در مورد انسان دارای پایهٔ منطقی و عقلانی هستند و احتمالاً صادقند. آنچه در فـصل بعدي اين كتاب به بررسي اش خواهم پرداخت همين مدَّعاها هستند. پيش از آنکه بتوانیم نگاهی سودمند به بنیاد تصوّری از انسان که در «آموزهٔ آزادی» میل هست بیندازیم، لازم است نگاهی دوباره به «اصل آزادی» او بیندازیم تا ببینیم آیا توانستهایم از آن ابهامزدایی کنیم و جایگاهش را بدرستی در کل آموزهٔ او معیّن کنیم یا نه.

## ۲. اصل آزادی در آموزهٔ آزادی

«اصل آزادی» به ما می گوید که فقط پیشگیری از صدمه به دیگران می تواند توجيهگر محدود ساختن آزادي باشد. در بخش اول اين فصل، تلاش نسبتاً زيادي به خرج دادم تا مشخّص كنم مفهوم صدمه در اصل ميل چيست. گفتم که بهترین تفسیر از اصدمه به دیگران، می تواند اصدمه به منافع حیاتی دیگران، باشد و منظور از منافع حیاتی همان خودمختاری و امنیّت است. حوز ای از ابهام که در داصل آزادی، هست و من به بحث دربارهٔ آن نیر داختهام، و در اینجا هم بررسیاش نخواهم کرد، از این اذعان گهگداری میل نشأت میگیرد که فقط صدمه به دیگران نیست که می تواند توجیه گر محدود ساختن آزادی باشد، بلکه خطر وارد آمدن چنین صدمهای هم توجیهگر چنین محدودساختنی است. وارد کردن محاسبهٔ احتمالات در کاربرد اصل آزادی دشواريها و مشكلات آنرا بينهايت بيشتر ميكند، امّا من كمان نميكنم اضافه كردن منافع حياتي به خطرافتاده يا مورد تهديد به منافع حياتي صدمهديده به خودی خود نامعقول یا ناموجه باشد. حوزهٔ دیگری از ابهام در اصل آزادی، که ابهامی است که بظاهر دردسرآفرین تر است، ابهام در دو تفسیر متفاوت از این اصل است: تفسیری که آن را اصلی می داند که مجوّز محدود ساختن آزادی را فقط برای پیشگیری از رفتار صدمهزننده می دهد، و تفسیری که آن را اصلی ميداند كه محدود ساختن آزادي را به خاطر پيشگيري از صدمه روا مي دارد. در تفسير نخست، که تفسير سختگيرانهتر و مقيّدتري است، مي توان بحق آزادی فرد را محدود کرد، صرفاً اگر رفتارش به منافع حیاتی دیگران صدمه زده باشد یا آنرا به مخاطره افکنده باشد. در تفسیر دوم، آزادی فرد را بحق می توان محدود کرد، حتّی اگر آنچه انجام می داده است بر هیچکس دیگر تأثیری نمی گذاشته است، فقط به شرطی که چنین محدودساختنی مانع از صدمه رسیدن به دیگران شود. برخی از مفسّران جدید میل گمانشان بر این است که بسیاری چیزها به این برمی گردد که قرانتمان از «اصل آزادی» میل قرانتی باشد که این اصل را اصل رفتار صدمه زننده به حساب آورد یا آنکه اصل عامی برای پیشگیری از صدمه، و بحث و جدل میان این مفسّران ادامه دارد که کدامیک از این قرانتها قرائت مدلَلتر و درست تری است.

من بيشتر متمايلم تا همانند ليونز و برخلاف براون، فـرض را بـر ايـن بگذارم که درک خود میل از این اصل بر اساس پیشگیری از صدمه بوده است و نه بر اساس رفتار صدمهزننده، امّا چندان دلبستهٔ استدلال در جهت ایس تفسير نيستم. (١٧) اين بحث و جدل وارد بطن مشكلاتي كه ما در توضيح و تشريح «آموزهٔ آزادی» ميل داريم نمي شود. بنا به هر دو تفسير، اصل آزادي آشکارا محدود ساختن آزادی به خاطر رفاه و سعادت را منع میکند، و مسئله و مشکل اشتقاق چنین اصلی از فایده همچنان همان مسئله و مشکلی است که من در فصل نخست این کتاب مطرح و مشخّص کردم: چگونه «اصل فاید،» مي تواند مؤيّد اختيار كردن حكم اندرزيني باشد كمه ارتقاى خوشبختي را به عنوان دلیلی برای عمل در مواردی که محدود ساختن آزادی مطرح است از حيّز انتفاع ساقط ميكند؟ و باز، تضادّ ميان بيشينه كردن يك ارزش و توزيع منصفانهٔ آن، که من به عنوان مشکل بزرگ دیگری برای آموزهٔ میل مشخص کردم، بر سر راه هر دو قرائت از اصل او قرار می گیرد. به نظر می رسد که این مشکل بر سر راه قرائت سهل گیرانه تر از این اصل همچون اصلی پیشگیریکننده از صدمه بزرگتر باشد، امّا به هر صورت در برابس قرائت سختگیرانه تر نیز مشکل بزرگی است. عرضهٔ اصل میل به شکل سهلگیرانهاش این مسئله و

مشکل بدیهی را پیش می آورد که کمهزینه ترین استراتژی برای به حداقل رساندن صدمه ممكن است منصفانه ترين استراتژی نباشد: اين به ياد ما می آورد که استراتژیهای منفی فایده گرایانه در مورد به حداقل رساندن صدمه (يا درد) لزوماً منصفانهتر از استراتيژيهاي مثبت در زمينهٔ بيشينه كردن خوشبختی یا منفعت نیستند. امّا حتی قرائت سختگیرانه تر از این اصل هم همين مشكل را پيش روي ما مي نهد. زيرا، حتّى در اين قرائت، يک صدمهٔ بسيار کوچک ممکن است به نظر خسران بزرگی بر آزادی را توجیه کند، و اين خسران ممکن است توزیعی بس نامتعادل و نامتوازن داشته باشد. مسلماً، قرائت سختگیرانه و مقیدتر از داصل آزادی، در مقام حاصل رفتار صدمهزنند. این مزیّت بزرگ را دارد که، جز در مواردی که صدمه به دیگران مطرح است، همهٔ انسانها از همان حقّ بیشینه نسبت به آزادی برخوردارند. داصل آزادی، تا جایی که دلیلی برای محدود کردن آزادی تا زمانی که مسئلهٔ صدمه به دیگران ييش مي آيد نمي بيند، ييش فرضش همان اصل ليبرالي كالاسيك تجويز بیشترین آزادی برابر ممکن است. زیرا، اگر این اصل پذیرفته شود، هیچ فردی آزادي ديگري را محدود نخواهـد کرد مگر آنکـه تـوجيهي بـراي چـنين محدودساختنی بر اساس پیشگیری از صدمه داشته باشد. امّا زمانی که از سدّ و مرز پیشگیری از صدمه درگذشتیم، محدود کردن آزادی در اصل و اساس مجاز می شود، و آنچه تاکنون گفته شده به ما نمی گوید که باید توزیع منصفانهٔ محدوديّتها را هدف قرار دهيم. يس، حتّى در قرائت سختگيرانه و مقيّدتر، بار دیگر، زمانی که از سد و مانع برپاشده در برابر استراتژیهای عادی بیشینه کنند. درگذشتیم، رقابتی میان فایده و انصاف درمیگیرد. و سرانجام، من گمان میکنم که فرقی نمیکند کدامیک از دو تفسیر را اختیار کنیم چون به هرحال مشکل یافتن منشأیی فایدهگرایانه برای اصل میل بدین ترتیب حل نمی شود. آنچه تا بدينجا دربارة تفسير صدمه براساس لطمه به منافع حبياتي عرضه داشتهایم ممکن است پذیرفته شود، امّا در عین حال خود اصل آزادی، رد و

انکار شود. زیرا ممکن است شخص قبول داشته باشد که امنیّت و خودمختاری مهمترین منافع انسان و شایستهٔ قرار گرفتن در رد،ای برتر از سایر منافع انسان هستند، امّا در عین حال حتّی به چنین محدودیّت آشکارا ضعیفی بر مؤثّر ترین استراتژی برای حفاظت و ارتقای این منافع، آنگونهای که داصل آزادی، به وجود می آورد، رضایت ندهد. پس ما چه تفسیری سهل گیرانه و چه تفسیری سختگیرانه از اصل آزادی ارائه دهیم، باز مشکل اصل آزادی این است که همچنان نیازمند منشأیی فایده گرایانه است، و حتّی اگر چنین منشأیی هم برای آن یافته شود، باز به نظر می آید که نیازمند اصل تکمیلی مستقلی در زمینهٔ توزیع است. چگونه باید این مسائل و مشکلات را حل کرد؟

نخستین حلقه در زنجیرهٔ ارتباطاتی که «آموزهٔ آزادی» میل متکی بدان است حلقهٔ رابط میان حفاظت از منافع حیاتی و رعایت حقوق اخلاقی است. تکلیف شاقی که میل در فصل پایانی فاید، گرایی به عهد، گرفته است نشان دادن این است که حقوق اخلاقی خود پایه در منافع حیاتی دارند و عدالت خود با حفاظت از حقوق اخلاقي مرتبط است. بايد به شكلي گذرا متذكّر شويم كه میل روشن نمی کند که آیا اقتضانات عدالت با حفاظت از حقوق به طور کامل برآورده مي شود يا نه، و از زير بار اين سؤال شانه خالي مي كند كه آيا الزامات عدالت ممکن است در مواردی تحتالشّعاع دیگر الزامات اخلاقی قرار گیرد یا نه. من این مشکلات را در بخش بعدی همین فصل در بستر نظر میل دربارهٔ انصاف در آموزهٔ آزادی مورد بحث قرار خواهم داد. امّا جدا از این پیچیدگیها، استدلال میل در فصل آخر فایده گرایی این است که فایده اقتضا می کند که اصلی شبه مطلق در زمینهٔ رعایت حقوق اخلاقی اختیار کنیم. در فاید،گرایی حقّ اخلاقيي كه معيّن مي شود و به شكل محوري تصديق مي شود ريشه در علاقه به امنیّت دارد، حال آنکه در رسالهٔ درباد، آزادی گفته می شود که در میان منافع حیاتی این خودمختاری است که جنبهٔ محوری دارد. امّا در هر دو متن روشن است که استدلال میل این است که خود فایده اقتضا میکند اصل قیدگذار جانبی وزینی (امّا نه بینهایت وزینی) در زمینهٔ حـفاظت از حـقوق اخـلاقی اختیار شود.

اینکه این اصل قیدگذار جانبی همان «اصل آزادی» است فقط در صورتی نتيجه مي شود كه آمادگي آنرا داشته باشيم كه نظريَّه منافع حياتي را به عنوان نظریّهای معتبر بپذیریم. بر همین وجه، «اصل آزادی» فقط در صورتی می تواند پایه در منافع حیاتی داشته باشد که حاضر باشیم ببذیریم که استراتژیهای مستقیم برای افزایش و ارتقای رفاه خودشکن هستند. در اینجا به نظر می رسد میل میخواهد میان اصولی که قید و بندها و محدودیّتهای اطّلاعی بر ملاحظات تحميل ميكند كه بايد در تأمّل عملي به حساب آوريم و ساير اصول اساسی تر تمایزی قائل شود، یعنی همان کاری که آ.ک. سن میکند.(۱۸ اگر درباد، آزادی و فاید، گرایی را با هم در نظر آوریم، به نظر می رسد استدلال او اين باشد كه بهترين راه حفظ و ارتقاى منافع حياتي اين نيست كه مستقيماً در جهت حصول اين هدف حركت كنيم. بهترين بخت ما براي اين كار تـوسل به استراتژی متجسّم و مندرج در داصل آزادی، است استراتیژی کاستن از آزادی فقط در مواردی که منافع حیاتی دیگران به مخاطره می افتد. امّنا این «اصل آزادی» در کل «آموز» آزادی» چگونه جلو،گر می شود؟ اگرچه من تـا بدانجا پیش نرفته ام که ادّعا کنم «اصل آزادی» کل باقیماندهٔ نظریّهٔ عدالت میل را پیش فرض قرار می دهد، امّا می خواهم بگویم که معنای پیشگیری از صدمه در بحث از منافع حیاتی و حقوق اخلاقی ارانه میشود که میل در فصل یایانی فايد.گرايي انجام مي دهد و مبناي آنرا حفاظت از منافع حياتي و حقوق اخلاقی میداند. اگر بپذیریم این پیوند در نوشته های میل قابل فهم و قانعکننده است، می توانیم یا در راه فهم این مطلب بگذاریم که چگونه میل می توانسته است محدود کردن سیاست فایده گرایی به پیشگیری از صدمه، و محدود کردن پیشگیری از صدمه به لطمه به منافع حیاتی را به عنوان استراتژیهای قابل دفاع بر اساس فایده گرایی در نظر آورد. درواقع، علقهٔ اصلی در فایده گرایی غیرمستقیم میل این است که فایده گرایی غیرمستقیم منجر به مفهومی از عدالت می شود که دقیقاً بر همین اساس از آن دفاع می شود.

ییش از آنکه بکوشم بهگونهای سیستماتیکتر حلقههای ارتباطی «اصل آزادي، را با نظريَّهٔ عدالت ميل تكميل كنم، جا دارد با يك ايراد عامَّ بر درستي و صحّت اخلاقي نظريّة ميل مواجه شوم كه به نظر من براحتي مي توان نشان داد که ایرادی مبتنی بر درکی ساده است. این ایراد، که براون با وضوح و قدرت آنرا مطرح کرده است، این است که دما وظیفه داریم به کمک سایر افراد بشتابيم، وظيفهاي كه فراتر از صرفاً اجتناب از صدمه زدن به آنان است؛ و انجام دادن اين وظيفه در مقام شهروندان و ماليات دهندگان مي تواند از ما خواسته شود؛ واصل اساسی میل جایی برای چنین درخواستهایی نمی گذارد. ۱۹۱۴ ایراد براون را حتّی آنهایی هم تکرار میکنند که قرائت او از ۱۰ اصل آزادی، را براساس رفتار صدمهزننده نمى پذيرند؛ زيرا مگر ما وظايفي اخلاقي بر عهده نداریم که فراتر از صرفاً پیشگیری از صدمه است و عملاً دامنهاش به کمک کردن و نفع رساندن به دیگران می رسد؟ حال من در اینجا به بر رسی مواردی نمى پردازم كه انجام ندادن عملى خود مى تواند صدمه آور تلقّى شود، مواردى که خود میل بدانها پرداخته است و کانون اصلی حملهٔ منتقدانش هم نیست. گذشته از موارد دارای فوریّت یا نیکوکاری، کاملاً می توان این را ام مطلوب، با حتّى از نظر اخلاقي تكليف به حساب آورد، كه ما به افراد كـمك كـنيم تـا حداکثر استفاده را از زندگی شان ببرند. آیا «اصل آزادی» در تمامی مواردی که این کمکها کمکهای نیکوکارانهٔ داوطلبانه نیستند سد راه رساندن چنین كمكهايي نمي شود؟ آيا «اصل آزادي» تمام كوششهاي مؤسّسات دولتي يا حکومتی برای کمک یا نفع رساندن به افراد را در مواردی که پیشگیری از صدمه مطرح نيست محكوم نمىكند؟

بسیار جالب است که در این مورد بهملاحظات میل در فصل آخر درباد. آزادی توجَه کنیم: من بعث دربارهٔ یک رشته سؤال مربوط به حدود مداخلهٔ دولت را به ختم مقال گذاشته ام، سؤالاتی که گرچه به موضوع «رساله» ربط نزدیکی دارند، اممّا دقیقاً در محدودهٔ موضوع آن قرار نسمی گیرند. این سؤالات مربوط به مواردی هستند که دلایل علیه مداخلهٔ دولت ربطی به اصل آزادی ندارند؛ مواردی که مسئله مربوط به محدود کردن اعمال افراد نمی شود، بلکه مربوط به کمک رساندن به آنهاست. سؤالی که پیش می آید این است که آیا دولت باید کارهایی را که به نفع شخصی افراد است به انجام برساند یا اسباب انجام آن کارها را فراهم آورد یا آنکه افراد را به حال خود بگذارد تا به صورت فردی یا داوطلبانهٔ جمعی آن کارها را به انجام برسانند.

حاصل بسیار مهم این قطعه نوشته این است که دلایلی که علیه مداخله اقامه می شود از داصل آزادی، به دست نمی آید، بلکه از ملاحظات دیگر، ملاحظات گسترده تر مبتنی بر مصلحت عام، به دست می آید. میل در ادامهٔ بحثش می گوید علی القاعده بهتر این است که افراد در پیشبرد امورشان به حال خود واگذاشته شوند بی آنکه دولت یا حکومت به کمکشان بشتابد، زیرا نوعاً این کمکها تأثیری خنثی کننده و فلج کننده بر قوة ابتکار و تکاپوی آنان می گذارد. اما این ملاحظات مبتنی بر مصلحت در جهت منع تقریباً مطلق آقدام مثبت دولت برای نفع رساندن یا کمک نیست و هرگز در رسالهٔ دربارهٔ آزادی به این ملاحظات مبتنی بر مصلحت در جهت منع تقریباً مطلق می گذارد. اما این ملاحظات مبتنی بر مصلحت در جهت منع تقریباً مطلق می گذارد. اما این ملاحظات مبتنی بر مصلحت در بهت منع تقریباً مطلق می کند و در جای خود در اصول اقتصاد سیاسی به تفصیل از آن دفاع می کند، طبق تصریح خود میل نوعی نتیجه گیری بر اساس مصلحت است، قاعدهای خطاپذیر و تجربی که به کاربستنش بستگی به زمان، مکان، و شرایط دارد. خلاصه، این قاعده به هیچوجه آن حالت مؤکل و قوت و قدرت داصل آزادی، خطاپذیر و تعربی که به کاربستنش است مصلحت است، قاعدهای اقتصاد سیاسی میان استفادههای حکمی' و غیرحکمی' از اقتدار دولت قمائل میشود به یاد آوریم:

بايستي از تميز ميان دو نوع مداخلهٔ دولت بياغازيم، كه گرچـه مـمكن است مربوط به یک موضوع باشند، امّا ماهیّت و عوارضشان تفاوت عظیمی دارد، و برای توجیه نیازمند انگیز دهایی با درجات بسیار متفاوتی از ضرورت و میرمیّت هستند. مداخله ممکن است به حد میهار کے دن عاملیّت آزاد افراد بر سد. دولت ممکن است همهٔ اشخاص را از دست زدن به بعضي كارها نهى كند؛ يا از دست زدن به آن كارها بدون مجوّز دولت بازدارد؛ یا ممکن است انجام بعضی کارها را یا شیوه بخصوصی در انجام کارها را، که به اختیار افراد است کیه انجامشان دهیند یا از انجامشان سر باز زنند به آنها تجویز کند. این مداخلهٔ حکمی دولت است. مداخلهٔ دیگر ی هست که حکمی نیست: زمانی که دولت به جای صدور حکمی و تنفیذ آن با تعیین مجازات، به شیوهای متوسّل می شود که کمتر دولتها بدان رجوع میکنند. شیوهای که می توان استفادههای بزرگی از آن کرد، و آن راهنمایی کردن و اطِّلاعرسانی است؛ یا زمانی که دولت، در عین آزاد گذاشتن افراد برای استفاده از امکاناتشان در جبهت هبر چیپز مربوط به منافع عامً، بي أنكه كارش تداخلي با كارهاي أنبها يبيدا كند. صرفاً مسئله را به امید آنها رها نسمی کند، و در کسنار تیر تیباتی کسه آنسها دادهاند، خودش هم مؤسّسهای برای تعقیب همان اهداف تأسیس م کند... حتَّى از همان نظر اوّل پيداست كه محدود، كاربست مشروع نوع حكمي مداخلهٔ دولت بسیار محدودتر از آن نوع دیگر مداخله است. [مداخـلهٔ حکمی] در هر مورد و در هر صورت نیازمند ضرورت قویتری است تا موجّه باشد؛ حال آنک در بخشهای زیادی از زندگی انسیان چنین مداخلهای باید بی هیچ ملاحظه و قید و شرطی حذف شود. (۲۱)

2. non-authoritative

1. authoritative

پس عاملیّت حکمی دولت اساساً نهیکننده یا اجبارکننده است و مشتمل بر محدود کردن آزادی است، حال آنکه اقدام و عمل غیرحکمی هیچ اجبار یا محدود کردن آزادی را دربر ندارد، الا آنچه برای بالاتر بردن درآمدهای دولت ضروری است. نظر من در اینجا این است که میل "اصل آزادی" را صرفا برای کنترل آنچه پیشتر اقدام «حکمی» دولت خوانده است پیشنهاد میکند و این اصل در مورد اقدامات دیگر دولت در جهت نفع دیگران یا صرفا پیشگیری از صدمه رسیدن به آنان، در مواردی که آن اقدام دربرگیرنده تجاوزی به آزادی، سوای ضرورت بالاتر بردن مالیاتها، نیست، ساکت است. پس هیچ ناقضی در این نیست که میل ابتدا در اصول اقتصاد سیامی طیف وسیعی از فعالیّتهای مطلوب دولتی را معیّن میکند که ربطی به پیشگیری از صدمه ندارند و بعد «اصل آزادی» خودش را مطرح و پیشنهاد میکند. زیرا «اصل آزادی» صرفاً مربوط به محدودسازی آزادی است و دیگر فعالیّتهای دولت از هر نوع آنرا نقض نمیکند، البته به شرطی که این فعالیّتها بیرون از حوزهٔ حکمی باشند.

## ۳. فایده، عدالت، و شرایط همکاری اجتماعی در آموزهٔ آزادی

در همان آغاز این جستار، من به مواجهه با ایرادی اساسی در مورد امکان پرداختن هرگونه نظریّهٔ فایدهگرایانه در مورد حقوق اخلاقی پرداختم. چگونه اعتقادی محکم به حقوق اخلاقی فرد می تواند با تأیید و تصدیق ادّعاهایی همزیستی داشته باشد که رفاه همگانی را در درجهٔ اوّل اهمیّت قرار می دهند؟ هر چه باشد، عموماً فرض را بر این میگذارند که حقوق اخلاقی نسبت به رفاه عمومی دست بالا را دارد ـ یا به عبارت دیگر، حقوق اخلاقی است که محدودیّتهایی اخلاقی برای پیجویی فایده را معیّن میکند. خود میل در فصل پایانی فایده گرایی اشارهای به مسئله دارد: «پس، به تصوّر من، داشتن حقّی به منزلهٔ داشتن چیزی است که جامعه باید از منِ صاحبِ حق برای تملّک آن دفاع کند. اگر ایرادگیرنده در ادامهٔ سخنش بپرسد، چرا جامعه باید چنین کند؟ پاسخی جز این برایش ندارم که به خاطر فایدهٔ عمومی.»۱۲۲۱ با این توانآزمایی اساسی چگونه باید مقابله کرد.

می توان با این ایراد مقابله کرد، اگر که حق با میل باشد که فرض را بر این میگذارد که توسّل مستقیم به فایده نتیجهای خودشکن دارد، و اگر این استدلال او در حمایت از این ادّعا محکم و متین باشد، که این نتیجهٔ خودشکن توجیهی فایده گرایانه برای اختیار کردن اصل قیدگذار جانبی در مورد محدود کردن آزادی در جامعهای متمدّن فراهم می آورد. فقط در صورتی می توانیم بگوییم که این اصل قیدگذار جانبی همان اصل آزادی است که حاضر باشیم درک و تصوّر میل از طبیعت بشری را معتبر بدانیم.

همانگونه که پیشتر گفتم، آشکار است که اگر اصل آزادی را چنان تفسیر کنیم که مانع هرگونه محدود کردن آزادی جز در مواردی باشد که احتمال رسیدن صدمه به منافع حیاتی (و بنابراین نقض حقوق اخلاقی) وجود دارد، آنگاه، بر همین اساس، مداخله در جهت محدود کردن آزادی برای نفع رساندن به عدّهای به هزینهٔ عدّهای دیگر ممنوع خواهد بود. این درخواست که حقوق اخلاقی امنیّت و خودمختاری متساویاً توزیع شوند چیزی بر اصل آزادی اضافه نمیکند، زیرا اصل آزادی (برخلاف اصل فایده) عملاً چنین چنان تفسیر کنیم که اصل قیدگذاری جانبی باشد که ایجاد موازنه میان منافع چنان تفسیر کنیم که اصل قیدگذاری جانبی باشد که ایجاد موازنه میان منافع آزادی از اصل فایده ای نشان داد که اصل آزادی از اصل فایده ای نشان داد که اصل موان نشان داد که اصل آزادی از اصل فایده ای نشأت میگیرد که پیامدهای بیشینه کردن آن را من مورد اعتراض قرار نداده ام؟ نظر میل در این مورد نباید مورد تردید قرار گیرد. او در نظر تورنتون دربارهٔ کار و ادتاهای آن تأکید میکند:

ظاهراً آقای تورنتون قبول دارد که خوشبختی همگانی معیار فیضیلت اجتماعی است، امّا قبول ندارد کیه معیار وظیفهٔ ایتجابی ــعـدالت و

بيعدالتي در معناي دقيق آن-است: و ايشان تصوّر م كنند كه قائل شدن به تمایز میان دو اندیشه است که آموزهٔ او را از آموزهٔ اخلاقتون فایده گرا متفاوت میکند. امّا درواقع چنین نیست. اخلاق فـایدهگـرایـانه کـاملاً تفاوت و تمایز میان دو حوزهٔ وظیفهٔ ایجابی و فیضلت را به رسمیّت میشناسد، امّا میگوید معیار و قاعدهٔ هر دو منافع همگانی است. پس از نظر فايده گرايان تمايزي كه مطرح است بدين قرار است: \_اعمال فراوان، و فراوانتر از آن گذشتهایی، هست که دست زدن و تن دادن بدانها چندان برای رفاه و آسودگی همگانی ضروری است که مردم را باید به اجبار قانون یا فشار اجتماعی بدانها واداشت. این اعمال و گذشتها وظیفه را به وجود مي آورند. بيرون از اين داير و انواع گوناگوني از حالات هست که در آنها اعمال انسانی مسبّب یا مانع رسیدن خیری به همنوعانشان است. امًا در کلّ برای نفع همگانی لازم است که در این موارد آزاد گذاشته شوند، و فقط با ستایش و شرف و افتخار تشویق به انجام آن کارهای خیری شوند که منافع حاصل از آنها برای فرد عامل انگیزهٔ کافی بیرای اقىدام در آن موارد بـه آنـها نـمىدهد. ايـن حـوزهٔ گستردهتر حـوزهٔ «شایستگی» یا «فضیلت» است. (۲۲)

بار دیگر، میل در اوگوست کنت و پوزیتیویسم، در همان قطعهای که بخشی از آنرا قبلاً نقل کردم، می نویسد:

بر هرکس فرض است که دنبال کردن هدفهای شخصیاش را محدود به محدودهای سازگار با منافع اساسی دیگران کند. اینکه مرزهای ایس محدوده چیست، چیزی است که علم اخلاق باید معیّن کند؛ و نگاه داشتن افراد در این محدوده. وظیفهٔ اصلی و بجای مجازات و سرزنش اخلاقی است... وظیفهٔ اصلی و بجای این احکام کیفری تحمیل رفتار ضروری بر هرکس برای دادن بخت و فرصت عادلانهای به همهٔ کسان دیگر است: رفتاری که عمدتاً شامل صدمه نرساندن به دیگران است، و نه در ممانعت از انجام هر کاری که بیصدمه رساندن به دیگران خیر و نفعی به خودشان میرساند.۱۳۴۱

همان تکلیفی که بر دوش هر فردی در حالت طبیعی هست که به خاطر خیر و نفع خودش شرّی به دیگری نرساند، همان تکلیف را هم جامعه نسبت به هر یک از اعضایش دارد. اگر فرد به هر یک از همشهریانش صدمه ای برساند یا تعدّی بکند، عواقب آنچه آنان مکلّفند در دفاع از خویش انجام دهند بر عهدهٔ خود او خواهد بود؛ امّا حالت دیگر آن است که دولت به وظیفه اش عمل نکند، یعنی به بهانهٔ انجام کاری خیر برای جماعت در کلیّتش، فرد را به چنان حالتی دراندازد که در کلّ آن فرد از زیستن تحت حاکمیّت آن دولت زیان ببیند، و آن فرد وضعش بهتر شود اگر که اصلاً دولتی در کار نباشد. این حقیقتی است که در نظریّه های قرارداد اجتماعی و حقوق بشر به شکلی کلّی و مبهم و خام و نیرورده مطرح بوده است.

این قطعه نوشته ها در معرض تفاسیر و تعابیر گوناگون هستند، امّا برخی مدّعاها از خلال این حرفها کاملاً عیان هستند. ظاهراً میل اصول اخلاق عملی نظیر «اصل آزادی» خودش را تا حدودی برای معیّن کردن شرایط هـمکاری اجتماعی مفید می یابد. «اصل فایده» خود برای ایفای نقش اصلی عـملی و عمومی نامناسب دانسته می شود، اولاً به دلیل خصلت ارزش شناختی اش، و ثانیاً به دلیل اینکه این اصل می تواند خواسته هایی را بـر اعـضای جـامعه اش

<sup>1.</sup> George Cornewall Lewis

<sup>2.</sup> The Use and Abuse of Political Terms

تحمیل کند (و فدا کردن منافعی حیاتی را از آنان بخواهد) که آنها چارمای جز این نداشته باشند که چنین خواسته هایی را نامعقول بیندارند و در نتیجه این خواستههای تحمیلی ثبات وحدت اجتماعی را بر هم بزنند. در نظر میل هم، درست مثل راولز، اصلى كه شرايط همكاري اجتماعي را مقرّر ميكند به دليل برخي واقعيّتهاي عامً مربوط به طبيعت بشري از اعتبار ساقط خواهد شد اگر که نتواند نوعی ثبات اجتماعی و حسّ وفاداری نسبت به نهادهای عـمومی به بار آورد. حدسی که میل می زند این است که در حالی که «فایده» بدین ترتيب از اعتبار ساقط می شود، ۱ اصل آزادی، از ايس آزمون سربلند بيرون می آید (و می توان نشان داد که این اصل از بسیاری جهات دیگر هم ضامن سعادت است). بر همین اساس است که میل داصل آزادی، را به عنوان نوعی قيد بيشينه كننده در سياستگذاري توصيه مي كند. اگرچه خود ميل نمي توانست نظرش را چنین بیان کند، اما شهود نهفته در بیان و حکم میل این است که در جهانی که سیاستگذاری با قید داصل آزادی، مقیّد می شود حدّ حداکثر فایده بيشتر از آني خواهد بود كه مستقيماً و بدون قيد و بند به دنبال فايده برويم. اندیشه و تصوّر چنین قید بیشینه کنندهای ممکن است به نظر مشکل یا حتّی پارادوکسی بیاید، امّا تصوّر آن ناساز نیست و اگر بپذیریم که هر نوع دنبال كردن مستقيم خوشبختي خودشكن است، اين انديشه و تصوّر قابل قبول و يذيرفتني مي شود.

مهم است که کاملاً روشن کنیم که چه اذعاهایی در این قطعات و قطعات مشابه وجود ندارد. میل نمیگوید که اجبار فقط و فقط زمانی موجّه است که هدف آن ناکام گذاشتن اجباری دیگر باشد. او در اینجا از سیاستی حسمایت نمیکند که اصل حاکم بر آن این است که آزادی را فقط به خاطر آزادی می توان محدود کرد؛ او در اینجا تلویحاً، و در رسالهٔ درباد، آزادی آشکارا، می پذیرد که آزادی فردی را می توان بحق به خاطر پیشگیری از صدمه محدود کرد. و باز، با آنکه میل سیاستهایی را که در نتیجهٔ آن وضع فرد بدتر از آن می شود که در حالت آنارشي طبيعي خواهد بيود رد ميكند، و حتّى در مواردي هم كه بهاحتمال معقول این سیاستها سرجمع بیشینهای از رفاه را پیش خواهند آورد چنین میکند، اما به هیچروی معتقد نیست که حقوق اخلاقی انسان نقضناپذیرند. رابرت نوزیک در جایی که امتناع از نقض حقّی اخلاقی امکان به بار آوردن فاجعهای اخلاقی را در پی داشته باشد به تردید می افتد، (۱۲۶ و آموزهٔ راولز آشکارا تخطّی به آزادی به نام عدالت را می بذیرد. [۱۷] امّا در مقابل استدلال میل این است که اصولی نظیر «اصل آزادی» او اصولی عامً و عملی براي ارزيابي سياستهايي هستند كه افراد به عنوان خط مشي اختيار ميكنند در عین اینکه میدانند جانبداری مداومشان از منافع خودشان مخل هرگونه توسّل مستقيم به «فايده» در مقام اصلي است كه بتواند وحدت اجتماعي پايداري را دوام بخشد. از اين جهت آموزه ميل شبيه فايدهگراييهاي مبتني بر تعاوني است که ريگان به عنوان يگانه شکل پيامدگرايي که برابري و استقلال متقابل اشخاص اخلاقي را در عمل براي رسيدن به ييامدها و مقاصد به رسمیّت می شناسد تبیین و از آنها دفاع کرده است. (۲۸) «آموزهٔ آزادی» میل جنبهٔ کانتی و راولزی هم دارد، از این جهت که شرایطی که برای همکاری اجتماعي طلب ميكند شامل حفاظت از منافع حياتي هم مي شود كه از نظر او شرط حداقُل براي وحدت اجتماعي پايدار است، امّا ارتـقاي ايـجابي رفـاه اجتماعی را از طُرُقی که به محدود کردن آزادی بینجامد نمی پذیرد. «آموزه آزادی، این جنبهٔ کانتی و راولزی را دارد، امّا حدّی برای آن هست، و آن حدّی است که «اصل آزادی» که جزئی از «آموزهٔ آزادی» است مقرّر می دارد، بدین ترتيب که دستاندازي به آزادي را فقط در مواردي مجاز مي دارد که اين دستاندازي حفاظت از حقوق اخبلاقي را تسهيل كند با در روايت محدودکنندهٔ این اصل، فقط در مواردی که از عدم تجاوز تخطّی شده است. آموزهٔ میل حتّی اگر نوعی فایدهگرایی حقوق را مجاز بدارد. [۲۱] جز در موارد افراطي، فروگذاشتن حقوق در مقابل ساير مزايا را منع ميكند. باز این سؤال برجای مبانده است کیه آییا «آمیوزهٔ آزادی» نیبازمند «اصبل انصاف هم هست و جایی برای آن دارد؟ ـ اصلی که متمایز و مستقل از ۱۰صل آزادی» است. به احتمال زیاد، میل زمانی که میگوید سهم هر فرد از «زحمات و فداکاریها در راه دفاع از جامعه یا اعضای آن، بایستی بر اساس داصلی منصفانه، معيّن شود، [٣٠] اشاره به اصلي از اين دست دارد. ظاهراً به قدر كافي آشکار است که «آموزهٔ آزادی» اگر چنین اصلی را در خود جای نداده باشد نیرویش برای آنکه راهنمای عمل قرار گیرد ناکامل خواهد بود، امّا میل در هیچ جا راهنمایی در اختیار ما نمیگذارد که چارچوب اصل انصاف، را چگونه بايد معيّن كرد. ميل نيازمند حكمي اندرزين است كه به ما بگويد چه مقدار آزادی را می توان با چه مقدار پیشگیری از صدمه تاخت زد. نامنصفانه است اگر بگوییم «آموزهٔ آزادی» اصلاً هیج راهنمایی در این حوزه نمی کند. «آموزهٔ آزادی، دستاندازی به منافع حیاتی، و از جمله خودمختاری، را منع میکند، مگر برای پیشگیری از فاجعه، و بدین ترتیب از حدّاقل رفاه همگانی در همهٔ شرایط عادی حفاظت می کند. و باز، در حفاظت از نفع حیاتی خرودمختاری، داصل آزادی، خرود درجهای از برابری را، تا جایی که خودمختاری نافی سلطه است، در حفاظ خبود قبرار می دهد. آری، اینها راهنماها یا هادیهای قاطعی نیستند، امّا احتمالاً میل گمان مرکز ده است اصل انصافش را در واقع نمي توان خيلي بدقّت بيان كرد. واقع امر هر چه باشد، اين یک نکته روشن است که میل خود را موظّف و متعهّد می دید که به اصل انصافی از این دست به صورت اصل اشتقاقی دیگری از فایده بپردازد. اگر من در این نکته بر خطا نباشم که «اصل آزادی، را بخشی اصلی از نظریة اساسی عدالت ميل به حساب مي آورم، پس داصل انصاف، تعريف نشده ميل در اين نظریّه باید به صورت اصلی مکمّل ۱۱ صل آزادی» و متمّم ۱۱موزهٔ آزادی» به حساب آبد.

پس ظاهراً بدین ترتیب «آموزهٔ آزادی» احکام اندرزین دیگری جز «اصل

فايده، و «اصل آزادي، را هم دربر مي گيرد، امّا از اين اصول اضافي، مانند «اصل آزادی»، بر این اساس دفاع می شود که اصولی مشتق از خود «فاید» هستند. سواي حكم اندرزين (بياننشده) دربارهٔ انصاف، كه ذكرش كردم، گواهیهای بسیاری هست که به ما میگوید میل پیشگیری از صدمهای را که اصل آزادی روا می دارد چونان مشخّص کننده مرزهای تکلیف اخلاقی در نظر می گیرد. بنابراین ما اولاً داصل آزادی، را داریم که اصل راهنمای عدالت است. و از منافع اساسی حفاظت میکند (منافعی که بتنهایی بنیان حقوق اخلاقی هستند)، البتّه جز در مواردي كه ياي صدمه به ديگران در ميان است، و ثـانياً گزارش فایدهگرایانهٔ منفی از تکلیف اخلاقی را داریم که صرفاً با پیشگیری از صدمه ربط پيدا ميكند. در مواردي مانند مداخله دغير حكمي، كه عمل دولت را می توان کمکی برای فعالیّتهای ارزشمند و کارهای جسورانهای در نظر گرفت که هیچ هزینهای بار آزادی نمیکنند، و این کارهای جسورانه بر مبنای پیشگیری از صدمه هم قابل توجیه نیستند، میل خود را موظّف می بیند که چنين فعاليتهاي دولتي را شبيه اعمال نيكوكارانه شخصي داوطلبانه بداند، يا به عبارت ديگر، عمل نيكوكارانة انتخابي بسته به مصلحتي كه هيچ تكليف اخلاقي معيّني آن را الزامي نمي كند.

در نوشته های میل نه فقط در مورد این مسئله که آیا ارزیابی اخلاقی همیشه صرفاً مربوط به تکلیف اخلاقی است یا نه (که پیشتر متذکّرش شدم)، بلکه در مورد این مسئله هم که آیا مقتضیّات عدالت با حقوق اخلاقی هم دامنه است یا نه ابهامهایی وجود دارد. در مواردی به نظر می رسد که میل مایل است رفتار اخلاقی را به تکلیف اخلاقی، تکلیف اخلاقی را به مقتضیّات عدالت، و خود عدالت را به حفاظت از حقوق گره بزند، امّا چنین چیزی نمی تواند سازگارانه بیانگر نظر حساب شده او باشد. زیرا، سوای این واقعیّت که در برخی موارد او اعمال ماورای وظیفه را از نظر اخلاقی قابل ستایش توصیف می کند، چنانکه همه می دانند او در فاید، گرایی میان تکالیف «کامل» و «ناکامل»

تميز قائل مي شود ١٢١١ و نيكوكاري راجز و تكاليف اخلاقي به شمار مي آورد، امّا نه تکليفي از نوع «کامل» که از عدالت صادر شده باشد. و باز، به نظر مي رسد میل میخواهد به «اصل انصاف»، که من پیشتر سعی کردم روشنش کنم، در مقام مشخص كنندة يكي از مقتضيّات و الزامات عدالت بيردازد، امّا تفسيري که از آن به دست می دهد به صورت موجّه و قانعکنندهای آنرا به حفاظت از حقوق ربط نمیدهد، زیرا نقض آن نوعاً صدمهای به منافع حیاتی افراد معیّن نميزند (حتّى در مواردي كه اين نقض شامل لطمه به نهادها يا ورزشهاي عمومی بیشگیریکننده از صدمه باشد). (۱۳۳] آنچه میل در این موارد برای گفتن دارد همواره روشن و منطقي و سازگار و قانعکننده نيست، امّا در عين حال به هیجروی بدیهی نیست که این نقصانها در آموزهٔ او نقصهای مهلکی بدید مى آورند. آموزه ميل از تلفيق اين ادْعاها شكل گرفته است كه درست است كه فقط صدمه بهمنافع حياتي است كه ميتواند توجيه كنندة ايجاد هرگونه محدودیّت بىراى آزادى باشد، امّا نىفع عمومى حكم مىكند آن دسته از سیاستهای پیشگیری از صدمه انتخاب شوند که کمترین هـزینه را از بـابت آسیب رسیدن به منافع حیاتی در بر دارند. اد عاهای من این است که ادعای نخست بەنحوى قابل درك بەآن گزارشى از عدالت كە برحسب فايدەگرايى در فصل آخر فاید،گرایی ارائه شده است ربط می یابد، امّا ادّعای دوّم استنتاج منطقي مستقيمي از مقتضيات مصلحت است استنتاجي انجامكر فته دريستر وافعيّات عامّ زندگي اجتماعي انسان. يس «آموزهٔ آزادي» تا حدودي متّكي بر نظرية عدالت ميل است، امّا نظرية عدالت كلّ اين آموزه را توضيح نمى دهد.

محدود کردن سیاست محدود کردن آزادی به پیشگیری از صدمه و محدود کردن پیشگیری از صدمه به سیاستهایی که آسیبی به منافع حیاتی نمیرسانند چیزهایی هستند که میل در نوشته هایش بر اساس استراتژیهای فایدهگرایانه از آنها دفاع میکند. بنابراین، «اصل آزادی»، پیش فرضها و پیامدهای ضمنی آن، چارچوب شرایط همکاری اجتماعی را معیّن میکنند و به عنوان اصول استراتژیکی در نظر گرفته می شوند که قابل دفاع بر حسب فاید، گرایی هستند. «آموزهٔ آزادی، میل به نظریّهٔ کلّی فاید، گرایانهٔ حقوق اخلاقی او متوسّل می شود که متکی بر حدسی در این زمینه است که اگر قرار بر ارتقای فایده است کدامین احکام اندرزین عملی را باید اختیار کرد. این بخش از آموزهٔ او هم، مانند بقیهٔ آموزهٔ او، از نظر او در مورد انسان مایه می گیرد، نظری که بی آن این آموزه دیگر پذیرفتنی نخواهد بود. در واقع یک ایراد وارد بر این نظریّه پردازی جسورانهٔ میل این است که نظر میل دربارهٔ انسان نظری از پیش ساخته است تا کاملاً با آرمانهای جانبدارانهٔ او جور دربیاید، و برای همین درک و برداشتی از طبیعت بشری نمی تواند نقش حمایتی اصیلی در نظریّهٔ او ایفا کند. نظر من خلاف این است، و برای ردّ این ایراد می خواهم در فصل بعد با بحث و استدلال نشان دهم که میل ادعاهای روانشناختی و تاریخی خاصی دربارهٔ طبیعت و تحوّل و تکوین بشر دارد که مستقلاً قابل نقد است و تا حدودی پشتیبان نظریّهٔ اوست.

## یادداشتهای فصل سوّم

I. J. S. Mill, Utilitarianism, On Liberty and Considerations on Representative Government, London, Dent, 1972, p. 72.

2. J. S. Mill, Autobiography, in Max Lerner (ed.), Essential Works of J. S. Mill, New York, Bantam Books, 1961, p. 149.

3. J. R. Lucas, Principles of Politics, Oxford, Clarendon Press, 1966, p. 174.

4. Peter Winch, «Can a Good Man be Harmed?», in *Ethics and Action*, London, Routledge & Kegan Paul, 1976, pp. 193-209.

 J. C. Rees, «A Re-reading of Mill on Liberty», *Political Studies*, 1960, vol. 8, pp. 113-129, reprinted in P. Radcliff (ed.), *Limits of Liberty*, Belmont, California, 1966, pp. 87-107.

6. Ibid. , p. 94

۷. این نکته را مدیون نوشتهٔ زیر هستم:

Joel Feinberg, «Harm and Self-Interest», in P. M. S. Hacker and J. Raz (eds.), Law, Morulity and Society: Essays in Honour of H. L. A. Hart, Oxford, Clarendon Press, 1977, pp. 285-308.

8. Rees, in Radeliff, op.cit., pp. 101-2.

9. Wollheim, «J. S Mill and the Limits of State Action», Social Research, Spring 1973, vol. 40, no. 1, pp. 1-30.

10. J. S. Mill, Utilitarianism . . . , pp. 55-6, 59-60.

۱۱. میل حالتهای اضطراری را دلیل کافی برای توجیه محدود کردن آزادی میدانید. رجوع کنید به:

Ibid., pp. 59-60.

12. Ibid., p. 406.

13. Ibid., p. 50.

 F. E. Mineka and D. N. Lindley (eds.), J. S. Mill, *Later Letters*, University of Toronto Press, 1972, vol. XVII, pp. 1831-2.

15. See H. L. A. Hart, The Concept of Law; Oxford, Clarendon Press, 1961, pp. 189-95.

16. Mill, Utilitarianism . . . , p. 48.

۱۷. سی. ال. یّن گزارشی مفید از مجادله بر سر قوّت «اصل آزادی» در کتاب زیر ارائه کرده است:

C. L. Ten, Mill on Liberty, Oxford, Clarendon Press, 1980, pp. 61-7.

 See A. K. Sen, «Informational Analysis and Moral Principles», in Ross Harrison (ed.), *Rutional Action*, Cambridge University Press, 1979, pp. 115-32.

D. G. Brown, «Mill on Liberty and Morality», *Philosophical Review*, 1972, vol.
 p. 135.

20. Mill, Utilitarianism . . . , pp. 163-4.

21. J. S. Mill, Principles of Political Economy, bk V, ch. XI, secs. 1-2.

22. J. S. Mill, Utilitarianism . . . , p. 50.

23. This Passage is reproduced on p. 309 of G. L. Williams (ed.), John Stuart Mill on Politics and Society, London, Fontana, 1976.

24. J. S. Mill, Utilitarianism . . . , p.406.

25. Quoted by D. G. Brown, Dialogue, 1973, vol. XII, no. 3, pp. 478-9.

26. R. Nozick, Anarchy, State and Utopia, Oxford, Blackwell, 1974, p. 30 (footnote).

27. J. Rawls, A Theory of Justice, Oxford University Press, 1972, pp. 62-3.

28 D. H. Regan. Unliturianism and Cooperation, Oxford. Clarendon Press, 1980.

۲۹. اندیشهٔ فایده گرایی حقوق را نوزیک عرضه کرده است:

op.cu. , pp. 28-9.

30. J. S. Mill, Unilitarianism..., p 132.

31. J. S. Mill, Utilitarianism . . . , pp.46-7.

۳۲. در مورد صدمه های اعمومی، و اشخصی، رجوع کنید به:

J. Feinberg, Social Philosophy. Englewood Cliffs, New Jersey, Prentice-Hall, 1973, pp. 25-35, 52-4.

, .

٤

درک و برداشت میل از خوشبختی و نظریّهٔ فردیّت

فرديّت، خوشبختي، و لذّتهاي والاتر

پشتوانهٔ «آموزهٔ آزادی» میل نظری دربارهٔ خوشبختی انسان است که آن هم به نوبهٔ خود متّکی به درک و برداشتی از طبیعت بشر است. آنچه هم در رسالهٔ دربار، آزادی و هم در فاید، گرایی آشکارا به چشم می آید این اعتقاد میل است که صورتهایی از خوشبختی که بیش از همه مشخصاً انسانی هستند به دست نمی آیند الا در بستر و پس زمینهای از خودمختاری و امنیّت. بیش فرض كاملترين وجه خو شبختي انسان نظمي اجتماعي است كه در آن به نحو قابل اعتماد و اتَّکایی از منافع حیاتی حفاظت شود و نیز در آن سطح معینی از پیشرفت در زمینهٔ فرهنگ و اخلاق حاصل شده باشد. امیدوارم در فصلهای قبلي اين كتاب تا اين اندازه از مطلب را به نحوي يذير فتني مورد بحث و استدلال قرار داده باشم. حال مي خواهم به اين بحث بيردازم كه حلقة ارتباطي بسيار مغفولي ميان نظريَّه لذَّات عاليتر در فايد، كرايي و كزارشي از فرديَّت كه در فصل سوّم درباد؛ آذادی آمده است وجود دارد. این حلقهٔ ارتباطی را می توان در اندیشهٔ انتخاب خودمختارانه جُست که جزئی ضروری از هرگونه لذّت عاليتريا هر صورتي از زندگي يا فعاليّت است كه مي تواند بيانگر فرديّت باشد. درواقع، مي خواهم ادِّعا كنم كه آموزه لذَّات عاليتر نه تنها أن حرف ياوماي نيست كه غالباً آنرا چنان مي نمايانند، بلكه جزء سازنده «آموزه آزادي» هم هست. طبق نظريَّهُ لذَّت طلبي كيفي ميل، لذَّات عاليتر را بايد در صورتهايي از

زندگی و فعالیّت جُست که محتوایشان در هر مورد متمایز و ویژهاند، امّا در عین حال ضرورتاً شامل به کارگیری قدرت تفکّر و عمل خودمختارانهٔ نوعاً انسانی هستند. میل همین صورتهای زندگی را بیانگر فردیّت و گشاده به روی همه می بیند، البته صرفاً در جامعهای که در آن داصل آزادی، مراعات و تنفیذ شود؛ این صورتها مشخصاً انسانی هستند و در هر موردی ویژگیهای خود را دارند.

پس از مشخص کردن این حلقه های ارتباطی در «آموزهٔ آزادی»، با چند معمًا مواجه مي شويم. ما نياز داريم بدانيم چگونه انتخاب خودمختارانـه در نظرية ميل به تكوين فرديّت و به دست آوردن لذّات عاليتو ربط مي يابد، و تازه پس از آن است که می توانیم به نظری در این باره برسیم که نظریّهٔ لذّات عالیتر چگونه و از چه راههایی حامی و پشتوانهٔ «آموزهٔ آزادی» می شود. به دلایلی چند، وظیفهای که پیش رو داریم وظیفهای آسان نیست. میل، علی رغم تمایلی که به نقد خود داشت، ندر تأ در مورد مفاهیمی که در استدلالهایش به کار میگرفت صریح و واضح بود، و بسیار بندرت در نوشته های او به تعریف صوری اصطلاحاتی برمی خوریم که به کار گرفته است. علاوه بر این، چنانکه پیشتر متذکّر شدم، اخودمختاری، اصطلاحی نیست که او خود به کار گرفته باشد، و من لازم است دلیلی برای این ادّعای خود اقامه کنم که مفهوم انتخاب خو دمختارانه در واقع امر جنبهٔ اساسی و محوری برای استدلالهای عرضه شده در رسالهٔ دربادهٔ آزادی دارد. من به گونهٔ اجتناب نایذیری ناچار از استفاده از اصطلاحات و تمایزاتی خواهم بود که قرابتی با اصطلاحات و تمایزات خود ميل نخواهند داشت، و تفسير من بناگزير ماهيّتي بازسازانه و آشكارا مبتني بر حدس و گمان خواهد داشت و منحصر به بازگویی عینی و کیلمه به کیلمه استدلال ميل نخواهد بود. با اينهمه، گرچه اين كار توأم با تحميل واژگان و اصطلاحاتي ناآشنا براي ميل بر نوشته هاي او خواهد بود، ادّعاي من اين است که بدین ترتیب اعتقادات و دلستگیهای نهفتهٔ میل بهتر از آنچه در هر تفسیر ديگري كه از او در اختيار داريم انعكاس خواهد يافت و به بيان درخواهد آمد. یگانه آزمون برای صحّت و کارآیی چنین تفسیری ایـن است کـه بـبینیم آیـا دیدگاهی منسجم و منطقی و پذیرفتنی از استدلال میل به دست میدهد یا نه. پس حال به پاسخ به این سؤال بپردازیم که چگونه درک و بـرداشت میل از خوشبختی پشتوانه «آموزه آزادی» قرار میگیرد؟

اگر بیذیریم که درک و برداشت میل از خو شبختی انتزاعی و پیچیده است گامی در راه سر و صورت دادن به این مسئله برداشته ایم. علی رغم همهٔ اشارات میل به لذَّت و نبودن درد، او هرگز بر این نظر ابتدایس صحّه نمی گذاشت که لذّت نوعی حسّ است که همراه اعمال ماست. گسست میل از فايدهگرايي بنتامي تا حدودي نتيجة آگاهي او بر نواقص روانشناسي اخلاقي فاید.گرایی کلاسیک بود. او در عین اینکه همچنان پیرو این اعتقاد است که طبيعت بشري وحدت و هماهنگي دارد (و اين را مي توان از اينجا فهميد که او هرگز دست از این اعتقاد برنمی دارد که راه فهمیدنی کردن اعمال بشری و توضيح آنها اين است كه تحت اصول قانونمانندي ردهبنديشان كنيم)، امَّا از این اعتقاد نهضت روشنفکری می گسلد که طبیعت بشری ثابت و پایدار است. او گرچه تصدیق می کند که علم رفتارشناسی ( پژوهش در قوانین شکل گیری شخصيّت) روزي قوانين ذهن را تثبيت خواهد كرد، امّا يا را از هيوم فـراتـر میگذارد که معتقد بود آداب و نیهادهای متغیّر انگیز مهای انسیان را تغییر م دهند، و به طبيعت بشري قوَّهٔ جهش ناگهاني پيش بيني نايذير و قوَّهٔ دگرگون کردن خود را نسبت می دهد. درک و برداشت او از طبیعت بشری و نظر او دربساره خوشبختي با اين حساب بُعدي تاريخي دارد و امكان تحوّل یایان نایذیر در آنها به حساب آمده است. درک و بر داشت او از خوشبختی از این جهت این بُعد تاریخی را دارد که میل تصدیق می کند که پیش از امکان حصول خوشبختي تامّ براي افراد بسيار، حصول دستاور دهاي فرهنگي معيّني اجتناب نايذير است. نظر او دربارهٔ خوشبختی جنبهٔ تکوينی و تحوّلی هم دارد، زیرا میل معتقد بود که تحوّل اخلاقی و رشد شخصی مراحل متمایز گوناگونی دارد. در نوشته های میل مختصراً و به شکلی کلّی به این مطالب پرداخته شده است، امّا تشخیص چنین درکها و برداشتهایی در نوشته های او خیالپردازانه نیست. پس ببینیم میل پیشنهاد میکند چه تصوّر و درکی از خوشبختی بشری داشته باشیم؟

درک و برداشت میل از خوشبختی سلسلهمراتبی و پلورالیستی است، زیرا او خوشبختی را به پروژه ها، وابستگیها، و آرمانهایی تجزیه میکند که در مجموعهٔ بینهایت گسترده ای از زندگیهای توأم با خوشبختی بشری به بیان درمی آیند. اگر ما تمایزی را که میل میان لذّات عالیتر و لذّات دانی قائل می شود نه به صورت تمایزی میان حالات ذهنی، بلکه به صورت تمایزی میان انواع مختلف فعالیت و صورتهای مختلف زندگی در نظر آوریم، می توانیم ببینیم که او، گرچه اصلاً فرضش بر این نیست که لذّات عالیتر برای همهٔ انسانها یک صورت دارند، امّا گمانش بر این است که این لذّات عالیتر برای همهٔ انسانها یک را دارند که فقط برای انسانهایی قابل حصول هستند که توانایی مشخصاً انسانی شان را برای تفکّر و عمل خودمختارانه پرورش دادهاند. درواقع، نظر میل این نیست که اندیشه و عمل خودمختارانه ویژگی ضروری زندگی انسانی است که به لذّات عالیتر دست می یابد. امّا چه چیز دیگری جز دست زدن به است که به لذّات عالیتر دست می یابد. امّا چه چیز دیگری جز دست زدن به انتخاب و آگاهی تخیّلی بر صورتهای متفاوت و متقابل زندگی و فعالیت در به انتخاب و آگاهی تخیّلی بر صورتهای متفاوت و متقابل زندگی و فعالیت در

پیش از آنکه بکوشم به این سؤال دشوار پاسخ دهم، شاید جا داشته باشد با تفصیل بیشتر به ربطهایی که گفتم میان استدلالهای عرضهشده در رسالهٔ درباد، آزادی و آموزهٔ غالباً بد تعبیرشدهٔ لذّات عالیتر در فایده گرایی هست نگاهی بیندازیم. نخست، رابطهٔ میان مفهوم انتخاب خودمختارانه (که چنانکه خواهم گفت مفهومی محوری برای تصوّر و اندیشهٔ انسان آزاد بدانگونهای است که در رسالهٔ دربارهٔ آزادی ساخته و پرداخته شده است) و لذّات عالیتر مورد بحث در فاید، گرایی چیست؟ آیا رابطهٔ میان انتخاب خود مختارانیه و لذّات عالیتر رابطهای مبتنی بر اصول و معیارهاست یا رابطهای صرفاً مبتنی بر قرائین و امارات؟ اگر آنچه فرد خود مختارانه انتخاب می کند معیار عالیتر بودن لذّت آن برای اوست، پس فرد تا زمانی که انتخابهایش خود مختارانه است نمی تواند در مورد اینکه لذّات عالیترش کدامند به اشتباه بیفتد، و اگر الگوی انتخابهای خود مختارانهٔ او تغییر کند، بناچار باید محتوای لذّات عالیتر ش هم دستخوش دگرگونی شود. از سوی دیگر، اگر رابطهٔ میان لذّات عالیتر ش هم دستخوش خود مختارانه رابطهای بر این مبنا باشد که انتخابهای خود مختارانه گواه و قرینهای بر محتوای لذّات عالیتر هستانه گراه و به ما بگوید معیار لذّات عالیتر چیست.

میخواهم بگویم که این تمایز میان این دو نظر در مورد رابطهٔ میان خودمختاری و لذات عالیتر، که یکی آن را مبتنی بر معیار می کند و دیگری مبتنی بر قرائن و امارات، نمی تواند بدرستی روح نظر میل در این باب را انتقال دهد. تردیدی نمی توان داشت که میل خود دست زدن به انتخاب را جزئی ضروری از خوشبختی و هرگونه لذّت عالیتر می داند: برای آنکه لذّتی از نوع لذّات عالیتر باشد ضروری است حاصل فعالیتی باشد که پس از آزمودن طیف نسبتاً گسترده ای از شقوق مختلف انتخاب شده باشد. امّا شرط کافی برای آنکه لذّتی از نوع لذّات عالیتر باشد که بس از آزمودن طیف نسبتاً گسترده ای از شقوق مختلف انتخاب شده باشد. امّا شرط کافی برای آنکه شخصی باشد که آن لذّت را می برد، و این امری است که برای خود شخص، شخصی باشد که آن لذّت را می برد، و این امری است که برای خود شخص، میل در این مورد موضع پیچیده ای است. از سویی، او نیز، مانند ارسطو، تأیید میکند که انسانها سازندهٔ شخصیتهای خودشان هستند. از سوی دیگر، میکند که انسانها سازندهٔ شخصیتهای خودشان هستند. از سوی دیگر، ماهیت و ذاتی دارد که باید خود کشفش کند و، اگر آن شخص خوش اقبال باشد، می تواند این ماهیّت و ذات را در هر یک از معدود سبکهای زندگی به بیان آورد. به نظر میرسد میل در این نظر پیچید اش خود دست زدن به انتخاب را تا حدودی سازندهٔ زندگی خوش انسانی و ابزار ساختن آن می داند. این گزارشهای مختلف از نقش دست زدن به انتخاب خود مختارانه در خوشبختی بشری چگونه در نظریّهٔ فردیّت میل به هم گره زده می شوند؟

سؤال دیگری رخ می نماید. تا آنجا که میل انتخاب خودمختارانه را در بطن لذات عالیتر و صورتهایی از فردیّت و پرورش خویشتن که در آنها نمی توان لذات عالیتر را سراغ گرفت قرار می دهد، و تا آنجا که او منکر آن می شود که پرورش خویشتن جزو وظایف ماست، می توان بروشنی گفت که لذات عالیتر را باید با معیارهای زیبایی شناختی و خردمندانه سنجید و نه با معیارهای اخلاقی. تردیدی نیست که زندگی اخلاقی ممکن است حاوی لذات عالیتر باشد، اما نقش و مقام رفتار اخلاقی حفاظت از لذات عالیتر و جای دادن آزادی این است که با این کار وجود فضای بازی که در آن لذات عالیتر شکوفا می شوند تضمین می شود. اما اگر افراد در مورد لذات عالیتر به نقطهٔ مشترک نرسند چه؟ فرض کنید آنها پس از اندیشیدن و آزمون کافی به این نتیجه بر سند که آن صورتهایی از زندگی و فعالیّت برایشان ارجح است که است که انتخاب نودمختارانه در آن جای اندکی دارد – آن وقت چه؟ آیا پیش فرض هآموزه آزادی این است که شرط آزادی بازگشت ناپذیر است و لذات عالیتر ترجیحی انسانها بنیانی دارد که لرزه بر آن نمی افتد؟

## خودمختاری، اصالت، و دست زدن به انتخاب

برای پاسخ دادن به ایـن سـؤالات، لازم است نگـاهی دقـیقتر بـه ایـن مسـئله بیندازیم که در دل مفهوم خودمختاری چه چیزهایی جای گرفتهاند. می توانیم بررسی خود را با این یادآوری آغاز کنیم که مفهوم آزادی نزد رواقیّون همان خواست آزاد یا خودخواستگی<sup>۱</sup> بوده است. طبق این نظر، می توان گفت شخص آزادانه عمل میکند اگر و فقط اگر دست به تأمّل عقلانی در مورد شقوق مختلف ممکن برای خود بزند. این درک و برداشت از آزادی یعنی خودرهبری<sup>۲</sup> عقلانی را می توان بدرستی در مورد حتّی بردگان یا عاملان تحت اجبار هم به کار برد، فقط به شرطی که آن برده یا شخص تحت اجبار بتواند طبق سیاستهای عقلانی خودش عمل کند. مفهوم آزادی در مقام نودرهبری عقلانی به این درد می خورد که آزادی عمل دو نوع عامل را از هم تمیز دهیم – آزادی عمل عاملی که گرچه تحت اجبار عمل میکند اما قدرت تامّل عقلانی دارد و صاحب اراده است، و آزادی عمل عاملی که نه قدرت زاده و نه برنامهای برای زندگی دارد اما آزاد خوانده می شود چون مداخله تحمیلی یا اجبار دیگری مانع از عمل او نیست – عاملی که به عبارت دیگر نسبت به عملش آزادی منفی دارد. ۱۱ پس نخستین نکته مورد نظر من این است که عامل ممکن است این آزادی منفی را داشته باشد اما در عین حال فاقد آزادی خودرهبری عقلانی باشد و بالعکس.

نوع قویتری از آزادی عمل را اصطلاح خودکامی<sup>۲</sup> می رساند. وقتی می گوییم عاملی «خودکام» است منظور مان چیست؟ استعمال ایس کلمه در بحثهای اخیر ۲۱ رساننده این معناست که خودکامی آزادی عمل عاملی است که در عین برخورداری از آزادی منفی در حوزه گستردمای از اعمال، یعنی فارغ بودن از جبر و اجبار، بی هیچ نقصانی همهٔ تواناییها و قدرتهای انتخاب کننده یعلانی را هم، که تعریف آزادی در مقام خودر هبری عقلانی است، دارد. حال صورت دیگری از آزادی را می توان مشخص کرد – آزادی انسان خودمختار. چگونه می توان عامل خودکام را از عامل خود مختار تمیز داد؟ واضح است که عامل خودمختار همهٔ ویژگیهای معرّف عامل خودکام را

3. autarchy

<sup>1.</sup> self-determination

<sup>2.</sup> self-direction

خواهد داشت: امّا عامل خودمختار علاوه بر استفاده از توانایی تأمّل عقلانی و قدرت اراده در هنگام دست زدن به انتخاب در شرایطی عینی که جبر یا اجباری در آن تحریفی ایجاد نکرده است، همچنین باید تا حدودی خود را از قید قراردادها و آداب محیط اجتماعی و نفوذ و تأثیر افراد دور و برش رهانده باشد. اعمال او بیانگر اصول و سیاستهایی است که او خود طی فرایند تأمل نقّادانه بدانها رسیده است و تصویبشان کرده است.

آشکار است، حتّی آشکارتر از مورد عاملیّت خودکامانه، که عاملیّت خودمختارانه چیزی است که باید به دست آورد (و هرگز هم به طور کامل به دست نمیآید) نه چیزی که از موهبتهای طبیعت بشری یا چیز موروثی اصیلی باشد.

تمایز میان مقام و موقع عامل خودکام و مقام و موقع عامل خودمختار زمانی آشکارتر می شود که نگاهی بیندازیم به اینکه چگونه عامل از خودمختاری ساقط می شود اما از خودکامی ساقط نمی شود. می توانیم از اینجا بیاغازیم که عامل از خودکامی ساقط می شود اگر رفتارش به نحوی ملموس وسواسی ' باشد، یعنی مبتنی بر اندیشه هایی و همی باشد که او قادر به ارزیابی نقادانه شان نیست، و این او را از دست زدن به انتخابهای عقلانی در حیطه می ماند اگر رفتار او در هدایت شخص دیگری باشد که تحت سلطه، یا می ماند اگر رفتار او در هدایت شخص دیگری باشد که تحت سلطه، یا شخصی که خود سرور خویش نیست، بلکه دیگری سرور اوست. ممکن است دلمان بخواهد در مورد عامل دگر سرور بگوییم که کارکرد عادی او به عنوان انتخاب کننده با مداخلهٔ دیگری نقصان پیدا کرده است و تصمیمات او ف قط در معنایی پیکویکی " تصمیمات خود او هستند و درواقع امر

neterarchic
 heterarchic
 اشاره است به رمان نامه های بیکویک چارلز دیکنز و شخصیت اصلی آن که تحت تأثیر الفائات
 دیگران عمل میکند...م.

تصميمات کس ديگري هستند. چون رفتار فرد دگر سَروَر تحت سلطه و هدایت اراده شخص دیگری است و نه ارادهٔ خودش، کاملاً آشکار است که آزادي عمل او به نحوي مؤثِّر كاهش يافته است؛ امَّا همچنان مهمَّ است كه ميان این نوع از دست دادن آزادی و نوع دیگر از دست دادن آزادی که در آن عامل تحت اجبار دست به عمل مي زند فرق قائل شويم. هرگاه ياي اجبار به ميان بیاید، شخص زیردست دیگری می شود: عامل تحت اجبار دیگر عاملی مستقل نیست، زیرا اراده آن فرد اجبارکننده مافوق اراده او قرار گرفته است. فرد عاملي كه تحت اجبار عمل ميكند همچنان فردي خودخواسته است (اگرچه دیگر خودکام نیست): زیرا در هر نمونهای از اجبار تضاد و کشمکشی ميان اراده ها هست، و وقتى مىگوييم فردى مجبور به عملى شده است معنا و پیش فرضش این است که عامل مجبور ارادهای از خودش دارد، که چنین چيزې در مورد عامل دگر سَروَر دقيقاً صدق نمي کند. (البتّه من منکر اين نيستم که حاصل درازمدّت، و در برخی موارد هدفِ درازمدّت اجبار کردن می تواند. تباه كردن يا دستكم لطمه زدن به توانايي خودخواستكي فرد باشد. اين امکان و احتمال پیچیدگیهایی پیش می آورد که من در اینجا نمی توانم واردش شوم، همينقدر ميگويم كه وقتي اجبار توانايي خودخواستگي را تباه ميكند بجاست که بگوییم جای عدم آزادی ناشی از اجبار را صورت دیگر \_و بدتری از عدم آزادی گرفته است.) پس فرد مجبور نمی تواند چیزی جز عامل قادر به خودرهبري عقلاني و بنابراين توانا به خو دخو استگي باشد.

این نکته را که فقط عاملان قادر به خودرهبری عقلانی می توانند در معرض اجبار باشند می توان بار دیگر با بررسی مواردی که در آن عامل از خودکامی ساقط می شود بی آنکه دگرسَروَر باشد روشن کرد: مثلاً مورد إفراد «بی مغز» یا «بی اراده» طبق نامگذاری فرانکفورت آاا از ایس موارد است.

2. wanton

3. H. G. Frankfurt

افرادی که در این رده جای می گیرند شرایط عناملیّت انسیانی را دارند: آنبها افرادي هستند كه تمايلاتشان نظم و نظام سلسلهمراتبي پايدار و باثباتي ندارد، و معیاری ندارند که با توسّل بدان بتوانند داوری کنند و احتمالاً هوسهای لحظه ای شان را سرکوب کنند. پس فرد «بی مغز» یا «بی اراده» فردی است که تصویری آرمانی از خودش ندارد تا با رجوع به آن بتواند کردههایش را ارزیابی کند. فرانکفورت گفته است (۳) که ویژگی معرّف فرد بی اراده این است که او اعتنابي بهاراده و خبواستش ندارد، و بنابرايين هيچيک از آن تمايلات و اختیارات درجهاولی را که انسان را از حیوان و برخی انسانهای دیگر متمایز مىكند ندارد: طبقه افراد وبى اراده، شامل همة (يا با احتياط بيشتر اكر بكوييم، تقريباً همهٔ) جانوران (به جز انسان) و همهٔ کودکان، و برخی انسانهای بالغ می شود. چون فرد «بی مغز» ارادهای از آن نوع که معمولاً به اشخاص منتسب ميکنيم ندارد، محملي ندارد که در مورد چنين فردي بگوييم که اراده ديگري مافوق اراده او قرار گرفته است (مثل موارد اجبار)، یا اراده دیگری جایگزین اراده او شده است (مثل موارد دگم سَروَری). آشکار است که چون اجبار همواره شامل تضادً و کشمکش اراده هاست، اجبار کردن فرد (بی اراده) معنایی ندارد، درست همانطور که اجبار کردن حیوان یا کودک معنایی ندارد (هرچند ممکن است هر سهٔ اینها تابع زور و جبر شده باشند). پس، فقط معنای بسیار محدودی از آزادی منفی یعنی نبودن زور قابل اطلاق بر طبقهٔ «بی ارادگان» است: «بی اراده» را نمی توان گفت آزادیی از آن نوع دارد (که خودخواستگی، خودکامی، و خودمختاری مولودش هستند) که داشتن آن ما را مجاز میکند فرد را مسؤول اعمالش بدانیم و نبودن آن در مورد «بی ارادگان» معذوریتی همېشگې برايشان به بار مي آورد.

گفتم که یکی از مهمترین راههای ساقط شدن فرد از خودکامی دگرسّروَر شدن است. همچنین بدیهی است عاملی که دگرسّروَر نیست ممکن است در

عين حال دگرسالار' باشد. زيرا ممكن است فردي همهٔ صفات انتخاب كنند اي عقلانی را (و از جمله ارادمای از خویش) داشته باشد و در عین حال کاملاً تحت نفوذ آداب و عادات، یا انتظارات گروه افراد همشأن و همترازش باشد. طبق اصطلاح مفیدی که دیوید ریزمن وضع کرده است(۵) چنین شخصی ممکن است ادگر رهبر، ۲ باشد \_ یعنی مـمکن است بی آنکه اندیشه کند بر اساس معیارها و اصولی که از محیط اجتماعی و فرهنگی اش برگرفته است. عمل کند و حتّی آنها را مورد ارزیابی نقّادانه قرار ندهد. چنین عاملی، هرچند اگر دقیق سخن بگوییم دگر شروَر نیست، امّا به هر صورت به نوعی دگرسالار است زیرا آنچه بر رفتارش حاکم است قانونی است که از دیگران بىرگرفته است، بی آنکه بدرستی در آن اندیشه کند، و قانون خودش به آن معنای مقتضی نیست. یکی از تفاوتهای بسیار مهم میان خودکامی و خودمختاری را می توان در اين واقعيّت جست كه عامل خودمختار عاملي است كه، بنا به بيان روسو، به تبع قانونی عمل میکند که خودش برای خودش تجویز کرده است. در اصطلاح شناسی فرانکغورت ۹۶ عامل خو دمختار عاملی است که ارادمای از خودش دارد و خواستهای خودش را دانماً مورد ارزیابی نقّادانه قرار می دهد. و این فرصت و امکان را دارد که ارادماش را به عسل درآورد و ارادماش آزاد است. مهمّ است توجّه کنیم که دو شرط آخر از این چهار شرط عین هم نیستند و از هم متمایزند. زیرا این مسئله که آبا شخصی ارادهٔ آزاد دارد معادل این مسئله نيست كه آيا در موقعيّتي هست كه بتواند تمنيّات درجهاوّلش را به عمل درآورد یا نه؛ این مسئلهٔ دوّم در واقع مسئلهٔ آزاد بودن فرد بیرای انتجام دادن عملي است که مي خواهد؛ يا به عبارت ديگر مسئلة وجود يا عـدم وجود مداخلات اجبارکننده برای جلوگیری از عمل کر دن شخص به آن نحوی است. که دلش می خواهد. در مقابل، ارادهٔ آزاد در اینجا به معنای این است که آیا شخص آزاد است چیزی را بخواهد که میخواهد بخواهد یا نه. آزادانه عمل

<sup>1.</sup> heteronomous

<sup>2.</sup> other-directed

کردن در معنای صوری اش به معنای آزادانه عمل کردن در مقام عاملی خودکام است؛ حال آنکه، اگر عاملی هم از آزادی عمل عاملان خودکام و هم از آزادی اراده بهر مند باشد، آنگاه می توان بدرستی او را عاملی خودمختار خواند. جنبهٔ دوگانهٔ عاملیّت خودمختارانه، که من با دو شرط آزادانه عمل کردن و ارادهٔ آزاد داشتن بیانش کردم، به صورت دقیق و جالبی در این جملهٔ جوئل فاینبرگ<sup>۱</sup> آمده است: «من خودمختارم اگر خودم بر خودم حاکم باشم، و دیگری بر من حاکم نباشد.»[۱]

آشکار است چهار مفهومی از آزادی که من سعی کردهام روشنشان کنم \_يعني آزادي منفي، خودرهبري عقلاني، خودكامي، و خودمختاري \_ چنان تعریف و مشخّص شدهاند که خودمختاری آن سه نوع آزادی دیگر را در بر میگیرد، زیرا هرگاه بگوییم که شخصی از آزادی خودمختاری بهر مند است در واقع گفته ایم که آن سه نوع آزادی دیگر را هم دارد. پس جامعه ای متشکّل از عاملان خودمختار جامعهای خواهد بود که اعضای آن از امنیّت حقوقی لازم برای به کارگیری برخی قدرتهای مهم برخوردارند و در عین حال این مسئله نيز در موردشان صادق است كه تواناييها و قىابليّتهاي خود را دست كم در سطح حدّاقل لازم يرورش دادهاند. جنبهٔ دوگانهٔ مفهوم خودمختاري در ايس واقعيّت خود را آشكار مي سازد كه هرگونه كاربرد آن بايد همواره و همزمان اشاره و ارجاعی به طیفی از آزادیهای حقوقی و دایر ای از قدرتهای شخصی برای عمل کردن به شیوهای ویژهٔ کسانی که عاملیّت خودمختارانیه بر آنان اطلاق شده است داشته باشد. جا دارد تأکید کنیم که خودمختاری هم زمانی نقصان می گیرد که مانعی بیرونی نظیر محدودسازی اجباری یا تهدید به مجازات قانونی مانع عمل شود، و هم بیش از آن زمانی که فشار عقاید عمومي به حدّي باشد كه امكان برخي انتخابها حتى قابل تصوّر نباشد، يا اگر هم قابل تصوّر باشد، امکان اصیلی برای انتخاب صورتهایی عملی از زندگی

<sup>1.</sup> Joel Feinberg

به حساب نیاید. میل از آزادی دفاع میکند، نه به این دلیل که گمان می برد اگر از آزادی حفاظت شود جامعهای از انسانهای آزاد به وجود خواهید آمد؛ بیلکه به این دلیل که او میخواهد امکان به وجود آمدن جامعهای از انسانهای آزاد یا خودمختار را بیشتر کند، و میگوید اگر آزادی فراسوی قلمرو مشخص شده در اصل او لطمهای ببیند به وجود آمدن چنین جامعه امکان ناپذیر خواهد شد.

خواننده ممکن است به نحوی معقول تردید کند که دستگاه اصطلاحات و تمایزاتی که من در اینجا به شکلی کلّی طرح کرده ام اصلاً بنیادی در نوشته های خود میل نداشته باشد، امّا، اگرچه این تردید و احتیاط نامعقول نیست که این تمایزات به هیچروی برگرفته از نوشته های میل نباشد، امّا اگر این تردید به این معنا باشد که این تمایزات هیچ ربطی به نوشته های میل ندارند تردیدی کاملاً بی اساس است. همین که میل کودکان، آدمهای فاقد تعادل ذهنی، و آدمهای عقب مانده را از شمول داصل آزادی استثناء می کند خود قویا گویای آن است که او در مقام خودکامی بودن را شرط ضروری کاربرد این اصل می دانسته است. امّا سند و گواه ما بر اینکه میل معتقد به آرمان خود مختاری شخصی بوده است چیست؟ روشنترین گواه را می توان در آن فصل سوّم مشهور رسالهٔ دربارهٔ آزادی یافت. مثلاً قطعهٔ زیر را در نظر بگیرید:

قوای بشریِ ادراک حسّی، داوری، حسّ تمیز، فعالیّت ذهـنی، و حـتّی رجحان اخلاقی فقط به هنگام دست زدن به انتخاب است که به کار گرفته میشوند. آن کس که هر کاری را به این دلیل میکند کـه مـرسوم است دست به انتخابی نمیزند... قوای ذهنی و اخلاقی هم مثل قوای عضلانی فقط در نتیجهٔ مورد استفاده قرار گرفتن تقویت میشوند.[۸]

و باز:

شخصی که تمنیّات و انگیزههایش از خودش است ــیعنی بیان طبیعت خود او به شکلی است که فرهنگ خودش آنرا پرورانده و جرح و تعدیل کرده است\_میتوان گفت شخصی است که شخصیّت دارد. شخصی که تمنیّات و انگیزههایش از خودش نیست، شخصیّتی ندارد، درست همانطور که ماشین بخار شخصیّتی ندارد.(۱)

در اینجا ما ردی غیرقابل اشتباه از مفهوم کانتی خودمختاری می یابیم که ميل (صورت نئورمانتيک آن(ا) از هومبولت اخذ و جذب کرده است. علىرغم اينكه در نوشتههاي ميل هيچ استفاده مستقيم و صريحي از اصطلاحات خودمختاري و اصالت نشده است، من گمان مي کنم مباني ما برای آنکه آرمان خودمختاری شخصی را جزو اعتقادات بنیادین میل به حساب آوریم به قدر کافی محکم است. در دیدگاه میل، اگر فردی در حوزهٔ شخصي تابع زور و اجبار شود، يا اگر فشار افكار عمومي به حوزة شخصي کشانده و وارد شود، آن فرد دیگر انسانی آزاد نخواهد بود. انسانها دیگر خودمختار نخواهند بود اگر به قول میل، مثل زنان در ترتیبات سنّتی ازدواج این فرصت و اختیار را نداشته باشند که ارادمای از خو دشان داشته باشند و طبق آن اراده عمل کنند. در این مورد اخیر، که میل آنرا بـتفصیل در انىقياد زنسان مسورد بىررسى قىرار مىدهد، حيالت دگىرسرۇرى است كە خودمختاری را محو میکند. حالت شایعتر دگرسالاری که میل در رسالهٔ دربارهٔ آزادی آنرا مورد حمله قرار میدهد حالتی است که در آن انسانها دائماً به فشارهای آداب و رسوم و قراردادهای اجتماعی و افکار عمومی تن میدهند، و ذوق و پسند خود را (اگر اصلاً ذوق و پسندی از خود داشته باشند) وامی نهند و تسلیم داوری بی نام و نشان توده می شوند. تردیدی نیست که از نظر میل بخش عمدهٔ اهمیّت «اصل آزادی» در واپس زدن همین نوع آخر از دگر سالاری است (حتّی اگر اختیار کردن این اصل تو سّط جامعه به خودی خود خودمختاري را ايجاباً و اثباتاً ارتقا ندهد). امًا، علاوه بر اين، باز هم ترديدي

<sup>1.</sup> Subjection of Women

نیست که میل تلاش برای رسیدن به خودمختاری را جزئی دائمی، هرچند بسادگی محو و خنٹی شدنی، از تـلاش انسـان بـرای رسیدن بـه خـوشبختی میدانست. در واقع، عین انصاف است اگر بگوییم که میل این آرمان را تطبیق مفهوم خوشبختی بنتامی با واقعیّات روانشناسی انسانی قلمداد میکرد. من بعداً در بخش آخر همین فصل دوباره به این نکته بازخواهم گشت.

حال مي توانيم به سراغ سۋال اصلي مان برويم: خودمختاري چه چيزي جز دست زدن به انتخاب بر پایهٔ ارجگذاری تخیّلی به صورتهای مختلف زندگی را شامل می شود؟ در اینجاست که به جنبهٔ بنیادینی از نظریّهٔ فردیّت میل مىرسيم، ، يعنى اين ادّعاى او كه فردى كه به فرديّت مىرسد يا فرديّتش را بروز میدهد تمنّاها و برنامههای خاصّ خودش را خواهید داشت چینین فردي، بنا به اصطلاحي كه من اختيار كردهام، اصالتش را به نمايش خواهد گذاشت. حال سؤال بسیار مهمَ این است که اصالت چگونه به خودمختاری ربط می پابد. در برخی گزارشها، مثل گزارش لیدنسن'، اصالت قرابل فشر ده شدن در خودمختاری است. خود لیدنسن می نویسد: «در نظر میل... پرورش فردیّت پرورش خرد و منطق است.۱۰۱۳ اگرچه این ادّعا جـنبهای از نـظریّهٔ فرديّت ميل را دربر ميگيرد و بنازگو ميکند، امّا جنبهاي ديگر را مغفول م گذارد. در نظر میل، چنانکه خاطرنشان کردم، فرد فقط زمانی فردیتی از خود بروز می دهد که تمنّاها و برنامههای خیاص خودش را داشته پاشد. تردیدی نیست که خرد و منطق منقادی خود، اندیشیدن دقیق، و غیره منوعاً ایزارهای ناگزیری برای هر عاملی در راه تعیین کردن تمنیّات و برنامههایش هستند؛ امًا نكته اينجاست كه در نظر ميل اين امر تا حدودي مسئلة اكتشاف هم هست. طبق گزارش میل، خودمختاری و اصالت معادل هم نیستند، زیرا فرد می تواند خودمختاری زیادی بروز دهد، و با اینهمه (به دلیل باورهای کاذب، شاید) در تشخیص اینکه قابلیّتها و تواناییهای طبیعی و یگانهٔ او کدامند

L. Robert F. Ladenson

به خطا رود. چون به هرحال بخشی از دلیل اساسی تشویق افراد به آزمون در زندگی این است که این آزمونها کمکی برای شناخت خویشتن هستند (که البته این شناخت خویشتن هم به نوبهٔ خود می تواند برای دیگران سودمند باشد). اگر داوری دربارهٔ اینکه کدام تمنیّات و برنامه ها مال خود ما هستند بعدی شناختی نمی داشت، اگر چنین داوریهایی در نهایت خصلت اعتقادات بی پایهٔ محض را داشت، دفاع منطقی از آزادی دیگر نمی توانست آن جنبهٔ ابزاری اساسی را داشته باشد اجنبه ای که اگر قرار باشد دفاع از آزادی دفاع و این میدلالی فایده گرایانه باشد باید آن جنبه را داشته باشد. در چنین صورتی این دفاع و استدلال دفاع و استدلالی صرفاً یا در وه لهٔ نخست بر پایهٔ ارزش انتخاب می شد؛ و در این حالت دفاع و استدلالی می شد که کمتر از دفاع و استدلال میل پیچیده، کمتر از آن قانعکننده، و کمتر از آن جالب می بود.

یافتن قطعاتی در خود متن دربارهٔ آزادی که پشتوانهٔ تفسیری قرار گیرد که من عرضه کردهام دشوار نیست. میل به تأکید میگوید:

طبیعت بشری دستگاهی مکانیکی نیست که از روی الگوی قبلی ساخته شود و به راه انداخته شود تا کاری را که از پیش برای آن معیّن شده است انجام دهد، بلکه درخت است، درختی که نیازمند رشد و گسترش خود از همهسو بر اساس میل و گرایش نیروهای درونی است که آنرا چیزی زنده میکند.(۱۱)

در اینجا با شکلی از بیان مواجهیم که طبق سنّت ارسطویی میگوید که در انسان میلی طبیعی برای تحقّق بخشیدن به خویش هست که ترتیبات اجتماعی میتوانند این میل را پروبال دهند یا بالعکس خنثی سازند. بی تردید. اعتقاد میل به اینکه آداب و سنن نیروهای سرکوبگری هستند او را به نظر فوقالعاده بدبینانهای در مورد تواناییهای اکثر انسانها برای ابراز گرایشات و تمایلات ذاتی خود در برابر آداب و سنن تثبیت شده رهنمون شد. ولی باز، آن زبان غایت شناسانه ای که میل به کار می برد، و کل زمینه و سستر بحثش، این تز را القا می کند که هر انسانی ر شته ای از تواناییه ای بالقوة منحصر به فردی را دارد که فقط در طیف نسبتاً محدودی از زندگیه ای ممکن و مقدور قابل بیان هستند و به فعل درآمدن این تواناییه ای بالقوّه شرط ضروری برای آن است که هر انسانی بتواند به حداکثر خوشبختی و بهزیستی برسد. این تز یکی از محورهایی است که بحثه ای رسالهٔ دربادهٔ آزادی حول آن می چرخد.

البته حقيقت دارد كه در گزارش ميل پارهاي ابهامات هست كه همگي آنها حول محور رابطهٔ میان انتخاب و شناخت چیزی دور میزنند که می تواند در مورد هر شخص اسباب خوشبختی یا زندگی بهتر شود. تا بدینجا من چنان نوشتهام که گویی پنداری واحد و تکمعنا از خودمختاری وجود دارد که در نوشتههای میل متجسّم شده و نمونهوار بروز یافته است. ایجاد چنین حسّی در خواننده جداً گمراه کننده است. قضبّه اتّفاقاً به عکس است، سعنی میا در طبغی از نویسندگان، و حتّی در نوشتههای یک متفکّر، به رشتهای از مفاهیم و استنباطات برمی خوریم. در یک قطب، اسپینوزا را داریم که درک و مفهومش از خودمختاري را مي توان «بسته» ناميد، از اين جهت كه طبق ايس درك و برداشت از خودمختاری عامل کاملاً خودمختار (اگر بتواند وجود داشته باشد) مي تواند براي همهٔ مسائل عملي را، حلَّهاي مشخَّص منحصر به فـردي يـيدا كند. طبق اين نظر، هر يك از معضلات اخلاقي و عملي را مي توان يا به كار گرفتن خرد و منطق حل کرد و خرد و منطق (دست کم از نظر اصولی) کاملاً قادر به مشخّص کردن زندگی خوب برای انسان، و بنابر فرض، برای هر کس است. در قطب دیگر، نوشتههای نخستین سارتر را داریم که نظری «بیاز» نسبت به خودمختاری را عرضه می دارند، که در آن این اندیشه که خرد و منطق مي توانند مسائل عملي را حلٍّ و فصل کنند رد مي شود زيرا چنين انديشهاي صرفاً بيانكر (روحية [دكرسالار] جدى بودن، است.

به گمان من درک و برداشت خود میل از خودمختاری، بسیار شبیه درک و

برداشت ارسطویی است. همانگونه که تعدادی از مفسّران متذکّر شدهاند، (۱۲ گزارش میل از شخصیّت انسانی همچون خوشهای از اخواستهای عادتی، بسیار شبیه گزارش ارسطو در اخلاق نیکوماخوسی است. امّا یک تفاوت عمده ميان اين دو گزارش پلوراليسم راديكال ميل است. ميل هرچند مثل ارسطو گمان دارد که همهٔ فضایل و محاسن بشری با به کارگیری تواناییهای نیوعی خاصٍ انساني است كه بروز مي يابند يا تعيّن ييدا مي كنند، امّا با ارسطو ايس تفاوت را دارد که بر منحصر به فرد بودن و یگانگی ویژهٔ خوشبختی هر فرد، اگر به شکل «کلّی ارگانیک» در نظر گرفته شود، اصرار می ورزد. پس انسیان خوشبخت صرفاً موردي متمايز از يک نوع عامً نخواهد بود، بلکه طبق نظر ميل، بخشي از خوشبختي او، كه بخشي ضروري هم هست، اين خواهد بود که آن شخص یاسخگوی نیازهای خاص طبیعت خودش باشد. توجه کنید که اصرار میل بر این امر بدیهی نیست که شرایط و اعراض استعداد ذاتی فرد فرصتهای او را برای به دست آوردن فضیلت یا حُسن محدود و مقیّد خواهد کرد. فراتر از آن، میل تأکیدش بر این است که آن طبیعتی که در انتظار به فعل درآمدن از قوّه است و پژگیهای بگانه و منحصر به فردی دارد. همین ادّعای اخیر است که برخی نویسندگان آنرا به سخر، گرفته و بیانگر آموز، «قدسیّت خصيصة فردى، دانستهاند. [١٣] اگر از لحن تحقير آميز چنين وصفى درگذريم، آنهایی که از این وصف استفاده می کنند بیگمان برحقّند که می گویند نظر میل این است که افراد خودمختار، که هر یک در جستجوی طبیعت خویشند، هرچه به پاسخگویی به اقتضانات طبیعتهای فردی خویش نه دیکتر شوند تفاوت بيشتري با هم پيدا خواهند كرد. آشكار است كه با توجّه به تأكيد ميل بر یلورالیسم یا تکثّر طبیعتهای فردی، هم در معیّن کردن مرزهای بیرونی تفاوتها و گوناگونیها و هم در معیّن کردن طیف محدود سبکهایی از زندگی که در دل آنها هر انسانی می تواند امیدی به دست یافتن به فضیلت و حُسن داشته باشد، به مشكلات شناخت شناسانه (اييستمولو ژيک) برخواهيم خورد.

<sup>1.</sup> Sanctity of Idiosyncrasy

حیطهٔ دوم تفاوت میان گزارش میل از فردیّت و گزارش ارسطو از شکوفایی انسان در تأکید و اصرار میل بر این نکته است که دست زدن بهانتخاب جزئی ضروری از زندگی خوب برای هر فرد است. به هر صورت، در برخی تفاسیر از نظر ارسطو دربارهٔ تأمّل و تفکّر عملی، انتخاب صرفاً در نقش وسیلهای برای رسیدن به زندگی خوب جلوه گر می شود: انتخاب حتّی به صورت جزئی، بخش سازندهای از آن به حساب نمی آید. در واقع، در نوشته های میل کشمکشی هست میان لحن شناخت گرایانهٔ اصحبت او از «آزمون در زیستن» و اراده گرایی اخلاقی تلویحاً بیان شده در برخی بخشهای توضيح او دربارهٔ عناصر فرديّت. بدين ترتيب برخي سؤالات دشوار روي مي نمايند. آيا فردي كه تمنيّات و برنامه هاي خاصٌ خودش را دارد و اصالتي از خو د بر وز می دهد باید خو دمختار باشد؟ (آیا ممکن نیست چنین فر دی صر فاً به شکل تصادفی به صورتی از زندگی بر بخورد که [مقتضیّات] طبیعت یگانهٔ او را برآورده می کند؟) آری، فردی که در او تواناييهای نوعي انساني دست زدن بهانتخاب و غيره تكوين و بسط نيافته است به خوشبختي كاملي كه در مقام انسان می تواند داشته باشد نخواهد رسید. از سوی دیگر، برخبی از انواع شناختها از خویشتن که با خودمختاری ربطی دارند ممکن است عملاً مانع شکوفایی استعداد و تواناییهای یگانهٔ فرد شود (مثلاً هنرمند خلاقی را در نظر بگيريد كه پس از روانكاوي ديگر قادر به خلق آثاري هـمانند آثبار قبلي اش نسیست.) ایس وادی، وادی بسیار دشواری برای درک و بر داشت میل از خوشبختي و درک و برداشت او از جايگاه فرديّت در آن، است.

و باز، بعضاً، چنانکه خود من هم در بحث از نظریّهٔ رفتار اخـلاقی مـیل متذکّر شدم، میل به شکل گیجکنندهای میان منظر عامل درگیر در عمل و منظر مشاهدهگر بیرون از بحبوحه حرکت میکند. طبق برخی نظرهای میل دربارهٔ شناخت عملی، ممکن است چنین به نظر بیاید کـه دست زدن بـه آزمـون در زیستن می تواند شناختی فقط به حامی متعهّد ، یعنی عاملی بدهد که فعّالانه درگیر ماجراست. طبق نظرهای دیگر، درست عکس این مطالب صادق است.

میل در نوشته هایش به هیچ وجه آشکارا و صراحتاً به این مسائل و مشکلات نپرداخته است، و البته این دیگر برای ما جای شگفتی ندارد. می توان حدس زد که نقش دست زدن به انتخاب تا حدودی در نظریته میل از این اعتقادش سرچشمه گرفته است که بسیاری از خیرها فقط در صورتی خیر هستند که انتخابی باشند، و شاید از این اعتقاد دیگرش هم سرچشمه گرفته باشد که در عین اینکه عناصر یگانهٔ شخصیت هر فردی از طبیعتش مایه میگیرد، اما رسیدن این عناصر به هرگونه و حدت ارگانیک فقط می تواند محصول دستزدنهای مکرر به انتخاب باشد. ۱۳۱۱می توان آنچه را احتمالاً نظر میل در این زمینه ها بود با توسل به اصطلاحات و برداشتهای دبازه و دبسته، از خود مختاری که پیشتر اختیار کردم بیان کرد و گفت که احتمالاً درک و برداشت میل از خود مختاری صرفاً درک و برداشتی نسبتاً دبسته، بود. با توجّه به اینکه در نوشته های میل به شکل پیوسته و پیگیرانه ای به این مسائل پرداخته نشده است، چنین تفسیری معقول است، اما یگانه تفسیر قابل تأیید با مدارک و گواهیها نیست.

بحثی که گذشت شاید ما را قادر سازد که با دقّت بیشتری رابطهٔ میان نظریّهٔ فردیّت میل، روانشناسی فلسفی او، و دفاعش از آزادی را معیّن و بیان کنیم. میل همواره بر حضور عنصری فعّال در ذهن تأکید میکند: میل، چه در بحثهای رسمی و صوری از روانشناسی، و چه در نوشتههای موردی، مثلاً مقالاتش دربارهٔ شعر، این نظر را رد میکند که ذهن مطلقاً و صرفاً دریافتکنندهٔ تأثرات بیرونی است. بر همین وجه، طبق نظر میل، خوشبختی را باید در فعالیّت جُست؛ به گفتهٔ او، خوشبختی «چیزی جمع شدنی» نیست که بتوان آنرا افزودن بر هر سرجمعی» به حساب آورد؛ (۱۵) بلکه خوشبختی

<sup>1.</sup> committed partisan

صورتی از زندگی است که بیانگر طبیعت خاص هر فرد باشد. و باز، به پیاد بياوريد ابن استدلال ميا راكه فرض اينكه انسانها مي توانند خوشبخت باشند بیآنکه قوای فغالشان را بهکار گیرند، درواقع خلط دو اندیشهٔ خوشبختی و خرسندی است.۱۱۶ در مواردی، میل به پذیرش نوعی فردگرایی اخلاقی نزديک مې شود که در آن مفهوم بهزيستې يا خوشبختې همهٔ معاني اش را از دست مي دهد الا معنايي انتزاعي كه قابل اطلاق به مقاصد هر گونه تـلاش و کوشش بشری است. در واقع، خوشبختی واژمای کاملاً انتزاعی هم نیست، زيرا ميل گمان دارد اين واقعيّتي است كه افراد به سمت اتّفاق در صورتهايي از زندگی خواهند رفت که ویژگیهای مشترکی دارند. در واقع، همین اعتقاد اخیر است که گرفتاریها و مشکلاتی برای میل به بار می آورد. زیرا، اگر من فايدهگرايي او را سلسلهمراتبي و پلوراليستي توصيف كردهام، واضح است كه میل نیاز دارد توضیح بدهد چگونه در مواردی که عناصر مختلف فایده مقتضيات متفاوتي را ايجاب ميكنند بايد كشمكش و تضادً را حـلٌ و فـصل کرد؛ و این چیزی است که در نوشته های او یافت نمی شود. امّا آنچه روشن است این است که میل منکر این است که کسی بتواند به خوشبختی یا زندگی خوب برسد، مگر آنکه درک و بر داشت خاص خو دش از خو شبختی را داشته باشد؛ و تنوّع درکها و مفاهیم مشروع از خوشبختی مبتنی بر تکثّر طبیعتهای فردی است.

یک سؤال جدّی در مورد «آموزهٔ آزادی» مربوط به اقتدار و مرجعیّتی است که میل برای نظرش دربارهٔ طبیعت بشری قائل می شود. میل در مقام فیلسوف تجربی ناچار است نظریّهاش دربارهٔ انسان را بر مبنای مستندات مشاهدهای و آزمونی بنا کند. در نظام منطق میل پروژهٔ علم تجربی رفتارشناسی را پیش کشیده بود سعلمی که بتواند از قوانین تکوین شخصیّت انسانی پرده بردارد. شکست خود میل در برداشتن گامی در راه بنیان نهادن چنین علمی (که ما امروزه آن را روایت نخستینی از روانشناسی اجتماعی به حساب می آوریم) مایهٔ یأس و شرمندگی او شد، و این یأس و شرمندگی بی دلیل هم نبود. زیرا بر اساس قوانین رفتارشناسی بود که احکام گوناگون «هنر زندگی» می بایست بنا شود، و شک دربارهٔ امکان بنیان نهادن علم اخلاق و علم سیاستی تمازه و پیشرو مبتنی بر طبیعت بشری \_ شکی که مکولی<sup>۱</sup> با بیانی گزنده در حملهٔ خود به دسالهای دربارهٔ حکومت<sup>۲</sup> جیمز میل ابراز کرده بود \_ سرانمجام غالب شد. متأسفانه میل هیچ پیشنهادی در مورد قوانین رفتارشناسی عرضه نکرد، و در نتیجه «آموزهٔ آزادی» (همراه با بقیهٔ بخشهای «هنر زندگی») بنیادی تجربی در شناخت علمی انسان و جامعه نیافت \_ بنیادی که میل می خواست به آن بدهد.

بدين ترتيب خود ميل موفّق نشد اهنر زندگي، را به قوانين رفتارشناسي ربط دهد، و ما در ارزیابیمان از معقول و پذیرفتنی بودن نظر میل باید به سراغ همهٔ باورهای نظری و رایج دربارهٔ طبیعت انسان برویم که در انبان داریم. اینکه در فلسفهٔ گستردهتر میل بنیانی علمی برای اهنر زندگی، وجود ندارد نشانهٔ این نیست که چنین بنیانی را نمی توان فراهم آورد. یک ایراد اساسی بر انسجام فلسفة ميل و، منغيرمستقيم، به اعتبار فايده كرايانة «آموزة آزادى»، مربوط به این سؤال می شود که آیا نظری دربارهٔ طبیعت بشری که پیش فرض دربادهٔ آذادی است اصلاً تجربی است یا نه. می توان بر این نکته یافشاری کرد که نه تنها شباهت نظر ميل با نظر ارسطو در مورد ماهيّت خوشيختي، بلكه زبان غایت شناختی او در رسالهٔ درباد، آزادی و نیز خصلت پیشینی یا ماقبل تجربی بخش اعظم روانشناسی اخلاقی میل هم نشان میدهد که درک و برداشت او از انسان ذات گرایانه است و نه تجربی. این بدان معناست که میل گواهیهای موجود دربارهٔ رفتار بشری را در تعیین صفات ذاتی انسان، که کم و بیش در رفتار انسانی آشکار می شود، چیزی قطعی و تعییز کننده نم دانست. مشکل البتِّه اين است كه نظريَّة تجربي ميل در زمينة شناخت ظاهراً راه جنين انتخابي را بر میل می بندد. با این مشکل چگونه باید کنار آمد؟

۱. Thomas Macaulay ( • • ۱۸۵۹\_۱۸۹)، نویسنده و سیاستمدار انگلیسی.

تا حدودی، این اندیشه که ذاتها یا طبیعتهایی بشری وجود دارند مشکلی برای میل پیش نمی آورد، حتّی با وجود این که نگاه تجربه گرایانه او با زبان ذات گرایانه جور درنمی آید. پیشتر گفتم که میل این باور رمانتیکی را برگرفته و جذب کرده بود که هر انسانی استعدادی ویژه و ذاتی دارد که ممکن است در طول زندگی اش متحقّق شود یا نشود. این باور، تا زمانی که معیّن کردن ذات یا ط بیعت بشسری همچنان مسئله ای مربوط به مشاهده و آزمون بماند، تجربه گرایی میل را ساقط نمی کند. امّا آیا برای خود مفهوم طبیعت یا ذات فردی می توان تفسیری تجربه گرایانه ارائه کرد؟ من فکر نمی کنم این مشکل برای میل مشکلی مهلک و از پادرآورنده باشد. همانگونه که استیوارت همشر<sup>۱</sup> به هنگام بحث از اندیشه آزادی اسپینوزا متذکر شده است:

انگارهٔ طبیعت یا ذات بشری شاید رویهمرفته به نظر انگارهای گنگ و مبهم بیاید. من گمان میکنم، ما هنوز می توانیم معنایی برای انگارهٔ خصوصیّات ذاتی یک نوع، و برای حکم دادن در مورد افراد که نمونه های کاملتر یا ناقصتری از نوع خود هستند قائل شویم. امّا آیا می توان به گونه ای معنادار و قابل فهم از این سخن گفت که فرد یا چیز خاصی کمتر یا بیشتر فرد است؟ اسپینوزا معیاری به دست می دهد که با آن بتوان کمال فرد را در مقام فرد داوری کرد: این معیار درجهٔ فعّال بودن و خودخواستگی فرد است. (۱۷)

بحث و استدلال من در اینجا این است که تا زمانی که انگارهٔ استعدادی فردی را که امکان کشف آن با مشاهده و آزمون در زیستن وجود دارد بر میل روا بداریم، می توان برای اصطلاح خردگرایانه یا ذات گرایانهٔ ذاتها یا طبیعتهای بشری تعبیری تجربه گرایانه قانل شد. اینکه آیا جستار تجربی مصدّق ادّعاهای نظریّهٔ لذّات عالیتر هست یا نه و از اینرو پشتوانهای برای «آموزهٔ آزادی» فراهم

<sup>1.</sup> Stuart Hampshire

مي آورد يا نه، سؤالي است كه در فصل پاياني اين كتاب بدان خواهم پرداخت. فعلاً فقط مايلم خاطرنشان كنم كه، جدا از اين ادْعا كه افراد طبيعتها يا ذاتهايي دارند، ميل ادّعاي ديگري دربارهٔ صفات عام طبيعت بشري نمي کند. آن قوانين روانشناختی که او ذکرشان میکند و درواقع کلاً انتزاعی و صوری هستند، همگي قابل فروكاستن به خود قانون همخواني انديشهها يا تداعي معاني اند. بخش عمده بحثهاي غير صوري ميل درباره مسائل مربوط به اخلاق و سياست این نظر را القا میکنند که او گیمان می برد طبیعت بشیری مستعدً تغییر و تعديلهاي تقريباً نامحدودي است و بنابراين انديشة طبيعت نوعي براي انسان (سواي آنچه ساختمان بيولو ژيکې اش معيّن مې کند) کاربر د چندانې براي ميل نداشت. البتّه در مواردي ميل به سمت روايتي پارادوكسي از ذات گرايي كشيده می شد که طبق آن خود تغییر پذیری نامحدود طبیعت بشری را باید بر اساس قدرتی توضيح داد که ريشه در خودانديشی دارد، يعنی قدرتی که انسانها برای تجربه کردن بر روی خود دارند. همین نظر دربارهٔ طبیعت بشری است که بیش از هر نظر دیگر با بحث و استدلالهای رسالهٔ دربارهٔ آزادی همخوانی دارد. من در فصل پایانی این کتاب دوباره بر سر این مطلب بازخواهم گشت و مقام و موقع و موارد استفادهٔ آنرا در نظریّات میل مورد بررسی قرار خواهـم داد. سؤال و مسئلهٔ اصلی آشکارا این است که آیا می توان دفاعی تجربه گرایانه از این تز ذات گرایانه ارائه داد یا نه.

پس آن نظریّه دربارهٔ طبیعت بشری را که در رسالهٔ دربارهٔ آزادی پیش فرض گرفته شده است می توان در قالبی تازه چنین بیان کرد: طبق این نظریّه، انسانها درگیر در بازنگری مکرّر صورتهای زندگی و شیوههای تجربهای هستند که بهارث بردهاند، و خود «طبیعت بشری» در هر زمان و مکان معیّن از این صورتهای زندگی و شیوههای تجربه است که شکل میگیرد. طبق این گزارش از انسان همچون موجودی درگیر در فرایند بیانتهای دگرگون کردن خود،

<sup>1.</sup> reflexive thought

آنچه انسان را از سایر اعضای دیگرگونههای جانوران متمایز مے کند هـمان قدرت خودانديشي وانتخاب متأملانه است كه بهانديشه وعمل انساني جنبة غیرقطعی و نامعیّن میبخشد (البتّه این قدرت با صفاتی توأم است که از ساختمان بيولوژيکي کم و بيش تغييرنايذير انسان نـاشي مـي شود). بـاز در چنین گزارشی، هیچ حکمی که اعتبار عام داشته باشد نمی توان در مورد صفات و ویژگیهای طبیعت بشری صادر کرد، به استثنای این حکم که طبیعت بشری اساساً و ذاتاً نامعیّن، و بنابراین در معرض تصحیح در جهات متفاوت بیشمار و نامحدود است. همین درک و برداشت از انسان، که در آن عدم قطعيّت اساسي طبيعت بشرى شكل دهنده نوع انسان به شمار مي رود، است که به شکلی بسیار طبیعی با [آموز،های] دربار، آزادی جور درمی آید. اگر این درک و برداشت از طبیعت بشری به میل نسبت داده شود، آنگاه قرابل درک می شود که چرا میل پیشرفت را بر حسب ساخته شدن و تولید انبوه هیچ یک از انواع نمونههای نوع بشیر نیمیسنجید، بیلکه پیشرفت را فیزونی بخشیدن به قدرتها و تواناییهای اندیشه و عمل خودمختارانه می دانست. رشد ایس قدرتهاست که امکان پرورش فضایل گوناگون یا صورتهای گوناگون خوديروري را فراهم ميآورد و خصلت نيازهاي بشري را ارتبقا ميدهد، و تحوّل و بیشرفت فرهنگی و اجتماعی را در اجهات متفاوت بیشمار، با تسهیل «دست زدن به آزمون در زیستن» تسریع میکند.

بحث و استدلال دربارهٔ آزادی، آنگونه که من بازسازی اش کردمام، این است که آزادی اجتماعی را (که، طبق فرض من، هم دربرگیرندهٔ آزادی قانونی و هم دربرگیرندهٔ مصونیّت از مجازاتها و فشارهای افکار عمومی است) باید بر سایر خیرها برتری داد زیرا فرونی بخشیدن به تنوّع سبکهای زندگی و شیومهای تفکّر تا حدودی شکل دهندهٔ تحوّل و تکامل بشر در مقام عامل خودمختار است. پس در رسالهٔ دربارهٔ آزادی پیشرفت اجتماعی را نمی توان جدا از ارتقای آزادی در نظر آورد. به کلام خود میل: روح پیشرفت<sup>۱</sup> همیشه نوعی روح آزادی نیست، زیرا روح پیشرفت ممکن است بخواهد به زور پیشرفتهایی را بر مردمی که خواستار آن نیستند تحمیل کند؛ و روح آزادی ممکن است در مواردی که در برابر چنین کوششهایی ایستادگی کند، موقتاً و به شکل موضعی موافق مخالفان پیشرفت شود؛ امّا یگانه منبع دائمی و لایزال پیشرفت آزادی است، زیرا با آزادی است که کانونهای پیشرفت مستقل و ممکن بسیاری به تعداد افراد موجود وجود خواهد داشت.

بنابراین، اگر این راست است که قدرت خوداندیشی مانع از آن می شود که هر چیزی در زندگی اجتماعی انسان برای همیشه ثابت، بسته، و خاتمه یافته بماند، پس پیشرفت شامل دگرگونسازیهای بی پایان صورتهای زندگی اجتماعي انسان همراه با جستجوي (آن هم بي يايان) براي يافتن ضعفها، ناسازگاریها، و دیگر نواقص در فهم او از صورتهای زندگی خویش خواهد بود. این نگاهی ذات گرایانه به طبیعت بشری است که طبق آن، به گونهای پارادوکسی، ذات انسان در این کشف تعیّن می یابد که انسان فاقد هر گونه طبيعت قطعي نوعي عام از آن گونهاي است كه ساير اشياء مادي و موجودات غیرمتفکّر دارند. این روایت از این نظر نیز روایتی پارادوکسی از ذاتگرایی است که عدم تعیّنی که خصلت انسان را در مقام نوع و گونه مشخّص میکند مشروط بهذات قابل کشفی می شود که به اعتقاد میل هر یک از اعضای نوع بشر در این ذات ویژهاند. پس نظریه فردیت میل این ادّعا را که انسان سازنده خویش است با این ادّعا ترکیب میکند که هر انسان طبیعتی دارد که باید کشف شود. تز میل این است که زندگی خوش انسانی مستلزم دستزدنهای مكرّر به انتخاب است، زیرا فقط دست زدن به انتخاب می تو اند مقتضیّات گوناگون و احتمالاً مختلف و رقیب طبیعت انسانی را در کل ارگانیکی به هم جوش دهد. در اینجا این سؤال اساسی پیش میآید که آیا ایـن نـظر دربـارهٔ خوشبختی انسانی کاملاً ناظر به یک آرمان نیست، و اگر چنین است، آیا این امر موجب گسستی قطعی و مهلک از هر چیزی که بتوان نام فایدهگرایی بـر آن گذاشت نمیشود؟

## نیازها و آرمانها در آموزهٔ آزادی

بسیاری از منتقدان میل او را متّهم کردهانید که نیوعی روانشیناسی اخیلاقی پیشینی و ماقبل تجربی را که توجیه مستقلّی ندارد پشتوانهٔ آموزهٔ آزادی کرده است. یقیناً اگر بتوان نشان داد که درک و به داشت او از خو شبختی صر فاً فشردهٔ آرمانهای اخلاقی او با عباراتی دیگر است آموزهٔ او تا حدودی گرفتار دُور خواهد شد. تا جایی که به نظر خو د میل در این زمینه مربوط است، موضع او روشن و معقول است. تردیدی نمی توان داشت که میل معتقد بود که اگر طيف متناسبي از تجربه ها را در اين زمينه در نظر بگيريم خواهيم ديد در واقع انسانها فعالیّتهایی را که در آنها برترین قـوای تـمیز و داوریشـان را بـهکـار میگیرند بر فعالیّتهایی که در آنها این قوا را به کار نمیگیرند ترجیح میدهند. میل معتقد به این نظر نیست که انسانها همواره این ترجیحشان را به نمایش میگذارند-او خود را ملتزم به این نظر عبث نـمیکند کـه مـثلاً مىيان آبـجو خوردن و شراب خوردن، انسانهایی که تجربهٔ هر دو را دارند، همیشه شراب خوردن را ترجيح ميدهند زيرا قوّة تميز حسّ چشايي در آن بيشتر بهكار مي آيد؛ امّا او به اين نظر اعتقاد دارد كه ترجيح فعاليّتها بي كه توأم با به كارگيري اندیشهٔ خودمختارانه و تواناییهای تخیل و تمیز است همواره بر زندگی داوران آزموده حاكم خواهد بود.

موضع میل در ایـن حـوزه هـنوز هـم مـمکن است بـه نـظر بسـیاری از خوانندگان ناروشن یا ناپذیرفتنی بیاید. درواقع، بسیاری از منتقدان متأخّرتر

ميل موضع او را چنين يافتهاند. هكسار ` در نقد نير ومند خود بر ليبراليسم ميلي میگوید که میل به مفهوم والایی از خیر چسبیده است که وابسته به آرمان خاصی دربارهٔ شخص است؛ هکسار معتقد است که آموزهٔ میل «او را ملزم نمي كند كه مقام و موقع يكساني براي همهٔ صورتهاي زندگي قائل شوده، حتّى با آنکه مشخّص کردن صورتهای والاتیر زندگی میل را درگیر داوریهای كمال جويانه اي مي كند كه نظريَّة رسمي فايد، گرايانه اش روا نمي دارد. (۱۸ و باز، درک و برداشت میل از خوشبختی هنوز در معرض ایرادی است که بر همهٔ انواع پیامدگرایی وارد می شود، ایرادی که فینیس مطرح میکند(۱۱۱ و میگوید اين درک و برداشت متضمّن انجام قياس ميان خيرهايي است که قبطعاً قياس ناپذيرند: لازمهٔ چنين درک و مفهومي اين است که بکوشيم ارزشهايي را که معیار مشترکی ندارند در مقیاس واحدی از ارزشها ردمبندی کنیم. شاید حادتر از همه پیش کشیدن این ایراد باشد که این اعتقاد میل که طبقهٔ معیّنی از لذّات عالیتر هست در تضادً با اعتقاد او به تنوّع بیشمار طبیعتهای بشری قرار می گیرد: او نمی تواند همزمان به هر دوی اینها معتقد باشد. یا آموزهٔ لذّات عاليتر او مؤيّد نظريّة آزادي اوست صرفاً به اين دليل كه بيشاييش تبجسم ترجيح ليبرالي انواع بخصوصي از شخصيتهاست (كه در ايـن صـورت ايـن آموزه هیچ دلیل مستقلّی به نفع «اصل آزادی» به دست نخواهـد داد) یا آنکه آموزهٔ لذَّات عالیتر مبتنی بر فرضیَّاتی در روانشناسی تجربی و جامعهشناسی تجربي است که ممکن است فرضيّاتي غلط باشند. در پاسخ به اين نقدها چه مي توان گفت؟

نخستین این ایرادها، که بهتر از همه هکسار بیانش کرده است، مدّعی است که نظریَهٔ اخلاقی نهفته در پایهٔ [آموزهٔ خوشبختی میل] کـمالجویانه است. منظور از این (همانگونه که راولز میگوید) این است که این آموزه در وهلهٔ نخست هدفش حمایت از نوع خاصّی از فضیلت انسانی است، و فقط

<sup>2.</sup> John Finnis

در وهلهٔ بعدی است که به ارضای نیازها می بردازد. این نظریّهٔ کمال جویانه از نوع نظريَّات پيامدگرايانة بيشينهساز است، امَّا نبه از نبوع نباظر بنه نيازها و احتیاجات. اگر نسبت دادن چنین درک و برداشت ناظر به کمال آرمانی ۱۲۰۱ به میل صحیح می بود، می توانست ضربهٔ مهلکی بر «آموزهٔ آزادی» وارد آورد که میخواهد نیروی مجابکنندهای حتّی برای آنانی داشته باشد که آرمانهایم غيرليبرالي در مورد شخصيّت انساني دارند. امّا من قوّتي در اين ايراد نمي بينم. در درجهٔ اول، خصلت کمال جویانه خصلتی است که به درجات در همهٔ نگرشهای اخلاقی هست. قانون اخلاقی کمالجویانه (قانونی که اهمیّت زيادي به ملاحظات مربوط به فضايل و محاسن شخصي مي دهد) مي توانيد احکام بسیار خاصی دربارهٔ رفتار را در دل خود جای داده باشد، یا آنکه کم و بیش در این زمینه انعطاف داشته باشد و مسئله را باز گذاشته باشد. تر دیدی نیست که خود میل اشخاص ماجراجو، گشادهدست، و گشادهنظر را بر اشخاص کمدل و جرأت، فرومایه، و تنگنظر ترجیح می داد، امّا استدلال او در دفاع از ارزش آزادی چنان است که برای هر دو بتواند معتبر باشد و قوّت داشته باشد. درک و برداشت میل از زندگی خوب ممکن از این جهت که زندگیهایی راکه تا حدّ زیادی حاصل انتخاب شخصی هستند بـر زنـدگیهای عـادتی و سنّتي مرجّح ميدارد كمالجويانه باشد، امّا ايـن صـرفاً نـوعي كـمالجويي رویّهای است و نه نظریّهٔ کاملی دربارهٔ زندگی خوب. میل در اهمیّت بسیار دادن به خودمختاری و امنیّت در هر طرح مربوط به رفاه و سعادت انسانی، و در اولويّت دادن به خودمختاري پس از برآورده شدن برخي شرايط، در واقع سر وکارش با همان چیزی است که راولز آنرا نظریّهٔ رقیق خیر خوانده است \_ مفهومي كمينه گرايانه از رفاه و سعادت انساني كه برحسب نظريَّهٔ منافع حياتي یا خیرهای اولیٰ به بیان درمی آید.(۲۱) نظر به پر دازی با ارجاع به شرایط حداقل دستيابي كامل بهرفاه و سعادت انساني بهخودي خود سبب مي شود كه ميل کمالجو خوانده شود. در واقع، ادّعای خود میل این است که آنانی که عادت به دست زدن به انتخابهای شخصی خود دارند به این آسانیها دست از این عمل برنخواهند داشت، و این ادُعایی تجربی است، نوعی حکم تجربه پذیر است، و نه صحّه گذاشتن بر یک آرمان. اگر میل هرگز به این امکان نیرداخت که انسانها ممکن است آزادانه دست از آزادی شان بشویند، به این دلیل بود که فکر میکرد دلایل کافی برای باور داشتن به اینکه مزایای آزادی مشدّد خودشان هستند دارد. اقامهٔ دلیل بر اینکه میل در این مورد اشتباه میکرد، حتّی اگر استدلال بی چون و چرا صحیح باشد، باز مؤید این ادّعای بسیار متفاوت نخواهد بود که نظریّهٔ اخلاقی واقعی او کمال جویانه است.

دو ايراد بعدي از جهات بسيار اساسي ترند. ميل اذعان داشت كه درك و برداشت هر فردی از خوشبختی اش به احتمال بسیار حاوی عناصر متفاوت رقیبی خواهد بود، امّا هیچ اصل راهنمایی به دست نمی داد که ایس تمضادها چگونه باید حلّ و فصل شوند: این نکتهای است که من به هنگام ارزیابی آموزه او در کلیّتش بدان بازخواهم گشت. آیا اعتقاد میل به تنوّع طبیعتهای بشری با گزارش او از لذّات عالیتر در تیضاد است؟ من نیمی فهمم چگونه مي تواند چنين باشد: معيارهاي ميل براي عاليتر به حساب آوردن لذَّتي اين بود كه آن لذَّت انتخابي باشد يس از فرايند تأمِّل خودمختارانه و انتخاب خو دمختارانه و اینکه آن لذَّت بیانگر مقتضیّات منحصر به فرد خود فرد باشد. این دو شرایط بر روی هم لذّات بسیاری را از این دایره بیرون می گذارند، حال آنکه باز لذات معنوی و لذات دیگر متنوّع بیشماری را در ایس دایس باقی میگذارند. هیچ ناسازگاری در این نیست که میل معتقد است برخی لذات از آزمون این دو شرط ذکرشده موفّق بیرون نمی آیند، حال آنکه در عین حال ممکن است لذات تازه ناشناخته ای باشند که از این آزمون سر بلند بیرون بيايند. آري، قابل تصوّر است كه برخي لذّات خو دمختارانه و مطابق با طبيعت ا خود فرد برگزیده شده باشند، امّا در عین حال نتیجهشان چشمیوشی از

خودمختاری باشد. من گمان میکنم نظر میل دربارهٔ این امکان نظر پیشینی و ماقبل تجربی نیست: او به دنبال نفی چنین امکانی نیست، بلکه نامحتمل بودن یا نادر بودن آنرا مطرح میکند. این ممکن است موضعی برجسته نباشد، اما موضعی عبث و یاوه نیست. میل به این حکم دل سپرده است که انسانهایی که طعم مزایا و لذات آزادی را چشیدهاند، این لذات و مزایا را با هیچ نفع دیگری تاخت نخواهند زد: او معتقد است که این امری تجربی است که وضعیت آزادی در این مورد وضعیّتی بازگشتناپذیر است.

مستقيماً و بدرستي روشن نيست که چگونه گواه و ملاکي را ميل در نفي اعتقاداتش در این حوزه می پذیرفت. همچنین در واقع بدرستی روشن نیست که چه گواه و مدرکی را میل می بایست منطقاً و عقلاً در این حوزه بیذیرد. در بخش آخر فصل نهایی این کتاب من ملاحظاتی را در باب این سؤال دشوار مطرح خواهم کرد. فعلاً می خواهم فقط خاطر نشان کنم که به شیرطی که پیش گویی میل در عموم موارد صادق باشد در درک و برداشت او از خوشبختي هيچ چيز ناظر به آرماني وجود نخواهد داشت. ميل مقيّد به اخلاق كمالجويانهاي نيست كه در آن ارتقاى آرماني در مورد فضيلت انساني، حتّى اگر اين آرمان در تقابل با ارضاي نيازها قرار گيرد، وظيفه باشد. به عكس، نظر او این است که خوشبختی انسانی بستگی به نوع خاصی از پایداری شخصیت دارد. اما سؤال حاد و حياتي اين است كه آيا ميل معتقد به آرمان شخصيت، مستقل از نقش داشتن آن در ارضای عمومی نیازها هست یا نه. هیچ گواه و مدرک تاریخی یا متنی در دست نیست که بگوید او معتقد به چنین آرمانی بوده است، و حدسهایی که در این مورد زده می شود که اگر انتظارات او در مورد تحوّل و پیشرفت انسانی برآورده نمی شد چه فکر می کرد همه فوق العاده گمانهاي و بي پايه در واقعيّت هستند. اگرچه چنين نيست که مورد غريبي از آدم تنبل خشنود بتواند آموزهٔ میل را از اعتبار بیندازد، امّا بیگمان آموزهٔ میل در برابر تجربهٔ انسانی آسیب پذیر است. بنابراین این آموزه فقط می تواند مدّعی این باشد که حکم تجربه پذیر نامعقولی نیست. این آموزه قابل تجدید نظر یا لغو براثر تجربه و قابل نقد با گواهیهای زندگی است ـ نکته ای که من در مواردی ضرورتاً به آن بازخواهم گشت. امّا یک جنبه از ایمن نیقد در حوزهٔ کاربردهای «اصل آزادی» میل است، و من میخواهم در فصل بعدی به برخی از مهمترین جنبه های کاربرد «اصل آزادی» میل بپردازم.

## <u>ی</u>ادداشتهای فصل چهارم

من در مقالهٔ زیر آزادی منفی را مورد بحث قرار داد، م:

«On Negative and Positive Freedom», *Political Studies*, December 1980, vol. XXVIII, no. 4, pp. 507-26.

2. See S. I. Benn's «Freedom, Autonomy, and the Concept of a Person», Proceedings of the Aristotelian Society, 1976, vol. LXXVI, pp. 109-30.

۲. من واژههای «بی مغز» (anomy) و «بی اراده» (wanton) را از نوشته زیر برگرفته ام: H. G. Frankfurt, «Freedom of the Will, and the Concept of a Person», *Journal of Philosophy*, 1971, vol. LXVIII, pp. 5-20.

4. Sec Ibid., pp. 11-12.

5. See David Riesman, The Lonley Crowd, New Haven, Yale University Press, 1950.

در کتاب فوق اصطلاح «دگر\_رهبر» (other-directed) بروشنی توضیح داده شده است. 6. See Frankfurt again, *up.cit.* 

 Joel Feinberg, Social Philosophy, Englewood Cliffs, New Jersey, Prentice-Hall, 1973, pp. 15-17.

8. J. S. Mill, On Liberty, Utilitarianism and Considerations on Representative Government, London, Dent, 1972, pp. 116-17.

9. Ibid. , p. 118.

10. Robert F. Ladenson, «Mill's Conception of Individuality», Social Theory and Practice, 1972, vol. 4. no. 2, pp. 167-82.

11. Mill, op.cit., p. 117.

۱۲. مثلاً فرد برگر در اثر بسیار مهم منتشرنشد.ای دربارهٔ میل.

Robert Paul Wolff, The Poverty of Liberalism. Boston. Beacon Press, 1968.
 p. 19.

 See, especially, Anthony Thorlby, «Liberty and Self-Development: Goethe and J. S. Mill», *Neohelicon*, 1973, vol. 3-4, pp. 91-110.

15. Mill, op.cit., p. 34.

16. Ibid. . p. 9.

17. Stuart Hampshire, Freedom of Mind, Oxford University Press, 1972, pp. 193-4.

18. Mill, op. cit., p. 128.

 V. Haksar, *Liberty, Equality and Perfectionism*, Oxford University Press, 1978, p. 233.

20. John Finnis, Natural Law and Natural Rights, Oxford, Clarendon Press, 1980, pp. 111-18.

۲۱. برایان بری در کتاب زیر این نظر را به راولز و تلویحاً به میل نسبت می دهد: The Liberal Theory of Justice, Oxford, Clarendon Press, 1973, p. 88. ۲۲. راولز دربارهٔ استفادهاش از اصطلاح «نظریَهٔ رقیق خیر» در کتاب زیر تـوضیحاتی داده است:

A Theory of Justice, Oxford, Oxford University Press, 1972, pp. 395-9.

· · ·



كاربردها

## **۱. پاترنالیسم<sup>۱</sup>**

جا دارد در همان آغاز بررسی گزارش میل از پاتر نالیسم دولت یادآور شویم که پیش فرض هر اصل پاتر نالیستی (و بنابراین پیش فرض همهٔ بحثهای مربوط به مسائل اخلاقی منتج از پاتر نالیسم) این است که بتوان واقعاً تمایز معناداری میان رفتار (دست کم عمدتاً و به طور مستقیم) ناظر به خود و رفتار ناظر به دیگران قائل شد. زیرا اگر به هر نحوی این تمایز را قائل شویم، هیچ مسئلهٔ اخلاقی شاخصی در مورد پاتر نالیسم نخواهد بود مگر آنکه این تمایز به این یا اخلاقی شاخصی در مورد پاتر نالیسم نخواهد بود مگر آنکه این تمایز به این یا اشتباه باشد) همهٔ انواع تجاوزات «پاتر نالیستی» به آزادی در مقام ضرورتی برای حفظ رفاه و سعادت اشخاصی جز آنان که آزادی شان محدود شده است قابل توجیه خواهند بود. در این صورت، هیچ نوع ایجاد محدودیتی برای آزادی (کلاً یا عمدتاً) هرگز پاتر نالیستی نخواهد بود، و بنابراین هرگز معضل اخلاقی اصیلی در این زمینه نخواهیم داشت که آیا درست است فردی را ازادی (کلاً یا عمدتاً) هرگز پاتر نالیستی نخواهد بود، و بنابراین هرگز معضل موا در جهت نفع خودش اجبار [به انجام یا انجام ندادن کاری] کنیم. برای مرفاً در جهت نفع خودش اجبار [به انجام یا انجام ندادن کاری] کنیم. برای همین است که همهٔ بخهای مربوط به پاتر نالیسم منطقاً و مفهوماً طفیلی و وابستهٔ امکان کشیدن خط فاصل و قائل شدن به تمایزی از آن نوع خواهند بود

۱. paternalism به معنای پدرمآیی. و به اصطلاح سیاسی جلوگیری حکومت. به شکل پدرمآبانه و به ظنّ خود. از صدمه زدن افراد به خود است.\_م.

که میل مایل است میان اعمال ناظر به خود و اعمال ناظر به دیگران قائل شود. «اصل آزادی» با مشخّص کردن صدمه به دیگران به عنوان شرط ضروری برای محدود کردن موجّه آزادی، رشتهٔ دراز و تعداد بیشماری از دلایل را برای ایجاد چنین محدودیّتی ناکافی میکند و از اعتبار میاندازد که در میان آنها ملاحظات پاترنالیستی جزو موارد مهمّ هستند.

اصل پاترنالیسم حقوقی اجبار دولتی را برای حفظ افراد از صدمه رساندن به خود یا (شدیدتر از آن) واداشتن افراد به عمل کردن در جهت منافع خودشان توجیه میکند. معنی و پیامد ضمنی ضد پاترنالیستی اصل میل تصریح دارد که هیچکس (دولت یا جامعه) نمی تواند به گونه ای مشروع در انتخاب کاملاً داوطلبانه عامل عاقل بالغ در مواردی که صرفاً یا در وهلهٔ نخست به منافع خودش مربوط است مداخله کند. میل خود در قطعهٔ مشهوری در این باره چنین می نویسد:

خیر خود فرد، چه خیر جسمانی چه خیر اخلاقی، عذر موجّهی کافی [برای محدود کردن آزادی] نیست. نمی توان بحق فرد را وادار به انجام یا انجام ندادن کاری کرد به این دلیل که به نفع خود اوست که چنین کند، به این دلیل که بدین تر تیب او خوشتر و آسوده تر خواهد بود، به این دلیل که، به عقیدهٔ دیگران، چنین کردن عاقلانه تر، یا حتی درست است... فرد بر جسم و جان خویش حاکمیّت محض دارد. ۱۱

بنا به تصوّر میل اصل او به دولت و جامعه اجازه می دهد آزادی فرد را محدود کنند تا از او در برابر پیامدهای صدمهزنندهٔ جهالت یا فریفتگی اش حفاظت کنند، البتّه در مواردی که اوضاع و احوال دلیل کافی به دست می دهد که فرض بر این گذاشته شود که انتخاب ناشی از بی اطّلاعی یا اطّلاع غلط آن فرد به هیچروی همان انتخابی نیست که آن فرد اگر بدرستی موقعیّت خویش را می فهمید بدان دست می زد. باز به همین اندازه آشکار است که تمامی چنین گزاره های خلاف واقعی، در مواردی که با توسّل مستقیم به گواهی عاملی که در معرض حاصل عمل است آزمون پذیر نیست، مبتنی بر گزارش نظری عام از واکنش عادی یا نوعی انسانها در آن شرایط مشخص خواهد بود. این قید، و دیگر قیدهایی که میل به صراحت بر منع «مطلق» پاترنالیسم می گذارد عیانکنندهٔ بخشی از دلایل عقلی او برای رد کلّی پاترنالیسم است و در عین حال برخی از دلایل او را برای گسست از این موضع عام مشخّص می کند. در قطعهای مشهور میل می نویسد:

اگر پاسبانی یا هرکس دیگری ببیند که شخصی میخواهد از پلی عبور کند که کاملاً مشخّص شده است که ناایمن است، و فرصتی نبوده است تا این مسئله به اطّلاع آن شخص برسد، آن پاسبان یا کس دیگر می تواند او را بگیرد و برگرداند، بیآنکه تجاوزی واقعی به آزادی او شده باشد، زیرا آزادی به معنای انجام دادن کاری است که شخصی دلش میخواهد، و آن شخص البتّه نمی خواهد که در رودخانه بیفتد.۲۱

نظر میل این است که شخص باید نه فقط از عواقب جهل و اطّلاع غلط خود، بلکه همچنین باید از سایر شرایطی هم که سبب می شود انتخابش جنبهٔ آشکارا خودمختارانهٔ کمتری داشته باشد حفظ شود (حتّی در مواردی که شخص اطّلاع کامل و درست دارد). فرد ممکن است «کودک، یا پریشان دماغ، یا هیجان زده باشد و نتواند بدرستی و بتمامی از قوّهٔ تأمّل خود بهره بگیرد. ۱۳ این گفته ها و اشارات، میل را به شکل ضعیفی از پاتر نالیسم متعهّد میکند که طبق آن دولت و جامعه می توانند به گونه ای مشروع آزادی را محدود کنند تا مانع رفتار صدمه زنندهٔ ناظر به خود اشخاص در مواردی شوند که آشکار است

این شکل ضعیف از پاترنالیسم که میل بر آن صحّه میگذارد نوعاً چیزی بیش از مداخلهٔ موقّت دولت و جامعه را در جهت محدود کردن آزادی فـرد اقتضا نمی کند، مداخلهای که هدف از آن یقین یافتن به این است که آیا رفتار صدمهزننده آشکارا خودمختارانه بوده است یا نه، و اگر نبوده است، دولت یا جامعه باید از اقدام عامل تا زمانی که او قادر به عمل و تفکّر خودمختارانه شود (یا دوباره بدان قادر شود) جلوگیری کند. این شکل ضعیف از پاترنالیسم معمولاً با تحمیل دائمی محدودیتی بر آزادی، یا منع بیقید و شرط اعمال صدمهزننده به خود، همخوانی ندارد.

میل ظاهراً در بحث خود از قراردادهای بازگشتناپذیر محدودکننده آزادی به شکل قویتر و اساسی تری از پاترنالیسم گرایش پیدا میکند. در اصول اقتصاد میاسی او نظر میدهد که دولت نباید قراردادهای غیرقابل فسخ را تسهیل یا تنفیذ کند، (۱۲ حال آنکه در رسالهٔ دربارهٔ آزادی میگوید که دولت به هیچوجه نباید قرارداد بندگی داوطلبانه را به رسمیّت بشناسد یا تنفیذش کند:

در این کشور و کشورهای متمدن دیگر... پیمانی که به مىوجب آن شخص بخواهد خودش را به بردگی بفروشد، یا اجازه دهد به عنوان برده فروخته شود مى باید باطل و بی اعتبار شمرده شود و نه قانون باید آن را بیذیرد و نه افکار عمومی. مبنای محدود کردن قدرتِ سلبِ اختیاری حاکمیّت بر سرنوشت خود در چنین مواردی آشکار است، و در این مورد افراطی بخوبی قابل مشاهده است. دلیل عدم مداخله در اعمال اختیاری و داوطلبانهٔ فرد، جز برای حفظ حقوق دیگران، رعایت آزادی ارست. انتخاب اختیاری و داوطلبانهٔ فرد گواه آن است که آنچه انتخاب کرده مطلوب اوست، یا دست کم برای او قابل تحمل است، و خیر او در کل زمانی بیشتر و بهتر تأمین می شود که به او اجازه داده شود از طریقی دست از آزادی خود می کند؛ او از هرگونه استفاده آتی از آزادی اس با این یک عمل چشم می بوشد. بدین تر تیب او، در مورد خودش، دقیقا همان هدفی را که توجیه کنندهٔ اجازه دادن به او برای در اختیار داشتن خودش بوده است از می می می دادن به او برای در اختیار داشتن خودش بوده است از می می می دادن به او برای در اختیار داشتن در وضعی است که دیگر نمیتوان همان فرض را به نفع او کرد که اگر داوطلبانه آزادی اش را حفظ می کرد می توانستیم به نفع او بکنیم. اصل آزادی نمی تواند اقتضا کند که فرد آزاد نباشد. ایس آزادی نیست که بگذاریم کسی آزادی اش را واگذار کند... شاید به استثنای قراردادها یا پیمانهای مربوط به پول و ارزش پول، هیچ قرارداد و پیمان دیگری نباشد که در مورد آن بتوان جرأت کرد و گفت که نباید هیچ آزادی و اختیار لغو یا فسخی باشد.(۵)

آیا موضعی که میل در مورد مسئلهٔ بندگی اختیار کرده است او را درگیر تناقض و ناسازگاری میکند؟ آیا، خصوصاً، این وضع خدشهای بر شمول «اصل آزادی» وارد می آورد؟ در اینجا دو نظر ممکن است ابراز شود، کـه در یکی از آنها موضع میل سازگار و بی تناقض است، و در دیگری بالعکس. بگذارید نخست به نظر و استدلالی بیردازیم که موضع او را سازگار و بی تناقض می داند. ۱۶۱ ضروری و بهتر آن است که مطلب را با بیان این نکته آغاز کنیم که در عین اینکه درست است که «اصل آزادی» متضمّن اصلی علیه پاترنالیسم است یا چنین اصلی را پیش فرض دارد، اما آنچه داصل آزادی، از اعتبار ساقط می کند محدود کر دن اجباری آزادی است. با آنکه از ۱۰ صل آزادی، با توسّل به نقش آن در حفاظت از سایر انواع آزادیهاست که دفاع می شود، امّا موضوع این اصل صرفاً آزادی از اجبار است. پس اصل ضد پاترنالیستی که این اصل متضمّن آن است اصلی است که فقط عمل اجبارآمیز برای پیشگیری از صدمه زدن افراد به خود را منع میکند. امّا نکتهٔ دوّم ایمن است کـه هیچ اجباری در امتناع از پذیرش لازمالاجراء ساختن توافقهای قراردادی یا شبهقراردادی نیست. در واقع چنین امتناعی ممکن است خودمختاریی را که «اصل آزادی» بنایش بر ارتقای آن است محدود کند، امّا امتناعی از این نوع را خود ااصل آزادی، به هیچوجه منع نمیکند.

اگر عدم تنفیذ قرارداد داوطلبانهٔ بندگی در شمول اصل آزادی، قرار

نمی گیرد، پس چه اصلی پشتوانهٔ «آموزهٔ آزادی» میل می توانید باشد؟ ساده است، صرفاً «اصل فايده» (زماني كه توأم با مصلحت در نظر گرفته شود). نظر ميل أشكارا اين است كه به اين سؤال كه كدام توافقها را بـ ايد الزام قـراردادي بخشيد و به چه ميزان، فقط با توسّل به فايده است كه مي توان ياسخ داد. اينكه فايده در مجموع از لازمالاجراء كردن قراردادهاي بردكي آسيب و ضرر مي بيند نياز چنداني به استدلال و بحث ندارد. نمونهٔ خلاف يا نقيض فردي كه رفاه و سعادتش در مجموع با ورود در قرارداد بردگی لازمالاجراء ارتما می یابد چندان پایه و مایهای ندارد. زیرا آن رفاه و سعادت که با امتناع از تسهیل تنفیذ قراردادهای بردگی مورد محافظت قرار میگیرد رفاه و سعادت خود عامل نيست، بلكه رفاه و سعادت عمومي است. اين از اعتقادات ميل بود كه اهميَّت خودمختاری و فردیّت در مقام اجزاء ضروری رفیاه و سیعادت بهگونهای سیستماتیک به فراموشی سپرده می شود. چون تأسیس دستگاه بو روکراسی عریض و طویلی برای احراز داوطلبانه بودن کامل و کنترل دور،های انتظار داوطلبان بردگی دست و پاگیر، برهزینه، و احتمالاً ناکارآمد خواهد بود، هرگونه نهادی که تجسّمبخش سیاست پاترنالیستی ضعیفی باشد باید بر مبنای اتلاف کنندگی اش از نظر فاید. از اعتبار ساقط شود. از سوی دیگر، اگر آزادی واقعاً یکی از اجزای فوقالعاده دست کم گرفته شده و ضروری فایده است، پس سیاستی کَلاً آسانگیرانه در قبال بر دگی داوطلبانه مردود خواهد بود، زيرا ممكن است سياستي مؤيّد بي اعتنابي عامّ به ارزش آزادي باشد. بر ايـن مبنا، فقط سیاست فراگیر عدم تنفیذ است که می تواند درست باشد و در این حوزه برجای بماند.

حال، استدلالهایی از این دست، هر قدر هم محکم و جازم، به نظر نمی آید که آنقدر نیرومند باشند که مؤید لحن میل در قطعهای باشند که نقل کردم، و بنابراین کلاً روشن نیست که سازگاری اندیشهٔ میل را ثابت کنند. همین امر یکی از مفشران را۱۷۱ واداشته است چنین اظهار نظر کند که میل وقسی که

بهبررسی مورد بردهٔ مشتاق و داوطلب میرسد از نگرش بیشینه کنندهٔ فایده دست برمي دارد و نگرش ياتر ناليسم بيشينه كنند، آزادي را اختيار مي كند. حال اگر میل گمان دارد که فایده یا خو شبختی در برگیرندهٔ آزادی است، امّا در عین حال چیزهای دیگری را هم دربر میگیرد، پس این تفسیر را باید رد کرد. زیرا دیگر اجزای رفاه و سعادت بایستی در مواردی در تقابل و رقابت با آزادی و خودمختاری قرار گیرند و آنها را نقض کنند، مگر آنکه ما آماده باشیم به این مصلحت حياد و خيطرناك ميتوسل شويم كه وزن و اعتباري بي حد به خودمختاري در مقابل ساير اجزاي رفاه و سعادت بدهيم (و ميل يقيناً اين آمادگی را نداشت). به هر صورت، این تفسیر به نحوی نایذیر فتنی پارادوکسی است، زیرا کاملاً آشکار است که منع کردن اجباری فردی از واگذاری بیبازگشت آزادیاش در مواردی که چنین ممانعتی منافع او را ارتقا میدهد ياترناليسم نيست (چون بنابر پيش فرضمان با اين كار از منافع او حفاظت نکردهایم)، بلکه نوعی از اخلاقگرایی حقوقی است. چنین کماری نوعی اخلاقگرایی حقوقی خواهد بود اگر ارزش اصلی مدّ نظر آزادی باشد و اگر راست باشد که آزادی در میان منافع برده مشتاق جایگاه فرعی داشته باشد (همانگونه که در فرضیّه پردازی من ملحوظ شده است). همچنین جنبه های پارادوکسی این تفسیر با توسّل به استعاره بر دههای پیشین و بردههای بعدی تضعيف نمی شود. (٨) حتی اگر بعضاً معنا داشته باشد که خویشتنها یا شخصیّتهای متعدّدی را در طول زندگی یک فرد تفکیک و مشخّص کنیم، باز حفاظت از خویشتن بعدی در مقابل خویشتن قبلی به نظر بیشتر همچون بيشكيري از «صدمه به ديگري» خواهد آمد تا نوعي از ياتر ناليسم.

در برابر این استدلالها، به نظر من استدلالهای متقابلی قابل عرضه است که می توانند نشان دهند موضع میل در مورد بردگی مشتاقانه و داوطلبانه سازگار و بی تناقض است. پیشتر در قالب استدلالی در دفاع از سازگاری و بی تناقضی

<sup>1.</sup> legal moralism

موضع میل در این زمینه گفتم که «اصل آزادی» به خودیخود ایجاباً و اثباتاً خودمختاري را ارتقا نمي دهد، بلكه صرفاً برخي موانع اجباركننده موجود در برابر خودمختاری را از پیش یا برمی دارد. این نکته به قوّت خود باقی است حتى اكر ما آماده باشيم (و به نظر من بايد هم آماده باشيم) كه ااصل آزادى، را هم تنظیمکنندهٔ اجبار اخلاقی ناشی از فشار افکار عمومی و هم تـنظیمکنندهٔ اجبار قانونی در نظر بگیریم، زیرا حتّی با چنین قرانتی نیرو و قـوّت اصل آزادی، باز صرفاً در همان برطرف کردن دستهٔ مهمّی از موانع موجود بر سر راه خودمختاری است. اصل آزادی، با تن زدن افراد از تسهیل انتخاب و عمل خودمختارانه نقض نمی شود. حتّی اگر امتناع از فراهم آوردن امکان تنفیذ قراردادهای بردگی دامنهٔ خودمختاری را محدودتر کند، باز می تواند ارتقادهندهٔ خودمختاری باشد: محدود کردن دامنهٔ یک ارزش به معنای نابود کردن آن نیست و حتّی می توانید آنرا بیشینه کند. محدود کردن دامنهٔ خودمختاري باعدم تنفيذ برخبي قراردادها ممكن است بهعنوان نوعي محدودسازی بیشینه کنندهقابل دفاع باشد. و باز، در عین اینکه میل معتقد نیست که نفع و علاقهٔ فرد به خودمختاری همواره برتر از سایر منافع و علائق او قرار میگیرد، امّا نظرش این هست که در مواردی که چشمانداز معقول برای فسرد در جمهت دست پافتن به خودمختاري وجود دارد، خودمختاري وزین ترین و مهمترین نفع اوست و باید کلاً دیگر منافع او را تحت الشّعاع قرار دهد. افرادی که شرایط و اوضاع و احوالشان چندان بد است که قرارداد بردگی داوطلبانه به نظرشان جذَّاب مي آيد نوعاً نمي توانند در وضع مناسبي براي ارزیابی نفعشان در خودمختاری در مقابل سایر منافعشان باشند، و غالباً دست بهمحاسبات غلط میزنند. حتّی اگر منافع یک نفر بـا عـقد قـرارداد بـردگی داوطلبانه حداکثر فزونی را بیابد، چنین چیزی بحث را در جهت تسهیل عقد چنین قراردادی برای او خاتمه نخواهد داد. زیرا میل در مقام یک فاید،گرا فقط نظر به نفع شخص او ندارد، بلکه نفع همگان را باید مدَّ نـظر داشـته بـاشد. به اعتنابه , همگانی به اهمیّت خودمختاری به عنوان جزئی ضروری از رفاه و سعادت بشري مؤيّد اتّخاذ سياستي عام براي اولويّت دادن به آن در شرايطي است که میل با آن سر و کار دارد. بنابراین، در عین اینکه ۱۹صل آزادی، سیاست عدم تنفيذ را منع نمي كند، مي توان دلايلي در تأييد آن هم كه بهارتقاي خوشبختی مربوط می شود اقامه کرد. بی تردید سیاست عدم تنفیذی از ایس دست تا جايي كه پشتوانهاش رجوع به منافع عامل نوعي است پاترناليستي خواهد ماند. امّا چنين سياستي منحصراً يا عمدتاً سياستي ياتر ناليستي نيست، و ياتر ناليسمي كه اين سياست بيانگر آن است از نوع بسيار ضعيفي است كه شامل عدم اقدام ایجابی در جهت تسهیل یا فراهم آوردن امکان برای عاملان در جهت عمل کردن بر وفق خواسته های فعلی شان است. این نوع اخیر از باترنالیسم یگانه نوعی از پاترنالیسم است که میل در بحث خود از قراردادهای بازگشت نایذیر محدودکننده آزادی در اصول اقتصاد سیاسی بر آن صحه میگذارد. و زمانی که میل در فصل آخر انقیاد زنان ۱۹ به بحث دربارهٔ بندگی داوطلبانهٔ (به اعتقاد او) متجسّم در قرارداد از دواج در دوران خودش مىرسد ملاحظهاي كه به نظرش قاطعانه عليه چنين قراردادهايي است تـاثير خفُتآور آن بر فضای اخلاقی جامعه و از آنرو بر منافع عمومی است.

ایراد میل به پاترنالیسم، همراه با پذیرش شکل خفیفی از آن در موارد حاد و خطیر، بدین ترتیب هم قابل فهم و هم قابل توجیه می شوند، البتّه اگر این نظر را به او نسبت دهیم که حفاظت از منافع خود فرد نمی تواند توجیه کافی برای محدود کردن آزادی اش باشد، زیرا منافع فرد در شرایطی که داصل آزادی، حکمفرماست نمی تواند نوعاً با محدود شدن آزادی او ارتقا یابد. علّتش هم این است که فرد در تبدیل شدن به عامل خودمختار یا عامل خودمختار ماندن نفعی دارد که وزین تر و مهمتر از هر نفع دیگر اوست. البتّه این درست است که مداخلات اجبارکننده، همراه با سایر انواع محدودکردنهای آزادی، می تواند از نظر تجربی در زمرهٔ شرایط ضروری رشد قدرتها و تواناییهایی

فرد برای اندیشه و عمل خودمختارانه باشد. در واقع این حقیقتی است که میل صراحتاً بدان اذعان مي كند، آنجا كه به تأكيد (در فصل مقدّماتي رسالة درباد: آزادی) میگوید که «اصل آزادی» هیچ کاربردی ندارد مگر زمانی کـه انسانها «این توانایی را به دست آورده باشند که از طریق بحث آزاد و بـرابـر اصـلاح شونده. میل اعلام میکند: «تا آن زمان هیچ راه دیگری برای انسانها نیست جز اطاعت تلويحي از يک اکبرشاه يا شارلماني، البتّه اگر بخت آنقدر يارشان باشد که چنین کسی را پیدا کنند.۱۰٫۱۱در عین اینکه میل حاضر است بیذیرد سو درواقع مؤكّداً تصريح مي كند\_كه اجبار ممكن است جزو شرايط ضروري از نظر تجربي براي رشد تواناييهاي عامل خودمختار باشد، بر ايمن نيز تأكيد میکند که در جوامع متمدّن، و در همهٔ موارد الا استثناهای نادر، آنچه بهترین شرایط را برای رشد انسانهای خودمختار فراهم می آورد آزادی است. فقط با تشويق انسانها به بهره گيري از قدرت انتخابشان و قدرت تعقَّلشان در محيط انتخابی که مداخلات زورگویانه و اجبارآمیز آنرا از ریخت نینداخته است. می تو ان انتظار داشت که آنان اندک اندک عاملان خو دمختار شوند: زیرا دقو ای ذهنی و اخلاقی هم مانند قوای عضلانی فقط در نتیجهٔ مورد استفاده قرار گرفتن تقویت می شوند. ۱۱) علاوه بر این ادّعاهای شبه تجربی در مورد ارزش آموزشی آزادی، این هم از ویژگیهای مفهوم خودمختاریی است که من به میل نسبت میدهم که عمل خودمختارانه را عقلاً نمی توان عملی تحت اجبار دانست. خودمختاری با آن مفهومی که نزد میل دارد با اجبار محدود،اش تنگتر می شود، حتی اگر این تنگ شدن محدود. در نهایت خودمختاری را بیشینه کند. با این حساب، در عین اینکه فر د ممکن است در صورتی که آزادیاش در دور،های بحرانی زندگی (بخصوص دوران کودکی) محدود شود تا با يروراندن تواناييها و مهارتهايي در او بيشتر به مقام و موقع خودمختاري نزدیک شود، امّا فرض اینکه خود عمل خودمختارانیه را می توان با اجبار محفوظ و ايمن داشت نشانهٔ داشتن تصوّري غلط از طبيعت خودمختاري است.

طرح ونظام استدلال ميل عليه ياتر ناليسم رامي توان به صورت سه مقدَّمه يا فرض عرضه كرد. نخست، ميل خودمختار شدن را نفع بزرگي براي هر فرد ميداند، و اين را ناشي از ويژگيهاي ذهـن و شـخصيّتي قـلمداد ميكند كـه خوشبختي انساني را به وجود مي آورند. دوم، پيش فرض استدلال ميل ايـن حقيقت منطقي است كه اگر تصميم به انجام عملي تحت اجبار گرفته شده باشد آن عمل نمی تواند خودمختارانه باشد. سوم، میل این حدس و گمان تجربی را هم عرضه میکند که سایر ویژگیهای معرّف عاملیّت خودمختارانه - مثلاً عقلانيّت، تأمّل نقّادانه، و قدرت اداده - عموماً با إعمال اصل آزادي و تشويق افراد به دست زدن به «آزمون در زيستن» است كه به بهترين نحو ارتقا مى يابند. بازسازى عقلاني و منطقى استدلال ميل عليه ياتر ناليسم نشان میدهد که موضع میل در زمینهٔ محدود کردن آزادی برای بندگی داوطلبانه قابل فهم و مشروع است. بالاترین ارزش توجیه کنندهای که میل با توسّل بدان از منع پاترناليسم حمايت ميكند \_ يعنى نفع حياتي در عامليّت خودمختارانه \_ حکم میکند که در مواردی که امکان چشمپوشی قطعی و همیشگی فرد از چشمانداز خودمختاري وجود دارد به صورت بسيار ضعيفي از پياترناليسم روي كنيم. در اين مورد نظر ميل به نظر هم پذيرفتني و هم سازگار بيا بقيَّهٔ آموزهاش مي آيد. در استدلال ميل در اين حوزه امكان تميز مداخلهٔ پاتر ناليستي از مداخلهٔ اخلاقگرایانه مسلّم فرض شده است، و همین فرض است که بسیاری از منتقدان مایلند بر سرش بحث و جدل کنند. و من هم در بستر بررسي عام و کلّي ديدگاههاي ميل در مورد اخلاقگرايي حقوقي و اجتماعي، اكتون ميخواهم به همين مسئله بير دازم.

## ۲. اخلاقگرایی

«اصل آزادی» را، آنگونه که من تفسیرش کردهام، می توان دوباره به این صورت بیان کرد که این اصل تصریح میکند آزادی فرد فقط باید در مواردی محدود

شود که اعمالش به منافع حیاتی دیگران صدمه میرساند، البتّه با این قید که مهمترين و وزين ترين نفع هر انساني را اين بدانيم كه بتواند عامل خودمختار شود. «اصل آزادی» تنفیذ حقوقی و قانونی اصول ایجابی اخلاقی جماعات را نامشروع قلمداد ميكند و درواقع دولت را مجاز ميكند كه دست بهاقداماتي براي پيشگيري از تنفيذ احكام رفتار اخلاقي به وسيلهٔ افكار عمومي بزند. فقط حفاظت از منافع حیاتی است که محدود کردن آزادی را، چه توسّط جامعه، چه توسّط دولت، موجّه ميكند. همانگونه كه در مرحلهٔ پيشين گزارشم گفتم، «آموزهٔ آزادی، میل (از طریق منافع حیاتی) بنیانی برای حقوق اخلاقی مینهد. بنابراین تزی که ساخته می شود این است که هر فردی به گونهای مشروع می تواند از جامعهاش بخواهد که هم حامی او در بهرمندی از آزادیهای عمل باشد که شرایط منطقاً ضروری خودمختاری هستند و هم حامی او در بهر مندی از مصونیّتها و امنیّتهایی که از نظر تجربی شرایط ضروری رشد تواناییهای خاص عاملان خودمختار هستند، البته در مواردی که پاسخ دادن به این خواسته در نهایت رسیدن به رفاه و سعادت انسانی را مقدورتر میکند (رفاه و سعادتی که حالتی از شکوفایی است که متعاقب رشد و بسط قدرتهای خاص انساني خودمختاري فكر و عمل بديد مي آيد). آن قلمرو آزادي عمل كه اصل آزادی در پناه خود میگیرد \_اصلی که توصیف آن بر مبنای فرایض اخلاقي است امًا توجيهش غايت شناسانه است ـ برابر با جمع حقوق اخلاقي معرف جامعه ای لیبرالی است که در رسالهٔ درباد، آزادی از آن دفاع شده است. این حقوق اخلاقی یا شخصی نسبت به آزادی را میل هنگامی که حدود «ناحیهٔ مـتناسب و صـحيح آزادي انسـاني، را مشـخص ميكند بـه تـرتيب زيـر برمی شمارد: نخست، «قبلمرو درونی آگاهی» است که بنا به داوری میل به شکلی جدایم نایذیر بیا آزادی بیان مرتبط است؛ دوم، آزادی سلایق و ییشه هاست؛ و سوم، آزادی اجتماع و اتحاد. ۱۱۲

اعتقاد من این است که بهکارگیری هر یک از آزادیهای جایگرفته در دل

این مقولات عام آزادی عمل تا حدودی سازنده صورت زندگی عامل خودمختار است، و در نتیجه جامعه آزاد را باید جامعه ای دانست که متشکّل از افراد آزاد است. علاوه بر این، من مدّعی هستم که قلمرو اخلاق (در تمایز با قسلمروهای دوراندیشی و زیبایی شناسی) در نظر میل برحسب احترام به اشخاص در مقام دارندگان توانایی اندیشه و عمل خودمختارانه مرزبندی می شود. پس دیدگاه اخلاقی دیدگاهی است که به حفاظت از منافع انسانی ربط می یابد، جایی که این منافع تا حدودی از اوضاع و احوال منطقاً یا تجربتا ضروری برای به دست آوردن خودمختاری، و تا حدودی از ترجیحات خلاف واقعی که می توان منطقاً به عاملان خودمختار نسبت داد شکل می گیرند.

رابطهٔ میان این صور تبندی شبه کانتی برای تعریف رفتار اخلاقی برحسب احترام به دیگران و ملاحظات مربوط به قلمرو زیبایی شناسی که در نظریّهٔ دهنر زندگی، بیان می شود چیست؟ پاسخ به این سؤال را باید در این حقیقت مجست که در عین اینکه خودمختاری (از این لحاظ که جنز، سازنده ای ضروری از رفاه و سعادت انسانی است) تا حدودی سازنده هر شکلی از خودپروری انسانی است، امّا طیف اقدامات و اعمال و مشغولیّات انسانی که مورت طیفی بینهایت وسیع است (هرچند کاملاً نامعیّن نیست). زیرا، در عین اینکه به کارگیری قدرتهای اندیشه و عمل خودمختارانه شرطی منطقاً خودمختارانه هر فعالیّت انسانی بر این اساس معیار ارزشمندی آن نیست، زیرا در هیچ جاگفته نمی شود که به کارگیری قدرت خودمختاری منطقاً شرط کافی هم برای بروز فضیلت انسانی است.

نظر کلّی من این است که ارزیابی زیباییشناختی در نظریّهٔ «هنر زندگی» میل چیزی را که مدّ نـظر قـرار مـیدهد فـضایل، زیـباییها، و مـحاسن ویـژهٔ

<sup>1.</sup> counterfactual prefrences

صورتهای معیّنی از زندگی است. بی تردید، چون من قید کرد، ام که خودمختاری جزء سازند، ای ضروری از هر نوع خودپروری است، و چون ادَعایم این است که این قیدگذاری با استفاده میل از اصطلاحات همخانواد، ای چون «اصالت» و «فردیّت» تطبیق دارد، پس من مدّعی شد، ام که خطّ مرز قلمرو رفاه و سعادت بشری در کلّ استفاده از قدرتهای اندیشه و عمل خودمختارانه است. در این طیف بینهایت وسیع از صورتهای زندگی مقدور برای عامل خودمختار، صورتهای بسیاری قابل شناسایی هستند که البتّه برخی هنوز پوییده نشدهاند که هر یک از آنها معیارهای ارزشمندی خودشان را دارند. همین معیارهای اخیر فضیلت و شایستهٔ احترام بودن است که قلمداد میکند از قلمرو اخلاق و رفتار اخلاقی و لازم الاجراء بودن کنار میگذارد. میل زمانی که منکر آن می شود که انسانها وظیفه ای نسبت به خودشان دارند، در واقع اشارهاش به همین فضایل ویژهٔ برخی آرمانهای معیّن در زندگی انتخاب شده از میان تمامی شیوه های زندگی ممکن برای عامل خودمختار است:

آنچه وظیفهٔ ما نسبت به خودمان خوانده می شود تکلیفی اجتماعی نیست، مگر آنکه شرایط به گونهای باشد که این وظایف وظایفی نسبت به دیگران هم باشد. اصطلاح وظیفه نسبت به خود، زمانی که معنایی فراتر از حزم و دوراندیشی پیدا می کند، معنایش احترام به خود یا خود پروری است، و در مورد اینها هیچ کس را نمی توان در قبال همنوعانش قابل مواخذه دانست، زیرا خیر انسان در این نیست که در مورد هیچ بک از اینها قابل مؤاخذه دانسته شود. [۱۲]

رد و انکار وظیفهٔ یرورش خویشتن بیانگر این حقیقت ضروری است که هیچیک از فضایل مقدور برای عامل خودمختار را نمی توان با استفاده از اجبار

به بار آورد، یعنی به عبارت دیگر با محدود کر دن آزادی. چون این از ویژگیهای فعاليتهاي ارزشمند مقدور براي عامل خودمختار است كه نمى توان تحت قيد زور و اجبار به آن فعالیَتها پرداخت، نادرستی تنفیذ معیار «زیبایی شناختی» جنبهٔ منعی منطقی به خود می گیرد و نه داوری ارزشی ذاتی (از جملهٔ این گونه فعالیتهاست پروراندن رابطهٔ دوستی، رفتن در بی علم و دانش، دلسپردگی مذهبي، و خلق زيبايي و تأمّل در آن). چون صفات مربوط به شرافت نمي توانند عقلاً چنان باشند که در نتيجهٔ زور و اجبار بروز يابند، پس تـنفيذ معيارهاي ارزشمندي صرفاً كاري ناساز يا خو دشكن است. پس آنچه ميل را وادار م کند تنفیذ معیارهای فیضیلت مشخص کننده صورتهای خاصی از زندگی را رد کند خصلتی است که او برای اخلاق و رفیتار اخلاقی قبانل می شود. گواهیهای مؤیّد این تفسیر را می توان با توسّل به موضع میل در قبال مسائل الگویی و نمونهوار اخلاقگرایی حقوقی به دست آورد، مسائلی نظیر مسائل مربوط به فحشا و قمار، که در این موارد یگانه دلبستگی او نه سرکوب هرگونه فعالیّتی است که طبق معیارهای بیانگر صورت هنجارین خاصّی از زندگی زشت و ننگین ارزیابی می شود، بلکه محدود کردن آزادی کسانی (جون صاحبان قمارخانه ها و روسی خانه ها) است که می توان گفت نفعشان را در بهر مبرداری از ضعف اراده دیگران (و در نتیجه برانداختن خودمختاری آنان) می جویند. می توان نشان داد که مخالفت میل با هر گونه تنفیذ ادّعاهای اخلاق موضوعه یا ایجابی (در مواردی که این ادّعا با توسّل به منافع دیگران قابل توجیه نیستند) به همین نحو از یذیرش این امر سرچشمه میگیرد که فضایلی هستند که شکوفایی شان نیازمند حوز ای از عدم مداخله است، حوزهای که در آن «آزمونهایی در زیستن» می توانند انجام گیرند که ایسمن از نگاه مهاجمانهٔ دولت و جامعه است. بار دیگر در اینجا نیز آنچه سبب می شود میل هرگونه تنفیذ و لازمالاجراء بودن را در حوزههای زیباشناختی و حزم و دوراندیشی رد کند معنا و پیامد ضمنی دقیق گزارش او از اخلاق است که آنرا ماهیتاً لازمالاجرا و عمدتاً شامل احترام بـه خـودمختاری دیگـران تـوصيف میکند.

سیاست عمومی ارتـقای خـودمختاری تـلویحاً نـهی و مـنعکنندهٔ تـنفیذ معیارهای زیباشناختی و حزم و دوراندیشی است\_ تلویحی که در عین حال در مورد سیاستهای تنفیذی در زمینهٔ این معیارها آنقدر دقیق هست که ایـن سیاستها را بتوان ناساز یا دستکم خودشکن تلقّی کرد.

ممکن است تصور شود که این بازسازی استدلال میل طرح چند سوال بسیار مهم را الزامی می کند. نخست، بسیاری از نویسندگان منکر آن شدهاند که مي توان سياستهاي پاترناليسم دولتي را از اخلاقگرايي حقوقي و قانوني به آن راحتی و آنقدر بی مناقشه که به نظر می رسد من در تفسیرم عرضه کرد،ام جدا و متمایز کرد. دوم، بسیاری از نویسندگان این سؤال را مطرح کرد.اند که اگر صدمه به دیگران آزمون مشر وطیّت مداخله است پس چرا صدمه ای که از طريق جريحهدار شدن احساساتشان به آنها وارد مي شود در تأمّل دربارة روايي مداخله در نهايت در اين موارد به حساب نمي آيد؟ سوّم، بـرخيي از منتقدان میل پرسید،اند که آیا اصل آزادی یا صدمه به نحوی پذیر فتنی فقط قابل إعمال بر اشخاص حقيقي است؟ آيا نبايد اين اصول بر نهادهاي عمومي يا ورزشهایی هم اعمال شوند که در خدمت رفاه عمومی هستند؟ و دست آخر، چهارم، اینکه کسانی هستند که معتقدند رفتار غیراخلاقی چیزی ذاتاً بد است، چه طبق روشی عام و قابل آزمون بتوان گفت که صدمهٔ مستقیمی به دیگران م رساند و چه نتوان گفت. آنانی که چنین اعتقادی دارند در ضمن معتقد هم هستند که بدی و زشتی رفتار اخلاقی مؤیّد و مجازکنندهٔ سیاستهای محدودکنند، آزادی است که در جهت سرکوب (یا بازدارندگی با تهدید) اينگونه رفتارهاست. بلافاصله درم يابيم كه هريك از اين سؤالات دوباره سؤالات مربوط به دصدمه، را احياء ميكنند كه من بيشتر برخي از أنها را برشمردم. اجازه دهید به این ایرادات به ترتیب معکوس، از ذیل تا صدر، جواب دهیم. ایراد چهارم ایرادی است که باید فرض را بر این بگذاریم که میل با توسّل به این حجّت پاسخش را می دهد که نظریۀ خوشبختی یگانه چیزی است که ارزش ذاتی دارد. زیرا میل هم، مانند کسی که این ایراد را مطرح کرده است، معتقد است که برای رفتار غلط می توان همیشه بدرستی مجازاتی تعیین کرد. البته طبق نظر میل این واقعیّت که رفتاری منافع دیگران را نقض کرده است هرگز برای توجیه اینکه آن رفتار مجازات کردنی است کافی نیست. چون حتّی مجازاتهای سخت ندر تا مانع از رفتارهای غلط می شود، هدف کلی، جلوگیری از آنها با تهدیدهای جزایی است. پس میل برخلاف بسیاری از معتقدان به شکل ناب اخلاقگرایی قانونی هیچ موافقتی با توجیه کیفرگرایانۀ مرف مجازات ندارد. باز، مطرحکنندگان این ایراد و میل در این زمینه نیز مرف مجازات ندارد. باز، مطرحکنندگان این ایراد و میل در این زمینه نیز مرف مجازات مادرستی یک عمل دلیل کافی برای قابل مجازات بودن آن

پاسخ دادن به ایراد سوّم تا حدودی دشوارتر است. میل آشکارا اجبار کردن را در حوزهٔ پرداخت مالیات و شماری از اشکال خدمات عمومی اجباری می پذیرد، یعنی در مواردی که فرض اینکه عدم متابعت فرد تأثیر صدمهزننده محسوسی بر کسی خواهد داشت خیالبافانه است. در موردی که فردی بر مناقشه و بی توسّل به خشونت از پرداخت مالیات امتناع میکند یا از عضویّت در هیئت منصفه سر باز میزند، به هیچروی پذیرفتنی نیست که بگوییم او عملی انجام داده است که صدمهای به دیگری وارد کرده است. شماری پاسخ قاطع هست که میل میتواند به ایراداتی نظیر این ایراد بدهد (و عملاً در برخی از نوشته هایش چنین پاسخهای قاطعی هم می دهد). در مورد برخی وظایف طبیعی (مثل نجات دادن آدم مغروق در شرایطی که خود نجات دهنده چندان به خطر نمی افتد)، میل از افکاری عمومی که انحراف از حداقل نيكوكاري شرافتمندانه را محكوم ميكند يشتيباني ميكند و مبنايش هم در این مورد فایدهگرایانه است. در جایی که چنین افکار عمومیی هست، تن زدن از نیکوکاری از نوعی که آن افکار عمومی تجویز میکند نوعاً سبب برآورده نشدن توقّعات معقول خواهد شد و در نتيجه از جنبهٔ فايده گرايانه قابل تأسّف خواهد بو د. علاوه بر این، میل در اصول اقتصاد سیاسی می گوید شماری از خیرها اهست که خواست همگان یا تقریباً همگان است و فقط در صورتی این خیرها به بار می آیند که از همگان خواسته شود در تأمین هزینهٔ آنها مشاركت كنند. اينها خيرهايي عمومي هستند كه بنا به خصلت تقسيمنايذيري و استثنانایذیریشان نمی توان قیمتشان را در اقتصاد بازار تعیین کرد. در مورد چنين خيرهايي اجبار دوطرفه يگانه وسيلهٔ كارآمد براي توليد اين خير هاست. سرانجام، در نوشته های میل نوعی توسّل به معاملهٔ به مثل یا انصاف به عنوان شرط همکاری اجتماعی پایدار هست که محدود کر دن آزادی برای حفظ نهادهای اجتماعی مهم را توجیه میکند. امّا همانگونه که پیشتر گفتم، میل به معیار انصاف در مورد نهادهایی متوسّل می شود که بنیان منطقی آنها بـر بيشگيري از صدمه است، و در آنها حفاظت از حقوقي اخلاقي بر پايهٔ منافع حياتي انجام ميگيرد.

امتا در این مرحله از توضیحات من، ایراد دوّم دیگر گریزناپذیر می شود: دربارهٔ صدمه به افراد از طریق جریحه دار کردن احساساتشان چه باید گفت؟ پیشتر گفتم که میل در مقام حکم اندرزینی فایده گرایانه است که میگوید منافع حیاتی همواره بر دیگر منافع اولویّت دارند. برخی از مفسّران برجسته، تقریباً در همدلی با میل، گفته اند که اصل آزادی به خودی خود بسیار سفت و سخت است، امّا باید آن را با اصل تعرّض یا آزار مهار کرد، اصلی که متمایز از اصل

۱. ویک این کلمه در همین معنا در کتابهای اقتصادی به کالا، مال، یا اموال ترجمه می شود. اسا چون دربرگیرندهٔ خدماتی از قبیل آموزش و پرورش، بهداشت، امنیت، خدمات شهری و غیره می شود. کلمهٔ کالا یا مال یا اموال نمی تواند تعبیر رسایی با شد.م.

اخلاقگرایی قانونی و متمایز از هر اصل دیگر درباره پیشگیری از صدمه رساندن به نهادهای عمومی باشد. بخشی از موضع نسبتاً مبهم و دویهلوی میل دربارهٔ برخی موارد که در فصل آخر دربارهٔ آزادی مورد بحث قبرار می دهد به نظر می رسد که سرچشمه گرفته از دلنگرانی او نسبت به «تعرّضت به ساحت ادب؛ یا اعمالی در انقض رفتار آبرومندانه، است. به دست آوردن گزارشی دقیق در نوشته های میل برای تشخیص اینکه چگونه این تعرّضات را باید معيِّن كرد غير ممكن است، و طبيعتاً اگر تعرَّضي از اين دست باشد كه به دليل اهمیّتش محدود کردن آزادی را روا بدارد، مفسّران میل بلاتکلیف و سرگردان خواهند شد. (۱۳ زیرا، اگر چنین باشد، یا تعرّض به احساسات و جریحهدار کردن آن دوباره وارد مقولهٔ فایده هایی می شود که می توان به آنها در جهت تحدید آزادی استناد کرد، یا آنکه شمول خود اصل آزادی سخت خدشهدار مې شود. خو د شيوهٔ سر سرې و تحکّم آميز پر داختن ميل به اين مسئله مرا به اين فکر می اندازد که او اهمیّت زیادی برای این موضوع قائل نبود. است \_ خود او مينويسد: ([اين مسئله] فقط ربطي غيرمستقيم به موضوع ما دارد.١٥١٩ شايد دليل او براي اين كار اين باورش بوده است كه اگر كلِّ آنچه نهى مي شود فقط رفتار در مکانهای خاصی باشد که جریحه دار شدن احساسات دیگران به آسانی قابل اجتناب نباشد، آزادی بدین تر تیب گرفتار تحدیدی جدّی نمې شود. بايد متذكّر شد كه اين نظر نظري بسيار حدسي و گماني است كه تازه مزایای زیادی هم ندارد، و در نوشتههای میل جای پرداختن درست و حسابي به اين موضوع خالي است.

سرانجام، آیا ما می توانیم به شکلی مطمئن موارد اخلاقگرایی قانونی را از موارد پاترنالیسم دولتی تفکیک کنیم؟ آشکار است هر نظریّهای کـه طبق آن امکان وجود «صدمهٔ اخلاقی» باشد چنین تفکیک و تمایزی را دشوار خواهد کرد. در اینجا لازم است ما میان چندین نظر مختلف دربارهٔ مفهوم صـدمه به هنگام اِعمال بر مسئلهٔ پاترنالیسم و رفتار اخلاقی تمیز قائل شویم. در یک قطب، این نظر هست که داوری نسبت به آنچه صدمه آور است و در نتیجه هرگونه استفاده از خود مفهوم صدمه همیشه ذاتی و درونبی نگاه اخلاقی خاصی است. برخی نویسندگان، مانند فیلیبس و ماونس،۱۶۱ که به ایس دیدگاه عقیده دارند میگویند که ممکن است هیچ عنصر مشترکی در میان چیزهایی که در دیدگاههای مختلف اخلاقی صدمهآور تلقّی می شود وجود نداشته باشد و لازم هم نیست که وجود داشته باشد. این دیدگاه به نظر بسیار قوى خواهد آمد اگر به صورت گزارشي از تمام گفتارها يا گفتمانهايي عرضه شود که در آنها واژه اصدمه، پدیدار می شود. زیرا این واژه در برخی موارد بيرون از حوزهٔ اخلاق به کار گرفته می شود، و در برخی شرايط طر فداران رفتارهای اخلاقی رقیب و متضاد ممکن است در داوری نسبت به آنچه صدمهآور است توافق داشته باشند، امًا در داوري راجع به اينكه چه بايد كرد اختلاف نظر پيدا کنند. يک ضعف اساسي اين ديدگاه افراطي ايـن است کـه ممکن است به نظر بیاید این دیدگاه جایی برای بحث دربارهٔ مسائل مربوط بهصدمه و نفع احتمالي و دورانديشانه ميان افرادي از معتقدان به رفـتارهاي اخلاقی مختلف باقی نمی گذارد. دیدگاه کمتر افراطی این است کیه چون داوريها درباره آنجه صدمه زننده است غالباً از باورها و اعتقادات اخلاقي نشأت می گیرند، نمی توانیم به گونه ای معقول انتظار داشته باشیم این داوریها در دیدگاههای اخلاقی رقیب همواره بیمناقشه و بیطرفانه باشند. این دیدگاه به خودی خود هیچ تهدید جدّی علیه کار خطیری که میل بر عهده گرفته است ایجاد نمیکند، زیرا میل بی هیچ مشکل و دردسری می تواند اذعان کند که اصدمه، مفهومی نسبتاً باز است و بافت بستهٔ قطعی معیّنی ندارد. کاری که میل میکند این است که از مفهوم نسبتاً محدودی از صدمه دفاع میکند که در آن صدمه فقط قابل اطلاق به تجاوز به منافع حياتي است: ميل اين بحث و استدلال را در وهلهٔ نخست نه در مقام تحلیل مفهومی اصدمه، بلکه عمدتاً در مقام پیشنهادی با بنیاد فاید، گرایانه دربار، اینکه کدام صدمه ها را باید جدی گرفت پیش م کشد. سرانجام، باید خاطرنشان کرد که کسی که اذعان دارد امکان وجود «صدمه های اخلاقی» هست، لزوماً به این دلیل در برابس معانی ضمنی ضد یاتر نالیستی اصل آزادی مقاومت نسمی کند. تیفاوت میان میل و هارت۱۷۱ (از یکسو) و دولین (۱۸۱ و فیتس جیمز استیون از سوی دیگر در وهلهٔ نخست بر سر این مسئله نیست که آیا ممکن است صدماتی باشند که به شکلی فروناکاستنی خصلت اخلاقی داشته باشند یا نه. اختلاف نظر آنها در این مورد هم نیست که آیا رفتار اخلاقی را می توان تنفیذ کرد یا نه. به عکس تفاوت نظر اینها در محتوای خود رفتار اخلاقی و بحث و جدل اصلی شان دربارهٔ منشأ مرجعیّت اخلاقی است. اختلاف آنها در وهلهٔ نخست اختلاف در ارزیابی امکانات و محدودیتهای طبیعت بشری است. زیرا انزهای فروپاشیدگی، (۱۱) دولین و استیون، اگر اصلاً این تزها را حدسهایی تجربی بدانيم، نظريّه هايي دربارة شرايط ضروري بايداري اجتماعي هستند كه ميل معتقد بود دلایل کافی برای ردّشان دارد. سرانجام، باید بر این نکته تأکید کرد که درست است که آموزهٔ میل تنفیذ اجباری اخلاق موضوعه و ایجایی را روا نميدارد، امّا بيان هر چه بي پردهتر و هر چه نيرومندتر عقيد، شخصي دريار، مسائل مربوط به شخصیت و رفتار افراد را نامعقول نمی داند و خود میل حتّی آنرا تشویق هم می کند. [۲۰۱ اگرچه به نظر نمی آید که میل گمانش بر این بوده باشد که آزادی بیان چنین عقایدی برای نظم اجتماعی پایدار ضروری است، امًا اگر (چنانکه منتقدان محافظه کار او می گویند) معلوم می شد که چنین چیزی يايداري اجتماعي را تقويت مي كند معترض آن نمي شد.

## ۳. آزادی بیان

این نکته در مورد هر نظریّهٔ لیبرالی آزادی بیان صادق است که چنین نظریّهای

I. P. Devlin

باید عذر و دلیلی برای مصونیّت قانونی اعمالی بیانی که سبب وارد آمدن صدمهای آشکار به منافعی مهم می شوند داشته باشد ـ صدمه هایی که اگر بر اثر اعمالی جز اعمال بیانی ایجاد می شدند موجبات تحدید قانونی آنها فراهم می آمد. میل در چندین قطعه از نوشته هایش تصدیق می کند که اعمال بیانی از این جهت طبقه ای ممتاز از اعمال هستند. در جایی می نویسد:

این است دلایلی که آزاد بودن انسانها را در شکل دادن عقاید و بیان بی بروای عقایدشان الزامی میکند؛ و این است پیامدهای زیانباری که اگر این آزادی اعطا نشود یا علی رغم نهی [حکومت] گرفته نشود بر طبیعت فکری و از طریق آن بر طبیعت اخلاقی انسانها خواهد داشت. حال بیایید بینیم آیا همین دلایل اقتضا و ایجاب نمیکند که انسانها آزاد باشند تما بر اساس عقایدشان عمل کنند ـ یعنی عقایدشان را بی هیچ مانع تراشی مادّی یا اخلاقی از سوی همنوعانشان در زندگی خود عملی کنند، البته تا نرمانی که مخاطرات این کار فقط دامن خودشان را میگیرد. بی تر دید این شرط اخیر واجب است. هیچکس نمی تواند ادّعا کند که اعمال باید به اندازهٔ عقاید آزاد باشند. بر عکس، اگر شرایط چنان باشد که ابراز عقاید موجب تحریک ایجابی مردم به ار تکاب عملی زیانبار شود حتّی خود آن عقاید هم مصونیتشان را از دست می دهند. (۲۱)

در این قطعه میل اذعان میکند که اعمال بیانی از مصونیّت ممتازی در قبال قیود قانونی محدودکنندهٔ آزادی بر مبنای پیشگیری از صدمه برخوردارند. او برای اعمال بیانی آزادی بیشتری نسبت به دیگر اعمال از محدودیّتهایی که بر این مبنا اعمال میشوند قائل میشود. چگونه میل میتواند این مستئنا کردن ظاهراً نامعقول را توجیه کند؟ او در پایان فصل دوّم دربارهٔ آزادی استدلالهای اصلی خود را که در دفاع از «آزادی مطلق عقیده و احساس در مورد همهٔ مسائل، اعمّاز عملی یانظری، علمی یا اخلاقی یا کلامی\*۱۲۲۱عرضه کرده است خلاصه مي كند. نخست او به واقعيّت خطايذيري انسان استناد مي كند؛ دوم به ارزش حقيقت؛ سوّم به ارزش عقلانيّت، با اين تأكيد كه حتّى اگر عقيد ماي کل حقیقت را دربر داشته باشد باز اگر در معرض بحث و جدل آزاد قرار نگير د جز عقيدهاي متعصبانه نخواهد بود، زيرا معتقدان به آن بدون درک ميناي عقلاني آن آنرا پذيرفتهاند؛ و چهارم، بهارزش باور حياتي، و مدّعي مي شود بدون «برخورد عقايد مخالف» اعتقادات انساني فاقد نيروي اعتقاد قبلبي خواهد بود. ميل با فهرست كردن اين چهار استدلال در دفاع از آزادي بيان، دو ويژگی را مشخّص میکند که ويژگيهای تا حدودی سازندهٔ انديشهٔ خودمختار هستند \_عقلانیّت و حیاتی بودن باورها و داوریهایی که اندیشهٔ خودمختار براساس آنهاست که عمل میکند...و میگوید در غیاب اندیشهٔ خودمختار هیچ انسانی نمی تواند به دکمال آرمانی طبیعت بشری، برسد. در این اشاره و ارجاع به دو جزء سازنده انديشهٔ خودمختار، ميل پارادوكس همهٔ نظريّههاي ليبرالي آزادي بيان را حل مي كند: اگر مشروع است كه اعمال غيربياني را به هنگامی که احتمال صدمه رساندن به منافع حیاتی را دارند محدود کنیم، چرا محدود کردن آزادی انجام اعمال بیانی به هنگامی که همان احتمال صدمهرساني را دارند (چنانكه غالباً هم اين صدمه را ميرسانند) نامشروع باشد؟ دلیل میل برای رد محدود کردن آزادی بیان کاملاً با اِعمال این نظر او که نفع برتر انسانها در این است که عاملانی خودمختار شوند و خودمختار بمانند سازگار است و همخوانی دارد. محدود کردن بیان آزاد بنابر ماهیتش مانع انديشة خودمختارانه مي شود. زيرا، با توجّه به اينكه همواره مي توان فرض كرد كه فرد به حدّ دبلوغ قوايش، رسيده است، نمي توان بي آنكه تناقضي در سخن راه یابد گفت که آن فرد میتواند از فرمانفرمایی خویش در ارزیابی دلایل مختلف برای عمل چشم بیوشد و در عین حال همچنان خود را عامل خودمختار به حساب آورد. عامل خو دمختاری که خو دمختاریاش را ارج می نهد ناچار است هم به صدمه ای بی اعتنا باشد که در نتیجهٔ کسب باورهای کاذب به خودش وارد می آید و هم به صدمه ای که در نتیجهٔ کسب باوری (صادق یا کاذب) از طریق عملی بیانی وارد می آید که او در عاملی خود مختار محدود کردن آزادی بیان که بر نفعی وارد می آید که او در عاملی خود مختار ماندن همراه با دیگران دارد بسی بزرگتر از آن صدمه هاست. پس در عین اینکه عامل خود مختار ممکن است بیدیرد که دولت اقتدار آن را دارد که او را تابع قیدها و محدود یتهای مختلفی کند، و در عین اینکه به داوری دیگران در مورد درستی و صداقت عمل دولت در تحمیل قیودی بر آزادی اش اتکا کند، به هر صورت نمی تواند (بی آنکه از مقام و موقع عامل خود مختار چشم بپوشد) مسؤولیتی را که در ارزیابی نقادانهٔ اعمال دولت و داوریهای دیگران دارد از نومنه باخبر است، زیرا اینها شرایط واجب تأمل عقلانی هستند و فقط با و همهٔ منابع اطّلاعاتی را در اختیار دارد و از عقاید و داوریهای متضادً در آن خونین باخبر است، زیرا اینها شرایط واجب تأمل عقلانی هستند و فقط با و مفاظت از آزادیهای لیبرالی بیان است که این شرایط تأمین می شوند. در تأیید چنین تغسیری از استدلال میل در دفاع از آزادی بیان می توان به خصلت آن میشود از آزادیه می لیبرالی بیان است که این شرایط تأمین می شوند. در تأیید منابی مشهوری که او در مورد اصل آزادی بیان قائل می شود استناد کرد: استثنای مشهوری که او در مورد اصل آزادی بیان قائل می شود استناد کرد:

اعتقاد به اینکه سوداگران غلّه گرسنگیدهندگان به فقیران هستند، یا مالکیّت خصوصی دزدی است، تا موقعی که صرفاً در مطبوعات ابىراز میشود باید مصون از تعرّض بماند، امّا زمانی که به صورت خطابهای به جماعتی تحریکشده که جلوی در خانهٔ یک سوداگر غلّه اجتماع کردهاند عرضه شود و بعد به صورت نوشتهای تبلیغی به همان جماعت داده شود بدرستی میتوان چنین کاری را شایستهٔ مجازات دانست.(۲۳)

یقیناً میتوان این قطعه نوشته را تـوسّل بـهنـامحتمل بـودن انـدیشیدنی خودمختارانه در میان «جماعتی تحریکشده» دانست تا توسّل بهصدمهای که بهمنافع سوداگران غلّه براثر ایراد سخنانی در چنین وضعی و شرایـطی وارد می آبد: زیرا، هر چه باشد، سوداگران غلّه از مصادرهٔ اموالشان هم ممکن است به همان شدت آسیب ببینند که از هر نوع خشونت جماعت آشوبگر حمصادرهٔ اموالی که می تواند مصوّبهای در نتیجهٔ بیانهایی در مباحثات منطقی در جدلهای پارلمانی باشد. بار دیگر محدودیّتی که میل آماده است بر شمول اصول لیبرالی اش بپذیرد آشکارا بنیان عقلانی تن دادن به چنین محدودیّتهایی را آشکار می سازد – دلبستگی اولیٰ او به خلق جامعهای متشکّل از عاملان خودمختار. میل منکر آن نمی شود که اعمال بیانی می توانند صدمه آور باشند؛ اما اصرار او بر این است که صدمه آور بودن در کلّ برای محدود کردن اعمال بیانی دلیل کافی نیست.

همهٔ اینها که گفتیم بدین معنا نیست که در نظریّهٔ آزادی بیان میل هیچ مشکلی وجود ندارد. اعمال بیانی نوعاً اعمال ناظر به دیگران هستند، و دست کم در مورد برخی از این اعمال میتوان زنجیرمای علّی پیدا کرد که آنها را به صدماتی به منافع حیاتی دیگران وصل کند. مثلاً دربارهٔ سخنرانی نژادپرستانه ای که مستقیماً منجر به لینچ کردن عدّمای میشود چه میتوان گفت؟ در نظریّه ای مبتنی بر حقوق، میتوان به نحوی منطقی گفت که برانگیختن کسی به نقض قانون مجازاتی ندارد و فقط خود عمل نقض قانون است که قابل مجازات است؛ اما مشکل میتوان توجیهی برای چنین نظری در چارچوب نگرشی فایده گرایانه حتی از نوع میلی آن پیدا کرد. همانگونه که مارشال دربارهٔ بحث میل در زمینهٔ جبّارکشی میگوید:

میل میگوید نهتنها دربارهٔ قانونی بودن این عمل بدرستی میتوان بحث و استدلال کرد بلکه تحریک بـدین کـار در مـوردی خـاص فـقط در صورتی قابل مجازات است که عمل آشکاری به دنبال آن صورت گرفته باشد و ربطی احتمالی بتوان میان عمل و تحریک به عمل پیدا کرد. به نظر

t. Geoffrey Marshall

میرسد معنای این حرف اقدام علنی دیگری به دست شخص دیگری غیر از تحریک کننده و غیر از عمل تحریک باشد که خود ممکن است تحریکی کاملاً علنی باشد. به نظر میرسد میل در اینجا ضد و نقیض سخن میگوید. آنچه احتمالاً او میخواسته است بگوید این بوده است که اگر عملی زیانبار یا صدمهزننده به دیگران یا به جامعه باشد، جامعه بدرستی این عمل را مجرمانه قلمداد میکند و اعمالی بیانی را که ربط زدیکی به اقدام به آن عمل دارند به عنوان بخشی از آن عمل و بخشی از اقدام به آن عمل سرکوب میکند؛ اما آنچه می توان آن را بحث، طرفداری، جدل، یا بیان عقیده دربارهٔ مطلوبیت عملی خواند، هرگز نمی تواند به این معنابخشی از آن عمل زیانبار محسوب گردد. [۲۲]

خلاصه، آنچه در گفتار میل جایش خالی است معیارهایی بىرای تـمیز تحریک بهاقدام از طرفداری و بحث دربارهٔ شایستگی عمل و اقدام است.

بحثهای میل در فصل دوّم مورد انتقادات دیگری هم واقع شده است. مک کلوسکی (۲۵۱) و اکتون (۲۶۱ نشان دادند که برخلاف تصریح میل، همهٔ انواع خفه کردن بحثها با فرض خطاناپذیری صورت نمی گیرند. وولف (۲۷۱ مدّعی شده است که اگر بحث دربارهٔ شکّاکیّت یا جهالت در واقع بحثی حیاتی در رسالهٔ دربارهٔ آزادی است، پس بحث میل این معنای ضمنی غیرلیبرالی را دارد که «خطا هیچ حقّی ندارد» ـ یعنی اینکه میتوانیم ناروادار باشیم به شرطی که یقینی عقلانی به صحّت و درستی اعتقاداتمان داشته باشیم. اگرچه این نقدها ممکن است به هنگام طرح علیه اظهار نظرهای خاصّی در استدلال میل قوّتی داشته باشند، امّا جنبه ای حیاتی از دفاع او از آزادی بیان را نادیده گرفته اند. و آن این است که میل در فصل دوّم دربارهٔ آزادی و جاهای دیگر از نوشته هایش افتان کرده است که در حوزه های مختلفی از اندیشه و عمل شیوههای

I. H. G. McCloskey

3. R. P. Wolff

مختلفی از نقد و توجیه بجا و مناسب هستند. علاوه بر این، حتّی در حوزه هایی نظیر علوم طبیعی، که بنا به اذعان میل معیارهای نقد در آن خصلتی متفاوت از معیارهای ذیربط در امور عملی دارند، گزارش میل درباره تحقیق در رسالهٔ دربارهٔ آزادی بیشتر به فرایند حذف خطای پوپری۱۲۸۱ یا حتی پلورالیسم فایرابندی(۲۱۱ نزدیک است تا به استقراگری مطرح شده توسط خود میل در نظام منطق. (ربط میان نظریّهٔ خطاپذیری میل در شناخت و نظریّهٔ سیاسی او را در فصل ششم همین کتاب مورد بحث قرار خواهم داد.) و سرانجام، این نقدهای سنّتی این نکتهٔ محوری در بحث میل را نادیده میگیرند کشف و اشاعهٔ حقیقت، بلکه به صورت غیرابزاری و به عنوان شرط عقلانیّت و جاندار بودن اعتقادات و باورها که به نظر او ویژگی مشخصهٔ انسان آزاد است.

اجازه دهید این نکات را با تفصیل بیشتر مورد بحث و بررسی قرار دهیم. به نظر میرسد میل گمان دارد که، دستکم در برخی از حوزه ای اندیشه، سؤالات و بحثها درست فهمیده نمی شوند و احکام اندرزین یا اصولی در آن حوزه ا نمی توان اختیار کرد، اگر که بحث آزاد در آنها سرکوب شود. او خود مطلب را چنین بیان میکند:

امًا واقعیّت این است که در غیاب بحث نـهتنها دلایـل درسـتی عـقاید فراموش میشوند، بلکه غالباً معنای خود عقیده هم فراموش میشود... بهجای تصوّری جاندار و باوری زنده فقط عباراتی تـوخالی بـرجـای میمانند؛ یا حتّی اگر چیزی برجای بماند فقط پوسته و غلاف معناست و مغز لطیفترش از میان میرود.(۳۰)

آدم وسوسه میشود در این مقطع بگوید که میل معتقد است در بـرخـی حوزههای اندیشه عنصری از اعتقاد یا دستکم همدلی تخیّلی لازم است تا برخی استفادهها از زبان حتّی قابل فهم شود. بنابراین، ادّعای او این است که چنين اعتقاد يا همدليي نعي تواند وجود داشته باشد، يا به هر صورت در شکل و صورتی قوی وجود نخواهد داشت، اگر که مفاهیم و مقولات نیهفته در اشکال گفتمان مرتباً مورد سؤال و بحث و جدل واقع نشوند. در بخش اول اين مدَّعا در واقع ميل دست در دست كساني مي نهد كه گمان ميكنند گغتمان، مثلاً به زبان مذهبي، کارکردي بياني' و غيرگزارشي دارد. در بخش دوّم مدّعا او احتمالاً میخواهد بگوید که نوعی استدلال دیالکتیکی در برخی موضوعات بالاخص مناسب است، نه صرفاً به عنوان ابزاري براي اختيار كردن باورهايي با پايهٔ درست، بلكه حتى به عنوان شرط واجب فهم سخن. در اينجا، دست كم اندکی، درک و برداشتی از تحقیق وجود دارد که آنرا به شکلی درونی به فعالیّتهای خاص تخیّلی و عاطفی به همان اندازهٔ فعالیّتهای فکری ربط م دهد. باز، واقعاً ممكن است تأكيد ميل بر اين نكته بـاشد كـه اقـتضانات خودمختاری در اندیشه و عمل در حوز های مختلف اندیشه و صورتهای مختلف زندگی با هم تفاوت دارد. اما بیهوده است اگر مدّعی شویم که هر یک از اینها در نوشته های او بروشنی بیان شده است؛ و دور از شرافت و صداقت خواهد بود اگر نگوییم که برخی مطالبی که او در رسالهٔ دربار، آزادی میگوید درست خلاف این تفاسیر است.

با این حال، در شماری از موارد، میبینیم که میل بر تمایز میان ریاضیّات و سایر اشکال شناخت تأکید و اصرار میکند:

ویژگی خاص گواهیهای حقایق ریاضی این است کـه کـل استدلال از یکسو انجام میگیرد. اعتراضی در کار نیست. امّا در هر موضوعی کـه اختلاف عقیده ممکن باشد، حقیقت بستگی به برخورد دو مجموعه از دلایل متضاد پیدا میکند. حتی در فلسفهٔ طبیعی، همیشه توضیح متفاوتی می توان دربارهٔ واقعیّات یکسان داد... و بایستی نشان داد کـه چـرا آن نظریّه دیگر نمی تواند نظریّهٔ صادق باشد؛ و تا زمانی که چنین چیزی نشان داده نشده است. و تا زمانی که نمیدانیم چگونه آنرا باید نشان دهیم، دلایل درستی عقیدهمان را نمیدانیم.۱۳۱۱

میل بلافاصله پس از آن به سراغ تفکیک حوز های مختلف اندیشه می رود که می توان آن را رویکرد به ویژگی خاص تعقّل عملی در تقابل با تعقّل در پژوهشهای نظری دانست: «وقتی که روی به موضوعات بینهایت پیچیده تر می کنیم، و به اخلاق، مذهب، سیاست، روابط اجتماعی، و مشغلهٔ زندگی می پردازیم سه چهارم دفاعها از هر عقیدهای مشتمل بر طرد نمودهایی می شوند که به نفع عقیدهای متفاوت هستند.» ۱۳۲۱

وزن و اهمیّت تمیز میان تعقّل عملی و نظری که من پیش کشید، ام با حکم و بیان دیگری در همان فصل تأیید می شود: «حقیقت، در مسائل مهم عملی زندگی، مسئله ای مربوط به آشتی دادن و تلفیق دادن متضادهاست چندانکه فقط عدّه قلیلی اذهانی به قدر کافی توانا و پرگنجایش و بیطرف دارند که بتوانند این تنظیم را طوری عملی کنند که قرین به صحّت باشد...،۱۳۱۱ و میل در جاهایی دیگر هم بر فاید، صرف نظرناکردنی استفاده از بحث نقّادانه تأکید میکند:

بشر قادر است اشتباهات خود را با بحث و تجربه اصلاح کند. با بحث و تجربه، و نهفقط با تجربه. باید بحث و گفتگو باشد تا نشان دهد چگونه باید تجربهها را تفسیر کرد. عقاید و اعمال غلط تدریجاً در مقابل واقعیّات و دلایل تسلیم میشود؛ امّا برای آنکه واقعیّات ادکی میتوانند بر ذهن داشته باشند بایستی بر ذهن ارائه شوند. واقعیّات اندکی میتوانند بیآنکه اظهار نظری دربارهٔ معنایشان شود خود به زبان خود حدیشان را نقل کنند... تنها راهی که انسان میتواند برای تقریب به شناخت کلّ موضوعی در پیش بگیرد این است که همهٔ گفته ها در آن مورد را از زبان صاحبان عقاید گوناگون بشنود و همهٔ شیوههای نگریستن به آن موضوع را از دریچهٔ هر ذهنی ببیند و بیژوهد. [۲۳]

باز:

اگر حتی در مورد فلسفهٔ نیوتن اجازهٔ سؤال داده نمی شد، نوع بشر این یقین محض امروزی را به صدق و حقیقت آن نمی داشت. اعتقاداتی که بیشترین پایهٔ عقلانی و حجّت را دارند تأمینی جز این ندارند که همیشه همگان دعوت می شوند بی پایه بودن آنها را اثبات کنند. اگر این دعوت قبول نشود، یا قبول شود ولی راه به جایی نبرد، هنوز از یقین فاصلهٔ بسیار داریم؛ آنچه کرده ایم صرفاً بهترین کاری است که عقل فعلی بشری ایجاب می کند؛ ما هیچ راهی را برای آنکه حقیقت به ما نرسد مغفول و بسته نگذاشته ایم. اگر راه جدل را همچنان باز بگذاریم می توانیم امید داشته باشیم که اگر حقیقتی بهتر وجود داشته باشد، این حقیقت زمانی که نوعن بشر آمادگی دریافتش را پیدا کند مکشوف خواهد شد و تا آن زمان می توانیم اطینان داشته باشیم که بیشترین تقریب ممکن در روزگارمان را به حقیقت داشته این میزانی از یقین است که برای موجودی خطاپذیر قابل دستر سی است و این یگانه راه رسیدن به آن است.

و باز:

رسیدن به هرگونه شناخت ایجابی و مثبت یا اعتقادی که شایستهٔ نام اعتقاد باشد بی شک ارزش والایی دارد؛ و تا زمانی که دوباره نتوانیم افراد را به گونهای سیستماتیک با آن آشنا کنیم و بدان عادتشان دهیم متفکّران بزرگمان اندکشمار خواهند بود، و متوسّط عقل در همهٔ بخشهای تفکّر جز ریاضیّات و فیزیک پایین خواهد بود. در سایر موضوعات عقیدهٔ هیچکس سزاوار عنوان شناخت و دانش نیست، مگر آنکه او به زور دیگران یا به اختیار خودش همان فرایند ذهنی لازم برای بحث با مخالفان و مدّعیان را طی کرده باشد. ۱۲۶

جای خالی پرداختن به قدر کافی به این مسائل در نوشته های میل نباید ما را به شتاب وادارد که هرآنچه را او دربارهٔ آزادی بیان گفته است رد کنیم. در تفسیری که من به دست دادمام، او آزادی بیان را از اجزاء سازند، عاملیّت خودمختارانه می داند. علاوه بر این، دنبال کردن حقیقت را دست کم در برخی از حوزه های تحقیق، نمی توان از روی آوردن به بحث انتقادی جدا کرد: خود حقیقت را میل بعضاً چیزی جز حاصل جدل آزادانه در این حوزه ها نمی داند. به همین دلایل، آزادی بیان را نباید با هیچ چیز دیگر معاوضه کرد، مگر در مواردی که ضروری است از فاجعهای اخلاقی پیشگیری کنیم. اگرچه شاید به نظر بیاید که در گزارش میل مقام و موقع ممتازی به اعمال بیانی داده شده است، امّا زمانی که پی ببریم این اعمال جزئی از نفع حیاتی خودمختاری هستند که «اصل آزادی» در پناه خود دارد، بی پایگی چنین حسّ و نظری بر ما آشکار خواهد شد.

## یادداشتهای فصل پنجم

1. J. S. Mill, Utilitarianism, On Liberty and Considerations on Representative Government, London, Dent. 1972, p. 73.

2 Ibid., pp. 151-2.

- 3. Ibid., p. 152.
- 4. J. S. Mill, Principles of Political Economy, bk V, ch XI, sect. 10.
- 5. Mill, Utilitarianism . . . , pp. 157-8.

۶. دفاعی از سازگاری و بی تناقض بردن استدلال میل در مورد بردگی داوطلبانه در دو نوشتهٔ زیر ارائه شده است:

Vinit Haksar, Liberty, Equality and Perfectionism, Oxford University Press, 1979, pp. 250-6.

J. Hodson, «Mill, Paternalism and Slavery», Analysis, January 1981, vol. 41, no. 1, pp. 60-2.

۷. مفسّری که در اینجا مد نظر داریم دی. ایچ. ریگان است با نوشتهٔ زیر:

D. H. Regan, «Justifications for Paternalism», in J. R. Pennok and J. W. Chapman (eds.), *The Limits of Law*, New York, Lieber-Atherlon, 1974, pp. 189-220.

۸. استفاده از استعارهٔ خویشتنهای پیشین و بعدی که پارفیت به کار گرفته در نوشتهٔ زیر مورد بحث قرار گرفته است:

D. H. Reagan, Ibid., pp. 189-220.

 See J. S. Mill and Harriet Taylor Mill, *Essays on Sex Equality*, ed. Alice S. Rossi, University of Chicago Press, 1970, pp. 236-40.

10. J. S. Mill, Utilitarianism ..., London, Dent, 1972, p. 73.

11. Ibid., pp. 116-17.

- 12. Ibid., p. 75.
- 13. Ibid., p. 135.

14. See Joel Feinberg, Rights, Justice and the Bounds of Liberty: Essays in Social Philosophy, Princeton University Press, 1980, pp. 69-109.

15. Mill, Utilitarianism . . . , p. 153.

16. See D. Z. Phillipps and H. O. Mounce, *Moral Practices*, London, Routledge & Kegan Paul, 1969, ch. 6; and Peter Winch, *Ethics and Action*, London, Routledge & Kegan Paul, 1972, ch. 10.

17. H. L. A. Hart, Law, Liberty and Morality, Oxford University Press, 1963.

18. P. Devlin, The Enforcement of Morals, Oxford University Press, 1965.

۱۹. این «تزهای فرویاشیدگی» در کتاب زیر بتفصیل مورد بحث قرار گرفته است: ·

C. L. Ten, Mill on Liberty, Oxford, Clarendon Press, 1980, pp. 86-92.

20. Utilitarianism . . . , pp. 132-3.

- 22. Ibid. , p. 75.
- 23. Ibid., p. 114.

 Geoffrey Marshall, Constitutional Theory, Oxford, Clarendon Press, 1971, pp. 156-7.

 H. J. McCloskey, John Swart Mill: A Critical Study, London, MacMillan, 1971, pp. 119-20.

26. H. B. Acton, «Introduction» to Mill, Utilitarianism . . . , pp. xx-xxi.

27. R. P. Wolff, *The Poverty of Liberalism*, Boston, Beacon Press, 1968, pp. 8-15. ۲۸. اشاره من طبیعتاً به دفاع پوپر از ابطالپذیریگرایی در کتاب زیر است:

K. R. Popper, The Logic of Scientific Discovery, London, Hutchinson, 1959.

29. On this, See P. K. Feyerabend, Against Method, London, New Left Books, 1975,

p. 48.

- 30. Mill, Utilitarianism . . . , p. 99.
- 31. Ibid., p. 46.
- 32. Ibid., p. 46.
- 33. Ibid., p. 107.
- 34. Ibid., p. 82.
- 35. Ibid., p. 85.
- 36. Ibid., p. 104.

.

ç

آموزهٔ آزادی میل: ارزیابی مجدّد

آموزة آزادى و فلسفة عمومى ميل

اگر تفسیر من چیزی را نشان داده باشد آن چیز این است که «آموزهٔ آزادی» میل مستند به نظر او دربارهٔ طبیعت بشری است و درک و بر داشت او از خوشبختی را به کار میگیرد. تز معرّف و حدگذار فایده گرایی غیرمستقیم میل \_یعنی اینکه پیگیری مستقیم ارتقای خوشبختی خودشکن است ادعاهایی را دربارهٔ انسان و اجتماع مطرح میکند که بی پشتوانهٔ آنها این تز بناچار قابل قبول نخواهد بود. میل به شیوهای هیومی این امر را مسلّم فرض میکند که انسانها موجوداتي با همدلي و درک محدود هستند و هرگز در اين تر ديد روا نمي دارد که هر قانون اخلاقی قابل اجرا بایستی این محدودیّتها را کاملاً در نظر گرفته باشد. امّا اگر این جنبهٔ فاید.گرایی غیرمستقیم میل را بتنهایی در نظر بگیریم به هیچروی مؤید اولویّت آزادی نیست. در مورد هیوم، استدلال فاید،گرایانهٔ غیرمستقیم صورتی از محافظه کاری اخلاقی و سیاسی را به دست می دهد که در آن مدّعاهای آزادی هیچ برجستگی خاص یا محوری ندارند. تا حدودی تفاوت ميل با هيوم در همين اعتقاد به امكانيذير بودن پيشر فت اخلاقي است که یایه در اعتماد بیحد او به کارآیی آموزش اجتماعی و خودپروری دارد. اما طرفداری میل از آموزهٔ پیشرفت به خودی خود معلوم نمی کند چرا پیشرفت باید شامل ارتقای آزادی بشری باشد. برای این ادّعای اخیر ظاهراً میل باید از ادعاهایی دربارهٔ طبیعت بشر کمک بگیرد که متفاوت از آنهایی باشند که در

دفاع از فایدهگرایی غیرمستقیم بدانها اذعان کرده است و همانهایی است که هيوم هم قبول دارد. وظيفة اصلي من در فصل حاضر اين خواهـد بـود كـه بكوشم اين ادّعاها را معيّن بكنم و بسنجم كه تا چه حد اين ادّعاها قابل تأييد هستند.

یکی از مشکلات میل این است که روشن نیست آیا نظر او دربارهٔ طبیعت بشري با گزارش رسمي او از طبيعت ذهن و عمل همخواني دارد يا نـه. آيـا تصویری که از جامعهٔ آزاد متشکل از انسانهای خودمختار در رسالهٔ دربارهٔ آزادی پرداخته شده است با مواضع او در زمینهٔ روانشناسی فلسفی که در نظام منطق از آنها دفاع کرده است سازگار است؟ این سؤال معمولاً در اکثر اوقات در بستري مطرح مي شود كه خود ميل هم عمدياً در همان بستر بدان مي ير داخت، يعني مسئلة سازگاري روايت او از جبر و موجبيّت على و دلبستگي او به فردیّت و خودپروری. چنانکه همه می دانند، میل در این نظر با هیوم مشترک بود که علّی بودن اعمال بشری به هیچروی با نسبت دادن قدرت خودخواستگی و خوددگرگونسازی به انسانها منافات ندارد. ایس تز سازگارى طلبانه امروز هم به همان اندازه زمانى كه ميل آنرا دوباره احيا كرد محلِّ بحث و جدل است. شاید میل برای تأیید این تر نیازمند قبائل شدن به تمایزی بود که هرگز آشکارا یا صراحتاً بدان قانل نشد \_ تمایز میان شناختی که انسان با مشاهده و تجربه از جهان بیرونی به دست می آورد و شناخت انعکاسی و شناخت راجعی که از انگیز مها و تمنیاتش دارد. بعد از آن میل مي بايست نشان دهد كه در نظر گرفتن انسان به عنوان بخشي از نظم طبيعي و در نظر گرفتن اعمال انسان به عنوان بخشی از زنجیرهٔ علّی طبیعی با نسبت دادن توانایی خوددگرگونسازی به انسان از طریق کسب شناخت نسبت به خود (شناخت انعکاسی) منافاتی ندارد. اینکه شناختی که از طریق

1. determinism

- 2. compatibilistic
- 3. reflexive knowledge
- - 4. intentional knowledge

مشارکت در تجربه های زیستن به دست می آید شناختی انعکاسی از همین دست است مطلبی است که میل اینجا و آنجا به شکلی پراکنده به آن اشاراتی می کند، امّا به پیوندهای میان موضع سازگاری طلبانهٔ او در فلسفهٔ ذهن و گزارش او از خودپروری و تجربه کردن در زندگی در نوشته های او هیچ جا اشارهٔ آشکاری نمی شود. اگر این نظر من درست باشد که قاطعانه نشان داده نشده است که نگاه طبیعت گرایانه و جبرگرایانه (موجبهٔ علّی) به انسان، نسبت دادن قدرت تفکّر انعکاسی به انسانها را که با به کارگیری آن می توانند خود را که نظریهٔ مشخصاً سیاسی میل از این جنبه براثر گزارش رسمی او از ذهن و عمل سست و بی بنیاد می شود. یقیناً بسادگی نمی توان فرض کرد که نوعی ناسازگاری و عدم تطابق در اینجا هست.

مؤال دیگر مربوط به این است که آیا نظریّهٔ سیاسی و اخلاقی میل با گزارش او از هویّت شخصی سازگار است یا نه. میل در کتاب بردس فلسفه س ویلیام همیلتون سرانجام دست از تلاش برای ساختن و پرداختن گزارشی تجزیه ای و هیومی از هویّت شخصی کشید، البتّه نه در جهت اختیار کردن گزارشی کلّ گرایانه ۲، بلکه از روی اعتقاد به غامض بودن بیش از حدّ کلّ مسئله. نکتهٔ مهم آین است که گزارشی مرکّب یا نامالکانه از خویشتن ۲ براثر اعتقاد عمومی میل به متافیزیک تجربه گرایانه بر او تحمیل می شود. برای یک فیلسوف تجربی بی تردید آنچه در زمینهٔ فردیّت اشخاص اهمیّت داردا ۹ در نهایت، باید پیوستگی و امتداد جسمی و ذهنی باشد، که برخلاف هویّت قطعی، درجات دارد. اما اگر نظر مرکّب دربارهٔ هویّت شخصی صادق باشد، دست کم مواردی خواهد بود که در آن موارد تمایز میان حوزهای ناظر

2. dissolutionist

3. holistic

<sup>1.</sup> Examination of Sir William Hamilton's Philosophy

۴. complex or no-ownership account of self، نظریمای که میگوید همهٔ تجارب، تجارب یک فرد واحد نیستند و یک فرد واحد صاحب و مالک همهٔ تجاربش نیست.\_م.

به خود و ناظر به دیگری قوّت خود را حتّی در محدودهٔ یک زندگی واحد از دست خواهد داد. ماگزارش میل از حوزهٔ ناظر به خود را چنان تفسیر کرده ایم که چارچوبی پیدا میکند که مرزهایش را منافع حیاتی حفاظتشدهای شکل مى دهند كه بنيان حقوق اخلاقي انسان هستند، امّا اكر ييوستكيها به قدر كافي تضعيف شوند، ما ناچار خواهيم بود که دو يا چند شخص را در طول زندگي يک فرد از هم جدا سازيم. اين رويّهاي است که تأثيرات آن بر نهى پاتر ناليسم را در فايد.گرايي ليبرالي قبلاً متذكّر شديم. ممكن است تصوّر شود كه هـر اصلي كه حقوق اخلاقي نيرومندي به افراد اعطا ميكند ــحقوقي كه مي توان عليه ادّعاهاي رفاه و سعادت جمعي بهآنها استناد كرد ــ شامل يافشاري و تأکید پر چېزې خو اهد يو د که راولز و نو زيک هر يک په نو په خو د آن را په عنو ان اهمیّت اخلاقی جدا بودن خویشتنهای فردی مشخّص کر داند. ۲۱ امّا اگر نظرية مركّب دربارة هويّت شخصي صادق باشد مشكل مي توان درك كرد چگونه تمایزاتی اخلاقی از این دست بنیاد و بنیانی بیدا میکنند. این حوزه تحقیق حوزهای چندان پر از دشواری است که من نسمی خواهم رسماً و به صورت جزمي درباره سؤالات و مسائلي كه پديد مي آورد اظهار نظر كنم. امّا به هر صورت اصلاً به نظر بدیهی نمی آید که صدق تز مرکّب بتواند نظریهٔ عدالت و حقوق اخلاقي میل را هم به اندازهٔ مثلاً نظریّات نوزیک مورد تهدید. قرار دهد. نظریّههای نیرومند حقوق اخلاقی ممکن است بیشفرضهای متافیزیکی خاصّی داشته باشد، امّا هنوز باید نشان داده شود که چنین نظریّههایی پایبند دیدگاهی کارگرایانه از خویشتن هستند.

طیف متفاوتی از سؤالات مربوط به رابطهٔ نظر میل دربارهٔ اخلاق و گزارش او از شناخت علمی است. در این مورد نمی توان منکر آن شد که خلاً بزرگی در نظریهٔ اخلاق میل هست. میل در «برهان» فایدهٔ خود به نظر می رسد که موضعی مابین آن شناخت گرایان اخلاقی که فکر میکنند می توان شناخت و دانشی از ارزشها و اصول اخلاقی و عملی داشت و آنانی دارد که در نظرشان اختيار كردن چنين اصولي قاعدتاً و در وهـلهٔ نـخست مسئلهاي مربوط به احساسات یا اعتقادات و دلسیر دگیهاست. به همین نحو، مشخص کردن موضع میل در زمینهٔ نظریّهٔ ارزش ذاتی دشوار است. در مواردی به نظر ميرسد كه او در اين تصوّر كه فقط حالتهاي ذهني و احساسي مي توانيند ارزشی برای خود داشته باشند دنباله روی اسلاف فایده گرای خود است، امّا در ساير موارد به نظر مي رسد كه او مي خواهد اين را هم روا بداند كه فعاليتها، روابط، و امور مي توانند ارزشي مستقل از نقششان در يديد آوردن حالتي ذهني داشته باشند، البتِّه تا جايي كه ترجيحات انسانهاي خودمختار را برآورده میکنند. او موضعی مابین فاید،گرایی حالت ذهنی٬ و فاید،گرایی ترجیحی٬ مدرن دارد. اینکه نظریّهٔ اخلاقی میل چنین مواردی از سرگردانی و بلاتکلیفی دارد قابل انکار نیست، امّا من گمان نمی کنم که این موارد آسیبی جدّی و مرگبار بر نظر او در زمینهٔ اخلاق که آنرا قابل ارزیابی عقلانی و پیشرفت در طول زمان مي داند برساند. موارد عدم وضوحي كه من در شناخت شناسي اخلاقی میل و نظریّهٔ ارزش ذاتی او متذکّر شدهام نشان نمی دهند که گزارش او از احكام اخلاقي كه به نظر او وابسته قضاياي علمي هستند نادرست است. نظر میل این نیست که احکام اخلاقی با ارجاع به قبوانین علمی توجیه میشوند، بلکه نظرش این است که هر حکم اخلاقی مبتنی بر فرضیّات یا حدسهایی درباره مقاصد و هدفهایی است که اختیار کردن آن حکم در خدمت رسيدن به آن هدف و برآورده كردن آن مقصود خواهد بود. بنابر نظر ميل اخلاق همگام با رشد شناخت علمی مورد تجدید نظر قرار خواهد گرفت.

۱. enental-state utilitarianism مقصود نوعی از فایده گرایی است که در آن به جای آنکه صرفاً لذّت معیار سنجش فایده باشد برخی حالتهای ذهنی و آکاهی هم به عنوان چیزهایی ذاتاً خـوب و خیر در نظر گرفته میشوند و باید در سنجش فایده به حساب آیند.م. ۲. prefrence-utilitarianism بصورتی تمازه از فیایده گرایی کـه طبق آن مبنای ارزیابی و ارزشگذاری اعمال تأثیر آنها در برآوردن «علائق و منافع». یا به اصطلاح عام. ارضای تمایلات یما ترجیحات و سلایق اشخاص است.م.

فرض حیاتی میل در اینجا این است که اخلاق، مانند تعقّل عملی در کل، ساختاری غایتشناختی دارد. تردیدهایی که من دربارهٔ رئالیسم اخلاقی و ارزش ذاتی متذکّرشان شدم سایهٔ تردیدی بر این باور میافکند، هرچند این باور سخت تضعیف میشود اگر، همانگونه که نوزیک با قدرت در توضیحات فلسفی متذکّر شده است ۹۱، تعقّل اخلاقی را نتوان به گونه ای تحلیل کرد که گویی ساختاری ساده، حال از هر نوع، دارد.

طبق گزارش میل از زندگی اخلاقی، این زندگی فقط در صورتی می تواند جنبهٔ پیشرفتکنندهای داشته باشد که شناخت علمی در کل، و بخصوص دانش و شناخت در روانشناسی و جامعه شناسی، پیشرفت داشته باشند. دفاع ميل از استقرا در نظريَّهٔ شناخت علمي، و تلاش او براي به كار بستن بـر نامهٔ استقرابي در علوم اجتماعي با اين هدف انجام ميگيرد كه به اين نوع رشد در شناخت توجیه کند. امّا پیشتر گفتم که خلا ناراحتکنندمای در بازسازی ر استقرابی میل از علوم اجتماعی وجود دارد و او نتوانست حتّی یک قانون در زمينهٔ رفتارشناسي يا شکلگيري شخصيّت وضع کند. اين خلاً براي ميل فقط از آنرو ناراحت کننده نیست که برنامهٔ بازسازی علوم اجتماعی او را ناتمام میگذارد، بلکه به این دلیل هم ناراحتکننده است که تهدیدی علیه اعتبار علمي «آموزهٔ آزادي» او به وجود مي آورد. هرچه باشد اميد ميل آن بور که ادّعاهای روانشناختیی که پایهٔ «آموزهٔ آزادی» بود از نظر علمی ثابت شود نه اينكه صرفاً در حدّ استنتاجات معقول عقل سليم بماند. «آموزه آزادي» بدون اين پايههاي علمي جامعهشناختي و روانشناختي به نظر در هوا معلّق مي آيد. من در بخش بعدی همین فصل به هنگام بررسی اینکه آیا «آموزهٔ آزادی» را می توان از لیبرالیسم میل، با آن ادّعاهای سؤالبرانگیز و نابذیرفتنیاش دربارهٔ بازگشتناپذیر بودن وضع آزادی، جداکرد یا نه به این نکته بازخواهم گشت. حتّى اگر اين خلاً موجود در علم رفتارشناسي ميل پر شود، باز مسئله و شکل دیگری در مورد سازگاری استدلالات عرضه شده در رسالهٔ دربادهٔ آزادی

و نظریّهٔ شناخت میل سر برمی آورد. برخی نویسندگان، که پل فسایرابند در میانشان از همه جالبتر و از همه فصیحتر است، گفتهاند که نظریهٔ شناختی که ييش فرض استدلالات رسالة دربارة آزادي است با نظرية شناخت عرضه شده در نظام منطق متفاوت است. بنابراین فایرابند مدّعی می شود که رسالهٔ دربارهٔ آذادی مبلّغ متدولوژیی پلورالیستی است که در آن از اهمیّت نظریّههای بسیار مختلف و متضاد، و نگرشهای متعدد رقیب برای فهم جهان دفاع شده است. در يک جا فايرابند تا بدانجا ييش ميرود که ميل را به خاطر تناقض و بی منطقی قابل تمجیدی که در رها کردن نظریّهٔ شناخت رسمی اش (که در آن بر وحدت شيوه علمي تأكيد شده است) در رساله دربار، آزادي دارد مورد ستايش قرار مي دهد. [٢] تفسير فايرابند مشخص كنندة مُعضلي واقبعي براي میل است. به نظر می رسد که اگر شناخت و دانش واقعاً به همان اندازمای که میل امیدوار بود فزاینده باشد و علمورزی در نهایت به مجموعهٔ نظریّهٔ واحدی ختم شود میل گرفتار یک مُعضل و وضعی بغرنج می شود. میل معتقد بود تنوّع اعتقادات نظری و نیز تنوّع صورتهای زندگی شرط ضروری پیشرفت است، امًا اگر یگانه شدن علوم امکانی واقعی باشد این تنوّع به خطر خواهد افتاد. اينكه ميل از چنين مشكلي آگاه بود از اينجا پيداست كه پيشنهاد ميكند در حوز هایی که پیشرفت دانش سبب کاهش یا از میان رفتن تنوّع نگرشها شده است عمداً دست به مخالف خوانی بزنیم، امّا این پیشنهاد او واقعاً مشکل را از میان برنمی دارد. ما تا حدودی می توانیم مشکل را رفع کنیم اگر به تمایزی که ميل ميان نقد و توجيه در علوم و نقد و توجيه در زندگي عملي مطرح ميکند توجه کنیم البتّه میل خود به شکلی سیستماتیک این تمیز و تمایز را ساخته و پرداخته نمیکند. اگر، همانگونه که میل در رسالهٔ دربار، آزادی می گوید، سؤالات و مسائل عملي امكان آن نوع حلّ و فصل مسائل را كه در علوم

۱. Paul Feyerabend (۱۹۹۴\_۱۹۹۴). فیلسوف علم اتریشی۔امریکایی که خواستار الغای کسامل موضوعی به نام فلسفهٔ علم بود.\_م.

ممکن و مقدور است به ما ندهند، پس ممکن است رسیدن به نگرشی واحد در زندگی سیاسی و اخلاقی کمتر محتمل باشد. این امر قدرت اقناعی استدلال عرضه شده در رسالهٔ دربارهٔ آزادی را از آن میزانی که انتظارش بوده است کمتر میکند، امّا در مقابل یکی از شرایط پیشرفت اخلاقی و فکری را محفوظ می دارد. و باز، خود فایرابند در جایی دیگر متذکّر شده است که دفاع مستدل از پلورالیسم و آزمون بی مانع و رادع سبکهای زندگی در رسالهٔ دربارهٔ آزادی معادلهایی را در نظام منطق دارد. آنجا که به تأکید گفته می شود که دسترسی داشتن به نظریّه های مختلف رقیب اه میّت حیاتی برای رشد و پیشرفت شناخت و دانش و علم ورزی دارد (تا جایی که من می دانم فایرابند یگانه کس در میان مفسّران میل است که چنین نظری داده است). خود فایرابند مطلب را به این صورت بیان می کند:

بسیار جالب است که عناصری از اصل [تکثیر] حتّی در نظام منطق میل هم یافت میشود. طبق نظر میل، فرضیّهها، یعنی «فرضهایی که ما میکنیم (حال یا بیهیج گواه و سند واقعی، یا بر اساس مستندات مطلقاً ناکافی)» و برای آنها هیچ محدودیّت... جز محدودیّت تخیّل بشری وجود ندارد؛ میتوانیم اگر بخواهیم، برای توجیه یک معلول، علّتی از نوعی کاملاً ناشناخته تصوّر کنیم و بر اساس قانونی عمل کنیم که کاملاً جعلی است ـ چنین فرضیّههایی «مطلقاً در علم ضروری و اجتنابناپذیر هستند.»(۵)

ملاحظات فایرابند به ما میگویند که شکاف و خلاً موجود میان فلسفهٔ علم «رسمی» میل و فلسفهٔ علمی که به نحوی قابل جدل در رسالهٔ دربارهٔ آزادی پیش فرض گرفته شده است بسیار باریکتر و کوچکتر از آنی است که عموماً تصور میشود. تا جایی که من می فهمم، استدلالهای عرضه شده در مورد ناسازگاری نظریهٔ اخلاقی و سیاسی میل با گزارش رسمی اش از شناخت، ذهن، عمل، و هویت شخصی دست کم قاطعانه چنین چیزی را اثبات نمی کنند.

حتّى اگريتوان نشان داد که اين استدلالها درست و عميق و بي خدشه هستند، باز روشن نیست که بدین ترتیب «آموزهٔ آزادی» سست و تضعیف شود. نهایت جيزي كه من دربارة رسالة دربارة آزادي ادْعا كردمام ايين است كه آن درك و برداشتی از انسان آزاد که این رساله بر آن صحه میگذارد با برخی جنبههای روانشناسی فلسفی میل مطابقت و همخوانی دارد، نه اینکه دفاع میل از آزادی یستگی تام به مواضعی داشته باشد که او در باب ایس مسائل دیگر اتخاذ مى كند. «آموز، آزادى»، حتّى اگر كلّ فلسفة گستر دەتر ميل را رد كنيم، باز ارزش بررسي دارد و مي تواند آموز ماي معقول و منطقي به حساب آيد. در عين حال، تردیدی نیست که میل استدلالهای عرضهشد. در رسالهٔ درباد، آزادی را در امتداد پروژاش برای ساختن و پرداختن نظریّهای پیشرفتگرایانه در مورد اخلاق مىديد كه در آن قانون اخلاقي قابل تجديد نظر بر نظرية علمي قابل اصلاح مبتنی است. امّا همانگونه که پیشتر در فرصتی گفتم، میل درواقع آن بنیانی را که می خواست «آموزهٔ آزادی» در شناخت علمی داشته باشد به آن نداد. پس این سؤال به قوّت خود باقی است که آیا این نتیجه گیری را می توان اصلاح کرد یا نه، و اگر نمی توان آیا لطمه و خدشهای بر «آموزهٔ آزادی» وارد مي آورد يا نه.

## ۲. آموزهٔ آزادی و علم جامعه

همانگونه که توضیح دادم، «آموزهٔ آزادی» میل مشتمل بر سه اصل اساسی است: نخست «اصل فایده» و «اصل مصلحت» که قهراً از آن نتیجه می شود؛ دوّم، «اصل آزادی»؛ و سوّم، اصل مکمل آن دو دیگر، «اصل انصاف» که بیان نشده، و به گمان میل (مثل «اصل آزادی») متفاوت و متمایز از «اصل فایده» امّا قابل اشتقاق از آن است. میل سه نوع استدلال در دفاع از «اصل آزادی» عرضه می دارد. نخست، او به چند نکتهٔ بدیهی در مورد انسان و جامعه متوسّل می شود تا نشان دهد که فایده گرایی مستقیم نتیجه ای خود شکن دارد که ما را ناچار میکند استراتژیهای ضمنی و غیرمستقیمی برای ارتقای رفاه و سعادت اختیار کنیم. بعد از آن میل چند نفع و علاقهٔ حیاتی \_خودمختاری و امنیّت \_ را معیّن میکند و میگوید هیچ اصلی نمی تواند حاکم بر شرایط همکاری اجتماعی باشد مگر آنکه مانند داصل آزادی، حافظ این علائق و نفعهای حیاتی باشد. استدلال اوّل میل این است که فایده گرایی شمربخش نیازمند اصلی متمایز از خود «فایده» برای رفتار عملی است، حال آنکه این استدلال نهادن حقوق اخلاقی بر حفاظت از منافع و علائق حیاتی است. سوّم، میل اذعاهای تاریخی و روانشناختی خاصی را مطرح میکند که هدفش بنیان از اولویّت عام خودمختاری بر امنیّت در میان منافع و علائق حیاتی و حقوق اختلاقی مرتبط با آنهاست. در میان این استدلالها، این دستهٔ سوّم از استدلالهاست که وابستگی آشکارتر و حیاتی تری به محتوای نظریهٔ علمی استدلالهاست که وابستگی آشکارتر و حیاتی تری به محتوای نظریهٔ علمی زیرا خود او نظریّهٔ اجتماعی لازم برای آنرا فراهم نمیآورد؟

استدلال میل با شکست مواجه نخواهد شد اگر ما در موقعیّت بهتری از خود میل برای فراهم آوردن نظریّهٔ اجتماعی لازم برای آن باشیم. امّا در واقع موقعیّت ما چندان بهتر از موقعیّت خود میل نیست. قوانین شکلگیری شخصیّت را ما در دوران خودمان هم درست نفهمیده ایم حلی رغم چندین دهه نظریّه پردازی روانکاوانه و تحقیقات در زمینهٔ علوم اجتماعی و ما هیچ آلترناتیوی نداریم که جایگزین اتکای به تجربه گرایی علّی و عقل سلیم برای فراهم آوردن گواهیها و مستنداتی باشد که با آنها بتوانیم نظر میل دربارهٔ انسان را ارزیابی کنیم. خود میل هم اکثراً در کوشش برای نشان دادن اینکه در نظریّهٔ اخلاقی آن ارزش کامل انسانی که باید به آزادی داده شود داده نشده است متوسّل به عقل سلیم روشنفکرانه و حکم خویشتن نگری بی فریب می شود. چنین است که او در انقیاد زنان اعلام میکند: آن کس که بدرستی قدر و ارزش استقلال شخصی را به عنوان عنصری از عناصر خوشبختی بشناسد باید ارزشی را که خود به استقلال می دهد جزئی از خوشبختی خویش به حساب آورد. هیچ موضوعی نیست که در مورد آن تفاوت قضاوت عموماً از تفاوت داوری شخصی برای خودش و داوری همان شخص برای دیگران بزرگتر باشد. وقتی که شخص می شنود که دیگران گله می کنند که آزادی عمل ندارند که ارادهٔ خود آنان به قدر کافی در نظم و نسق دادن به امورشان دخیل نیست – طبعاً می خواهد ببرسد گله شان از چیست؟ چه صدمهٔ قابل ذکری را متحمّل شدهاند؟ و از تجه به نظر پرسنده دلیل کافی است ارائه کنند گوشش را بر حرفهای آنها می بندد و گله های آنان را به حساب نقردنهای همیشگی آدمهایی می گذارد که هیچ چیز هیچوقت راضی شان نمی کند. امّا معیار همین آدم در داوری اش وقتی که نوبت به خودش می رسد بکلّ عوض می شود.[۶]

در اینجا با نوعی ترین استدلال میل در دفاع از ارزش آزادی به عنوان جرزی از خوشبختی مواجهیم. این استدلال استدلالی است که در آن درخواست توجّه به رئالیسم روانشناختی با توسّل به تخیّل اخلاقی توأم شده است. گفته می شود که چیزی را اهمیّت استقلال و فعالیّت خودراهبرانه برای حفظ حسّ ارجداشتنمان که برای رفاه و سعادت ضروری است ـ در مورد خودمان مسلّم میگیریم، امّا همان چیز را عادتاً به هنگام در نظر آوردن زندگی دیگران نادیده میگیریم. این نوع استدلال از آن نوع استدلالهایی نیست که نیازی به پایهٔ علمی در روانشناسی اجتماعی داشته باشد، امّا همین نوع استدلال است که بیش از همه در نوشته های میل بدان برمی خوریم. سلطه و تفوّق همین نگرش مبتنی بر عقل سلیم در استدلالهای میل به نفع آزادی است که کسانی چون کاولینگ<sup>(۱</sup>۱ درست به آن دقّت نکردهاند؛ اینان بیش از

<sup>1.</sup> Maurice Cowling

اندازه به پیوندهای میل با پوزیتیویسم اهمیّت داده اند و اهمیّت نقد تند و تیز او بر برخی از اصول اعتقادی مهم پوزیتیویسم را دست کم گرفته اند. نکتهٔ مد نظر من در اینجا این است که در عین اینکه میل هرگز دست از پروژهٔ علم جامعه ای که از طریق و حدت روش به علوم طبیعی پیوند می یابد برنداشت، و در عین اینکه «آموزهٔ آزادی» بناچار تا زمانی که (همراه با بقیّهٔ بخشهای «هنر زندگی») پایه ای در شناخت علمی پیدا نکند ناکامل خواهد ماند، با اینهمه میل استدلالهای مؤثّری از منظر عقل سلیم و تجربهٔ عادی در دفاع از آن روانشناسی انسانی عرضه میکند که آموزهٔ آزادی مبتنی بر آن است. استدلالهای میل استدلالهای اخلاقی مستقیمی هستند و در همین مقام هم باید ارزیابی شوند. کند و نه منتقدانش، بنابراین ارزیابی اصول موضوعه روانشناختی آموزهٔ او بناچار در حدً عقیده ای معقول خواهد بود. دست کم، کسی تاکنون نشان نداده آست که عقیده میل در مورد روانشناسی اخلاقی عادی انسانهایی که در باز است که عقیده میل در مورد روانشناسی اخلاقی عادی انسانهایی که در باز آزادی راجع به آنهاست قطعاً نامعقول است.

ادّعای من هم در مورد میل بیش از این نبوده است که استدلال او نشانی از عقیده به این دارد که دفاع از آزادی برحسب فایده گرایی کاری نامعقول نیست. با این حال هنوز می توان این ظنّ را داشت که خود میل از رسیدن به چنین نتیجهٔ حقیری راضی نبوده است، و من هم نمی خواهم بکوشم این اتّهام را رد کنم. میل هرگز دست از این امید نشست که بتوان روزی استدلالهای برگرفته از علم طبیعت بشری را جایگزین این استدلالهای سست و غیررسمی در دفاع از آزادی کرد. چنین استدلالهایی با توجه به تمایزی که خود میل میان هنر و علم قائل بود و نظری که نسبت به خود علم داشت و آنرا کلاً استقرایی میدانست نمی توانستند قدرت و دقّت استتاجی قیاسی را داشته باشند، و روشن نیست که میل چگونه پاسخی ممکن بود به گواهیهای خلاف روزافزون دربارهٔ رابطهٔ میان استقلال شخصی و رفاه و سعادت بدهد. (مثلاً او چه نظری می توانست دربارهٔ تحقیقات نظری دورکم دربارهٔ بی هنجاری داشته باشد؟) شاید میل بر خطاپذیری همهٔ اینگونه تحقیقات اصرار می ورزید و می کوشید از این مقدّمه و فرض خطاپذیری، اخلاقی لیبرالی را نتیجه بگیرد. شاید در نهایت می کوشید درک و برداشت ارسطویی خود از خوشبختی انسانی را به درک و مفهومی بیشتر ارسطویی از طبیعت ذاتی بشر ربط دهد – هرچند چنین کاری با همهٔ اعتقادات تجربی او در تضاد قرار می گرفت. برای ما دست زدن به هیچ یک از این اقدامات و مانورها الزامی نیست، البته اگر بلندپروازی مان کمتر از بلندپروازی خود میل باشد و حاضر باشیم «آموزه آزادی» را از پروژهٔ علم واحد طبیعت بشری بکلّی جدا کنیم. اما آیا این قطع کردن و جداسازی با انفصال «آموزهٔ آزادی» از خود لیبرالیسم میل این آموزه را تضعیف نمی کند؟ بگذارید ببینیم.

## ۳. آموزهٔ آزادی و لیبرالیسم میل

اگر یک نفر در طول تاریخ لیبرال واقعی بوده باشد، آن یک نفر جان استیوارت میل است، امّا علی رغم این، تعریف کردن لیبرالیسم او کار آسانی نیست. در میان فیلسوفان اجتماعی توافق گستردهای در مورد تعریف ویژگیهای لیبرالیسم نیست تا ما بتوانیم از آن همچون معیار سنجش در مورد اعتقادات لیبرالی میل بهره بگیریم. امّا با هر درک و فهم معقولی میل لیبرالی مثالی است. اگر ما به پیروی از دوورکین و اکرمان اماآن فلسفه های اجتماعیی را لیبرالی بدانیم که هدفش دفاع از بیطرفی اخلاقی میان درکها و مفهومهای رقیب از زندگی خیر است و چنین موضعی را هم اتّخاذ میکند، در این صورت میل بی تردید لیبرال است: این مطلب از آنجا آشکار است که او، همچنانکه در

۱. anomie: منظور حالتی است که دورکم میگوید اقتدار در اجتماع کاهش می یابد و افراد آزادی عمل بیشتری در هرج و مرج پیدا میکنند. و نتیجهاش بالا رفتن نرخ خودکشی است.م. 2. Bruce Ackerman

سرتاسر این نوشته گفته ام، هرگز دست از خصلت ناظر به نیاز فایده گرایی کلاسیک برنداشت و هرگز بجد آن را با هیچ چیز عوض نکرد. زیرا فایده گرایی در اشکال ناظر به نیازش ناچار است همهٔ صورتهای زندگی را به یکسان در نظر آورد، و فرقی نمی کند که هر صورتی بیانگر چه درک و مفهومی از زندگی خوب باشد، البته تا جایی که محتوای ناظر به نیاز آنها یکی باشد. و این جنبه از فایده گرایی در آموزهٔ میل حفظ شده است، آموزه ای که در آن مفهوم حدگذاری از صدمه و نظر تازه ای نسبت به خوشبختی بر این اساس مورد دفاع و حمایت واقع می شوند که اختیار کردن آنها حداکثر خدمت را به هدف برآورده کردن نیازها خواهد کرد.

اگر همین آزمون اعتقاد به این نوع بیطرفی اخلاقی را که اکنون باب است و من معتقدم آزموني مناسب هم هست ملاک قرار دهيم ميل را ليبرالي بي قيد و شرط خواهیم یافت. میل اعتقاد دیگری هم داشت که به همان اندازه معرّف ليبراليسم است، امما ربط و پيوند آن به «آموزه آزادي» بدين حد آشكار نيست. این اعتقاد همانا اعتقاد بهبازگشتناپذیری عملی شرایط آزادی است. اعتقادی که، چه در مورد میل و چه در مورد سایر لیبرالها، متصل به آموزه پیشرفت است که آموزهای خوشبینانه از نظر تاریخی است. منظور این است که میل هم، مانند بوزیتیویستهای فرانسوی و نیز اکثر فاید.گرایان انگلیسی، تاریخ بشر را در کل به ظهوررسانندهٔ گرایش ذاتی (هرچـند شـاید نـه قـانون محتوم) پیشرفت اخلاقی و فکری میدانست. امّا میل برخلاف بموزیتیویستهای فرانسوی و دستکم برخی از اسلاف فایدهگرایش هرگز پیشرفتهای آتی را مستلزم کاسته شدن از آزادیهای لیبرالیی نمی دانست که در روزگار خویش از آنها دفاع مي كرد. پس از اين جنبه نيز ميل ليبرالي بي نقص و بي خدشه بود، امّا همين اعتقاد به خصلت ذاتي پيش رونده انسان و تاريخ است كه فراهم آوردن اعتباری عقلانی برایش از همه سخت تر است. معلوم نیست چیرا شیرایط آزادی باید آن جنبهٔ بازگشت ناپذیری را داشته باشد که میل به آن نسبت می داد. اینکه انسانهایی که عادت کرده ند انتخابهای خودشان را بکنند ترجیح خواهند داد که همیشه به همین کار ادامه دهند برای میل تنها حکم تجربه پذیری استقرایی است که مبتنی بر حدس و گمان اجتماعی روانشناختی است. چنین حکمی فقط در صورتی می توانست مقام و موقع یقینی برهانی یا ضروری را پیدا کند که میل حاضر می شد چشم از تجربه گرایی بپوشد و آشکارا و علناً تعریفی ذات گرایانه از انسان به دست دهد. به احتمال زیاد این کار یگانه کار ممکن در جهت حفظ اعتقاد او به خصلت ذاتی پیش رونده تاریخ بشری و اعتقاد او به بازگشت ناپذیری شرایط آزادی است.

در نظر میل، تردیدی نسمی توان داشت که «آموز، آزادی» به مدّعاهای گسترده تر لیبرالیسم او گره خورده بود و موکول بدانها بود. پیشنهاد من ایس است که ما اگر اعتقاد به آزادی را مبتنی بر حکم تجربه پذیری استقرایی درباره آیندهٔ طبیعت بشری در نظر می آوریم استراتژیی را در استدلال انتخاب کنیم که پیگیرانه تر از استراتژی میل تجربی باشد. اگر این کار را بکنیم در واقع آن بقین اخلاقي را که باورهای لیبرالی میل به او می داد، امّا بر اساس مفادّ تجربی فلسفة عمومياش حقّي نسبت به آن يقين اخلاقي نداشت، فدا مي كنيم. در عين حال با این کار «آموزهٔ آزادی» شکل استدلال تجربی مستقیمتری به خود خواهد گرفت. بدین ترتیب «آموزهٔ آزادی» بستگی به شرایط اجتماعی و روانشناختی معیّنی خواهد داشت و فقط در محیطهایی فرهنگی صدق خواهد داشت که این شرایط برآورده شده باشند. و ما یک قدم از میل پیش خواهیم بود که قبول داشت «آموزهٔ آزادی» فقط زمانی اعمال شود که مرحـلهٔ مـعیّنی از تـمدّن و مدنيّت حاصل آمده باشد، زيرا ما اذعان خواهيم كرد كه هيچ تضميني وجود ندارد كه تمدّن بتواند هميشه بيايد (چيزي كه ميل كمتر به آن اذعان ميكرد). بربريسم همواره امكان و احتمالي دائمي است، و در جايي كـه روانشيناسي اجتماعی و اخلاقی بربریسم حاکم شود، دیگر شرایطی که «آموزهٔ آزادی»

اقتضا میکند برآورده نخواهد شد. به نظر من قطع کردن پیوند «آموزهٔ آزادی» بدین شکل از مدّعاهای گسترده تر لیبرالیسم میل استراتژی اجتناب ناپذیری برای هرکسی است که نمی خواهد به این راه علاج مأیوسانهٔ ذات گرایانه توسّل جوید که شکوفایی بشر را صرفاً منوط به شرایط آزادی کند. زیرا اگر این راه علاج اخیر اختیار شود دیگر استدلال میل استدلالی فایده گرایانه نخواهد بود که در آن صرفاً مدّعاهای ارضای نیازها مورد توجه است.

یکی از راههای بیان نتیجهٔ بحث من این است که بگو پیم امکان پیش آمدن تضاد میان سطوح مختلف فایدهگرایی سلسلهمراتبی میل واقعیّتی است که بايد علناً به آن اذعان كرد، واقعيّتي كه ميل فقط با تو سّل به نظريّة غير قابل قبول. ييشرفت آن را دور مي زد. امكان پيش آمدن تضادَ ميان اين سطوح را نمي توان نادیده گرفت و نمی توان هم مانعش شد، زیرا تفاوتهای معقولی میان انسانها در مورد قدرتها و چشماندازهاي آدميان وجود دارد و نيز به اين دليل كه طبق گزارش خود میل طبیعت انسانی آنگونه که ما می شناسیم ثابت و تمامشده نیست. پس این تضادها چگونه ممکن است بروز پیداکنند؟ در پایان بخش آخر فصل دوم من گفتم که بهترین راه فهم فایده گرایی میل این است که آنرا بهصورت نظریّهای سهردهای در نظر آوریم که به تـرتیب شیامل حـال هـمهٔ موجودات ذيحس، همة انسانها، و همة انسانهاي قادر بهانتخاب خودمختارانيه می شود. بعداً، در پایان بخش اوّل فصل سوّم، گزارشی را که میل از شرایط اجتناب ناپذیر پایداری اجتماعی در نظام منطق میدهد یادآور شدم. همین شرایط پایداری اجتماعی است که تا حدودی میل را برمیانگیزد تا هر صورت از فایده گرایی مستقیم را رد کند (شرایط پایداری اجتماعی شامل نظام تعليم و تربيت و انتضباط مقيّدكننده شور و شهوات خودخواهانه و ضداجتماعی، حسّ وفاداری نسبت به اصول اساسی و نهادهای اساسی، و اعتقاد و علاقه به همگانی یا جماعتی بودن منافع است (۱۱). این شرایط آشکارا كاربرد اخلاق فايدهگرايانه را در رده يا سطح دوّم نظريّة سلسلهمراتبي ميل

شکل ميدهند و واقعيّات مهمّ عمومي درباره انسان را مدّ نظر قرار ميدهند و وارد گزارش میل از شرایط همکاری اجتماعی می شوند. امکان پیش آمدن تضاد زماني رخ مي نمايد كه گفته مي شود إعمال مقتضيّات سطح يا رده سوّم \_یعنی حفاظت از آزادی و ترجیح خودمختاری به عنوان جزئی از خوشبختی \_ ممکن است پایداری اجتماعی تضمین شده در سطح یا ردهٔ دوم را از میان ببرد. راه دیگر بیان همین نکته این است که بگوییم سطح یا ردهٔ سوّم هرگز دست یافتنی نیست. وولهایم'، که تفسیر سلسلهمراتبی او از فایدهگرایی میل وجوه مشترك زيادي با تفسير من دارد، تلويحاً اشاره به تيضادي از هيمين دست دارد وقتي كه ميگويد: دوقتي كه احكام فايده گرايي نخستين در تضاد با احکام فایده گرایی ساده یا پیچیده قرار گیرد \_هرکدام که مطرح باشد \_ آنگاه، جز در صورتی که هزینهٔ تحمیلی بر فایده بسیار زیاد باشد، احکام فایدهگرایی نخستین در اولویّت قرار میگیرد.۱۰٫۱۸ گزارش وولهایم از نظریّهٔ میل این تفاوت را با گزارش من دارد که فایده گرایی نخستین و لهایم با تو اناییهای القابي ضروري براي بهر مندي از لذَّات عباليتر سر وكبار دارد، حبال آنكيه فايدهگرايي ساده يا پيچيده از رابطهٔ ميان دنبال كردن خوشبختي و رعايت احکام اندرزین ثانوی گزارشهای متفاوتی به دست می دهند که اولی ابزاری و دومي سازند، آن است. امّا اين ايراد كه ممكن است تضادّهايي ميان سطوح مختلف نظريّه وجود داشته باشد همانقدر كه بر گهزارش من وارد است بر گزارش وولهایم نیز وارد است. وولهایم میگوید برای میل دتعلیم و تربیت تا حدّى كه خوشبختى بتواند به دست آيد بسيار مهمتر از به دست آمدن لذّت يا خوشبختی است.۱۱(۱) اما فایدهگرایی میل، اگر هزینهٔ تحمیلی بر فایده در فايدهگرايي نخستين در واقع بسيار زياد باشد، چگونه از عهده برخواهد آمد؟ ايراد محافظه كاران به استدلال عرضه شده در رسالهٔ دربارهٔ آزادی همیشه همين بوده است كه هزينة تحميلي بر فايده در جامعة ليبرالي واقبعاً وسيبار

<sup>1.</sup> Richard Wollheim

سنگين؛ است. اين ايرادي است كه جيمز فيتس جيمز استيون وارد ميكند، و این استدلال همان استدلالی است که در شکلی تخیّلیتر و قباطعتر مفتّش اعظم در برادران کارامازوف داستایفسکی عرضه میکند. اگر چنین نقدهایی قاطعانه درست بودند، آنگاه بی تردید «آموزهٔ آزادی» سخت تضعیف می شد. آنگاه فایده گرایی بزور به آموزه ای بنتام و آستین بازگردانده می شد، آموزه هایی که در آنها یقیناً نظریّهٔ فایده گرایانه ای از حقوق اخلاقی یافت می شود، امّا در آنها امنیّت است که تقدّم و اولویّت دارد، نه آزادی. در این صورت، گسستی میان نویسندهٔ دربارهٔ آزادی و اسلافش پیش می آید و (برخلاف نظر بازنگرانهای که در این کتاب آورده شده است) پیوستگی و تداوم سنّت فایدهگرایس می شکند. بار دیگر میل به صورت متفکّری دیده می شود که برای در امان ماندن از پیامدهای ضمنی اقتدارگرایانهٔ فایدهگرایی به نظری پیشینی و ماقبل تجربي و غيرقابل قبول از طبيعت بشري متوسّل مي شود. من پيشتر گفتم که ما برای ارزیابی علمی نظر میل دربارهٔ طبیعت بشر گواهیها و مستندات کافی نداریم. یقیناً هنوز نمی توان گفت که گواهیها و مستندات بی تردید علیه میل هستند، يا آشكارا به نفع منتقدان محافظه كار او حكم مي كنند. به ظنَّ قوى، ميل بيش از حد خوشبين بود، و جوامعي كه در آنها رده سوّم نظريّهٔ فايده گرايي او وارد کار شود بسی نادرتر از آن هستند که او تصوّر می کرد. اگر چنین باشد، آموزهٔ او باز ساقط نمی شود، بلکه فقط کاربرد محدودتری پیدا می کند. امّا اعتقاد و دلبستگی به آزادی که رده سوّم نظریّهٔ او را در ارتباط با آیندهٔ بشر به طور کلّی متجسّم میکند، فقط می تواند خصلت یک حکم تجربه پذیر را داشته باشد. این اعتقادی نیست که بتوان با گواهیها و مستندات بی چون و چرا بر فرد معتقد به فايده گرايي قبولاند، و از پشتوانهٔ واقعيّات عامَ ممكن به امكان خاص امًا غیرقابل تغییر دربارهٔ انسان و اجتماع هم که ردههای اوّل و دوّم نظریه دارند برخوردار نیست. خطای بزرگ منتقدان محافظه کار میل این است که خصلت نظری و غیرمستقیم نظریّهٔ فایده گرایانهٔ «هنر زندگی» میل را نادیده

میگیرند، و این ادّعای جزمی و توجیهناپذیر را مطرح میکنند که گواهیها و مستندات موجود قاطعانه علیه ادّعاهای روانشناختی و تاریخی مطرح شده در ردهٔ سوّم هستند. استدلال من این است که اعتقاد به اولویّت آزادی ممکن است معقول باشد حتّی اگر (چنانکه آشکارا دیده می شود) گواهیها و مستندات موجود و در دسترس ما چنان نباشند که سیاستی را اجباری کنند که یگانه سیاست قابل توجیه بر اساس فایده گرایی باشد.

نقطهٔ ضعف تفسیر من این است که وقتی «آموزهٔ آزادی» را از مدّعاهای گستردهتر لیبرالیسم میل جدا میکنیم، دیگر «آموزهٔ آزادی» فقط حامی نوعی شرطبندی بر سر آزادی خواهد بود. امّا قطع کر دن پیوند دربار، آزادی با مسائل گستردهتر لیبرالیسم میل مزایا و نقاط قوتی هم دارد. به نظر من اگر قآموزه آزادی، بستگی به نظر کُنتی میل دربارهٔ مراحل پیشروندهٔ جامعهٔ انسانی، یا ادّعای او در مورد اینکه فایدهگرایی مذهب نوع بشر است داشته باشد ایس آموزه تضعيف مي شود. علاوه بر اين، تفسير آموزه ميل بـه شـيوماي كـه من پیشنهاد کردمام ما را قادر می سازد تمایز مهمی را که خود میل بدان قائل شده بود بهتر بنهمیم و محکمتر بدان بچسبیم. منظورم تمایز میان نظریّهای دربارهٔ محدود کردن بحق آزادی و گزارشی از وظایف و کارکردهای درست دولت است. در نظر میل، وظایف دولت، جدا از نقش آن در تنفیذ داصل آزادی، و اصول مکمّل دربارهٔ انصاف، هرگز مسئلهای فراتر از مصلحتی عادی، مربوط به «زمان، مکان، و شرایط» نیست، و این وظایف را نمی توان از هیچ نوع اصول بسیار عام استنتاج کرد. البتّه میل عدم مداخلهٔ دولت در زندگی اجتماعی را به عنوان سیاستی کلّی ترجیح میدهد، امّا استثناهای زیادی برای این سیاست عمومي قائل بود، و در بيان اين نظر صراحت داشت كه زماني كمه فعاليت دولت اغیرحکمی، است \_یعنی زمانی که شامل هیچ اجبار یا محدودیتی برای آزادی ورای وضع و وصول و استفاده از عوارض مالیاتی نیست ـ نمي توان دقيقاً و به تفصيل و يكبار براي هميشه حدود اين فعاليّت را مشخّص کرد. پس در نوشته های خود میل هم با پذیرش این نکته مواجهیم که اصل عدم مداخله، اگرچه پشتوانه اش بسیاری از همان ملاحظاتی است که پشتوانه «اصل آزادی» است، اما نوعاً با «اصل آزادی» متفاوت است. «اصل آزادی» مشخص کنند، قیدی بر فعالیتهای دولت است که دولت زمانی که حدّی از تمدّن و مدنیّت حاصل آمده باشد ملزم به رعایت آن قید است، حال آنکه اصل عدم مداخله صرفاً بیانگر فرضی قوی علیه توسعهٔ فعالیّت دولت است. زمانی که میل در فصل آخر درباد، آزادی به بحث دربارهٔ دامنهٔ فعالیّت دولت می پردازد، که میل در فصل آخر درباد، آزادی به بحث دربارهٔ دامنهٔ فعالیّت دولت می پردازد، عام بر ما اثر بگذارد و نه اینکه آنها را قیدهای سفت و سختی بر زندگی سیاسی بینگاریم. او خود این مطلب را با وضوحی مثالزدنی در فصل آخر دربارهٔ آزادی بینان می کند. در آنجا او می نویسد: «اعتراض به مداخلهٔ حکومت، زمانی که این مداخله طوری نیست که شامل تجاوز به آزادی باشد، بر سه نوع است.» او در توضیح سوّمین دلیل اعتراض به مداخلهٔ حکومت به تأکید می نویسد:

اگر جادّهها، راههای آهن، بانکها، ادارههای بیمه، شرکتهای سهامی بزرگ، دانشگاهها، و مؤسّسات خیریّه همه شعبههایی از دولت باشند؛ و علاوه بر این، اگر همهٔ سازمانهای شهرداری و هیئت مدیرههای محلّی با تمام اختیاراتی که دارند، بخشهایی از حکومت مرکزی شوند؛ اگر کارکنان همهٔ این مؤسسات مستخدم و مزدبگیر دولت باشند و برای هر پیشرفتی در زندگی چشمشان به دست دولت باشد؛ همهٔ آزادیهای مطبوعات و همهٔ قانونگذاریهای مردمی نمیتواند این کشور یا هر کشور دیگری را جز اسماً آزاد کند.(۱۲)

در اینجا استدلال میل این است که گسترش مداخلهٔ دولت در زنـدگی اجتماعی، «زمانی که این مداخله طوری نیست کـه شمامل تـجاوز بـهآزادی باشد»، ممکن است اگر فراتـر از حـدَى واقـعى و مـعيّن، هـرچـند ضـرورتاً غيردقيق، برده شود آزادى را به نحوى مؤثّر خفه کند.

یک نتیجهٔ ضمنی بسیار مهم این تمایز گذاردن میان «آموزهٔ آزادی» و نظریّهٔ حوزهٔ صحيح فعاليّت دولت آن است كه آموزه در مورد مسئلهٔ سوسياليسم ساکت میماند. کسی که این آموزه را پذیرفته باشد، مثل خود میل، ممکن است برخي انواع تجربههاي سوسياليستي را دلخواه ببيند. يقيناً ميل حقوق مالکیّت موجود را بریادارنده سدّی غیرقابل عبور در برابر چنین آزمونها و تجربههایی نمیدانست، هرچند ترجیح او آن بود که این آزمونها و تجربهها کاملاً داوطلبانه باشند. (۱۳) از سوی دیگر، کسی دیگر با قـرانـتی مـتفاوت از گواهیها و مستندات موجود ممکن است نظری بسیار حدگذارتر نسبت بهکارکردهای صحیح دولت اتّخاذ کند و حتّی این کارکردها را بر اثر تنفیذ «اصل آزادی» تمامشده بداند. این خطای اساسی منتقدان اختیارگرای<۱۴۱ میل است که با نادید. گرفتن تمایزگذاری خود میل میان محدودکردنهای بحق آزادي و مسئلة حدود مداخلة دولت، نمي توانند متوجّه اين امكان اخير شوند. و باز، هیچ چیز در «آموزهٔ آزادی» مانع از فراتر رفتن دولت از وظیفهٔ پیشگیری از صدمه و پرداختن به نفع شهروندان یا انسانها به طور کلّی نیست، مشروط بر اینکه چنین اقدامات رفاهی شامل هیچ نوع اجبار یا محدود کردن دحکمی یا اقتدارگرایانهٔ آزادی نباشد. نکتهٔ مهم این است که هیچ چیز محتومی در مورد این اقدامات وجود ندارد. داصل آزادی، میل امکان ترجیح سوسیالیسم را درست به همان اندازمای نادیده نمی انگارد که اعتقاد فایده گرایانهاش او را ملزم به حمايت از سياستهاي رفاهي ميكند.

بنابراین اصل عدم مداخلهٔ دولت در امور اجتماعی اصلی مستقل و متمایز است، نه آنکه همان «اصل آزادی» یا هر بخش دیگری از «آموزهٔ آزادی» میل باشد. من به این نتیجه رسیده ام که پشتوانهٔ اصل عدم مداخلهٔ دولت بسیاری از همان ملاحظات فایده گرایانه است که پایهٔ «اصل آزادی» است، امّا میل به نحو کاملاً متفاوتی به آن می پردازد و آنرا در مقام قاعده تجربی خطاپذیری در نظر می آورد که قابل اشتقاق از فایده است اما به گونه ای موجه نمی توان آنرا معیّنکننده قید (بیشینه کننده فایده ای) بر پیگیری مستقیم فایده دانست. دیدگاههای میل در مورد حدود مداخلهٔ دولت را باید با همان روحیّه ای ارزیابی کرد که خود آن دیدگاهها عرضه شده اند، یعنی در مقام پیشنهاده ایی مناسب اوضاع و احوال زمانهٔ خود او. امّا غرض من حلّ و فصل این مسئلهٔ بسیار گل و گشاد نیست که آیا دیدگاههای میل در مورد کارکرده ای دولت، برحسب نظریّات خودش یا ما، معقول بودند یا نه، بلکه صرفاً تذکّر این نکته است که ایراده ایی که در این حوزه ها بر دیدگاههای او وارد آورده می شود نقد قاموزهٔ آزادی، محسوب نمی شوند.

## ۴. فايدة آموزة آزادي

طبق تفسیری که من کردهام در «آموزهٔ آزادی» نوعی اعتقاد و دلبستگی به آزادی هست، به شکلی که در نظام حقوق اخلاقی مندرج و متجسّم است، و می توان از آن فایده گرایانه دفاع کرد. اگر من توانسته باشم نشان دهم که این ادّعای کوچک ورای شکّ و تردید معقول است، توانسته ام ادّعای اصلی نقد ستّتی وارد بر نظریّات میل را از اعتبار ساقط کنم \_یعنی این نقد که پروژه میل در رسالهٔ دربارهٔ آزادی برای بنیاد نهادن حقّی فایده گرایانه برای آزادی بیانگر محالی مفهومی و اخلاقی است. حال می ماند مواجهه و رویارویی با نقدی متفاوت بر میل \_ یعنی اینکه «آموزهٔ آزادی» از عهدهٔ عرضهٔ مشیی که راهـنمای زنـدگی عملی بدان نحوی باشد که میل انتظارش را داشت برنمی آید.

ایرادی را که من در ذهن دارم الستر مکاینتایر <sup>۱</sup> در پژوهش مهم اخیرش، بهدنبال فضیلت، در شکلی رادیکال و مجمل و گویا بیان کرده است. مکاینتایر مینویسد:

<sup>1.</sup> Alasdair Macintyre

جان استیوارت میل البتّه در این اعتقاد خود محق بود که مفهوم بنتامی خوشبختی نیازمند بسط و گسترش است؛ در فاید،گرایی او کوشید تمایزی اساسی میان لذّات «عالیتر» و «فروتر» قائل شود، و در رسالهٔ دربارهٔ آزادی و جاهای دیگر افزودن به خوشبختی انسانی را با بسط قدرتهای خلّاقهٔ انسانی ربط داد. امّا حاصل این اصلاحات و ترمیمات این شد که مفهوم خوشبختی انسانی مفهومی ساده و واحد نیست و نمیتواند معیاری برای دست زدن به انتخابهای اساسی و کلیدی به دست ما دهد که البته نکتهای درست است، امّا هیچ فرد پیرو بنتام، هر قدر هم اصلاحشده، نمیتواند آنرا بپذیرد.

مکایتایر نتیجه میگیرد: «درک خصلت چند صورتی لذّت و خوشبختی البته این مفاهیم را برای اهداف فاید ،گرایانه بلااستفاده می سازد. ۱۵۱۹ امید فراوان دارم که استدلالهای من در فصلهای پیش نشان داده باشد که ادّعای مکایتایر گزاف و اغراق آمیز است. انتزاعیّت و پیچیدگی درک و برداشت میل از خوشبختی نمایانگر کوششی به سیاق رئالیسم روانشناختی در جهت رویارویی با تنوّع و گوناگونی اهداف انسانی و یکسان پنداشتن خوشبختی با بیجویی توفیق آمیز اهداف انتخابی خود شخص است و نه داشتن حسّ یا مالت بخصوصی. و باز، نظریَهٔ منافع حیاتی میخواهد عناصر بنیادین و سازندهٔ خوشبختی انسانی را مشخص کند و دلیلی فایده گرایانه بیاورد که چرا این عناصر را باید بر دیگر عناصر تفوق بخشید. ادّعاهای مکایتایر فرض را بر این میگذارند که کوشش میل برای پیوند دادن اخلاق فایده گرایانه به نوعی روانشناسی واقع گرایانه تر و پیچیده تر محکوم به شکست بود، امّا چنین چیزی را ثابت نمی کنند. امّا چرا باید چنین کوششی محکوم به شکست باشد؟

را اتبات میکنند. اما چرا باید چنین کوششی محکوم به شکست باشد؟ این بدان معنا نیست که بگوییم درک و برداشت میل از خوشبختی در واقع حاوی عناصر لازم برای حلّ و فصل معضلات عملی مهمّ است. مثلاً زوج منافع حیاتی را در نظر بگیرید. بی تردید ایـن دو کـاملاً از هـم تـفکیک پذیر نیستند، زیرا امن و امان داشتن نفع خودمختاری خود بخشی از حفاظت از خود خودمختاري است و حفاظت از نفع امنیّت باید شامل محفوظ داشتن حوزهای از آزادی عمل از تجاوز خودسرانه باشد. امّا خودمختاری و امنیّت، حتّى اگر كاملاً از هم تفكيكنايذير باشند، باز همچنان منافعي متمايزند و سياستهاي متفاوت تأثيرات متفاوتي بر آنها دارد. وقتى كه سياستهايي تأثيرات متفاوتي بر اين منافع دارند، ما همچنان مي توانيم به نحوي معقول در اين مورد توافق نداشته باشیم که در رقابت میان این دو کدامیک را ارجح بداریم. آری، ميل فكر ميكرد خودمختاري بايستي همواره، هرجا دچار ترديد شديم، ارجح شمرده شود، امّا او معتقد نبود همانطور كه ايمن زوج منافع حياتي بايستى بر همهٔ منافع ديگر تفوّق داشته باشند خودمختاري هم بايد لفظاً بـر امنيّت مقدّم شمرده شود. پس حتى «ر نظر ميل هم مسئله به قوّت خود باقي بود. شايد فرض ميل در اين مورد هم، مانند مورد لذَّات عاليتر، اين بود كـه داوري انسانهاي خودمختار با تجربه دربارة مسائل عملي بمطيف نسبتاً محدودي از ياسخها تقرّب خواهد يافت. يقيناً در انديشهٔ سياسي و اخلاقي میل رویکردی پراگماتیک هست که ممکن است به چنین پیشنهادی منجر شود. در این مورد، به کار بستن اصل آزادی در مورد مسئلهٔ مداخله خود مستلزم توسّل به رويّة تصميم است كه ميل به عنوان يشتوانية نيظريّة لذّات عاليترش به كمك مي گيرد. امًا، چنانكه پيشتر گفتم، اين رويّة تصميم وقتي كه در مورد تضاد میان عناصر خوشبختی خود فرد عامل به کار گرفته می شود بی ثمر از آب درمی آید. نمی توان حاشا کرد که آموزهٔ میل از پس این تضادّهای ارزشي غايي يا معضلات عملي ناشي از اين تضادُها برنمي آيد. در اين حدود، آنهایی که کوشیدهاند روایتی از پلورالیسم ارزشی را با فایدهگرایی میل تطبیق

۱. decision procedure ، تدوین مجموعهای از قواعد صریح و روشن که می توان بدون داوری با اعمال مرحله به مرحلهٔ آن قواعد در مورد مسئلهای غامض به راه حلّی رسید یا نتایج بهینه را به دست آورد. بی آنکه استلزام منطقی در کار باشد. آلگوریتم نوعی از رویهٔ تصمیم است...م.

دهند ــمثلاً وولهایم در پاسخ به نقد برلین بر میل۱۱۶۱ــ با مسئلهٔ نـاسازگاری برخی از این عناصر خوشبختی با هم رویارو نشدهانـد. خـود وولهـایم هــم به نحوی مکتوم این را میپذیرد زمانی که در کتاب پـرنکتهاش، گوسفندان و جشن، متذکر میشود که:

در درون حوزهٔ [فایده گرایی نخستین] هیچ شیوهٔ مکانیکی برای رسیدن به پاسخهای روشن و شفّاف وجود ندارد. اگر ما به قوانین مقتضی در مورد تکوین شخصیّت بشری رسیده بودیم، یا علمی از آن دست که میل «رفتارشناسی» مینامد داشتیم، پاسخها بسادگی به دست می آمدند. در غیاب چنین قوانین و چنین علمی مسائلی از این دست را باید با آزمون و خطا حلّ و فصل کرد، با علم به اینکه معیارهای خطا اساساً قابل بحث و جدل هستند و آزمون شامل گواهیهایی است که بسبی بیش از آنچه فایده گرایی مستقیم یا قابل فهم مجاز می دارند گستر ده و شعبه شعبه اند. ۱۹

آموزهٔ میل تا جایی که دربارهٔ این مسئله ساکت است نمی تواند آن پند عملی را بدهد که میل از آن انتظار داشت. روشن نیست که «فایده» چه چیزی را اقتضا میکند، زیرا روشن نیست ما چگونه باید عناصر رقیب آن را بسنجیم. در واقع در نظر پلورالیستهای ارزشی چنین سنجشی میان چیزهای قیاس ناپذیر امری محال و ناممکن است. اگر قرار باشد پلورالیسم ارزشی و فایده گرایی از هم قابل تمیز باشند چنین تنافر و افتراقی میان این دو آموزه باید وجود داشته باشد. نظریهٔ میل همچنان نظریهای فایده گرایانه و قابل تمیز از پلورالیسم ارزشی است، اگر دلیلش صرفاً همین باشد که میل از این ادعای بسیار مهم که منافع حیاتی در شرایطی که او با آن سر وکار دارد همواره باید مقدّم بر سایر منافع انسانی باشند دفاعی فایده گرایانه به عمل میآورد. فقط به همین یک دلیل است که فایده گرایی میل از سرنوشتی نمی شود که برنارد ویلیامز برخی صورتهای دیگر فایده گرایی غیر مستقیم را به آن محکوم کرده است. یعنی اینکه برای مؤثّر واقع شدن باید هیچ ردَ شاخصی در جهان از خود برجای نگذارند.(۱۸

نظريَّهٔ ميل نمي تواند ما را از ضرورت دست زدن به انتخابهاي مشكل ميان عناصر گوناگون خوشبختی بر هاند. همچنین این نظریّه نمی تواند از تهدیدی که تغییرات و تطوّرات عظیم در منافع و شخصیّتهای بشری متوجّه ادّعای آزادی می کند مصون بماند. اگر ما پشتوانهٔ نامطمئنی را که ممکن است گفته شود نظریهٔ پیشرفت انسانی میل برای نظریهٔ کلّی او فراهم می آورد از آن بگیریم نتایج فوق نتایجی محتوم و بی چون و چرا می شوند. (۱۱۱ با همهٔ اینها باز ممکن است عدّمای گمان برند که حتّی با این قید و شرطها من وزن و بهای زیادی به «آموزهٔ آزادی» دادهام و ادْعاهایی خارج از حدّ و اندازهٔ آن در موردش کر دمام. هر چه باشد، میل خودش گفته است که «اگر از من پر سیده شود که من کدام نظام فلسفهٔ سیاسی را جایگزین چیزی میکنم که در مقام فلسفه (پس از بحران روانی) رهایش کردهام، پاسخ خواهم داد هیچ نظامی را: فقط این اعتقاد را که نظام حقیقی چیزی بس پیچیدهتر و چندوجهی تر از آن بود که من بیشتر گمان می بردم.۲۰۱۱ آیا میل در اینجا منکر قطعیّت هر چیزی حتّی آموزهٔ آزادیم. که من به او نسبت دادمام نمی شود؟ به گمان من نه. دست کشیدن میل از خامیهای روانشناسی و فلسفهٔ سیاست بنتامی، و اختیار کردن نظریّهٔ پیشرفت به عنوان اصل اساسی اندیشهٔ اخلاقی و سیاسی اش، به هیچ وجه لطمه ای به این ادعای من وارد نمی آورد که نوشته های او حاوی نظریّهای سیستماتیک در مورد آزادی است که دربارهٔ آزادی خود مهمترین بخش آن نظریه است. نظریهٔ «هنر زندگی»، آنگونه که در نظام منطق پیش نهاده شده است، با تمایزی که میان سطوح انتقادي وعملي انديشه دربارة همة بخشهاي زندكي انسبان قبائل می شود و با دفاع از فاید. گرایی ارزشگذار ۲ به جای فاید. گرایی تجویزی ۲ ، آشکارا با استدلالهای فاید،گرایی پیوند به قرار می کند، و این استدلالها هم

<sup>1</sup> evaluative utilitarianism

<sup>2.</sup> prescriptive utilitarianism

به نوبهٔ خود با حلقه هایی آشکار از فهم پذیری با استدلالهای دربارهٔ آزادی بیوند می یابند. ساختن و پر داختن نظریّه ای دربارهٔ آزادی بی تر دید مقصودی بود که میل در رسالهٔ دربارهٔ آزادی دنبال می کرد. اگر محدودیّت واقعی کار خطیری که میل در این رساله به عهده گرفته بود این باشد که در قوّت عملی نظریّهٔ سیاسی آموزهای راه اغراق پیموده است، این بدان معنا نیست که هیچ آموزه ای در آن نیست که بتوان به ارزیابی اش نشست، درست همانطور که این انکارش که نظامی کلّی در فلسفه نمی تواند باشد بدین معنا نیست که او متفکّری غیر سیستماتیک بود. این واقعیّت به جای خود محفوظ است که آموزه او نمی تواند قاعده ای مکانیکی برای حلّ و فصل همهٔ سؤالات و مسائل مهم مربوط به محدود کردن آزادی به دست دهد، چه میل خودش چنین توقّعی از این آموزه داشت چه نداشت.

امًا این محدودیّت اساسی در نظریّهٔ میل بکلّی آنرا از حیّز انتفاع عملی ساقط نسمیکند. این محدودیّت نشانگر وجود حوزمای از تضادّها و کشمکشهای اخلاقی است که نظریّهٔ میل نمی تواند راهنمای جامعی برای حلّ و فصل این تضادّها باشد اما این بدان معنا نیست که نظریّهٔ او در باب چنین تضادّهایی ساکت است، یا هیچ چیز دربارهٔ بسترهای وقوع و بروز چنین تضادّهایی نمیگوید. ادّعای مهم «آموزهٔ آزادی» سیعنی اینکه دلایلی فایدهگرایانه برای قائل شدن مصونیّتی معتاز برای منافع حیاتی خودمختاری و امنیّت در قبال هر نوع نفع فایدهگرایانهٔ دیگر وجود دارد از این نقد آسیبی نمی بیند. اگر از این ادّعای مهم بتوان دفاع مستدلّی کرد، آنگاه نظریّهٔ میل برتر از تمام آموزهای لیبرالی ظاهر میشود که با اصل موضوعی و خود آشکار فرض کردن حق آزادی همردیف با سایر حقوق، به نحوی مؤثر دست از جستجو برای یافتن نظریّهای توجیه کنندهٔ آزادی میشویند. اینکه عناصر خوشبختی ممکن است در تضادً با هم قرار گیرند و بسادگی قابل قیاس نیستند به هیچروی ادّعایی اصلی و بسیار مهم نظریّهٔ میل را از اعتبار نیستند به هیچروی ادّعایی اصلی و بسیار مهم نظریّهٔ میل را از اعتبار نظریت در مین را از این از عای اسلی معروت میشویند. اینکه عناصر میشیند. ایم است در تضاد با هم قرار گیرند و بسادگی قابل قیاس نمیاندازد، بلکه فقط قوّت و نیروی عملی و هـدایـتگر عـمل آنرا مـحدود میکند.

در عين اينكه اين قويترين نقد بر آموزه ميل فايده آنرا محدود ميكند و بسیاری از امیدهایی را که میل به آن بسته بود نقش بر آب میکند، محدودیتی که این نقد در این آموزه می یابد منحصر و مختص به این آموزه نیست. این از ویژگیهای همهٔ فلسفه های اجتماعی است که درست در نقطهای که نیاز داریم معضلات غابي زندگي عملي را حل کنند درمي مانند. پس اگر دقيق بگوييم اين نقد نقدي بر آموزه ميل بالاخص نيست بلكه فراتر از آن نقدي بر هر فلسغة اجتماعی است که این واقعیّت را نادید. میگیرد که نظریّه قادر نیست زندگی اخلاقی و اجتماعی را به طور کامل تعیین کند. علاوه بر این، این محدودیّت غایی آموزه به هیچروی مانع از آن نمی شود که این آموزه نیروی عملی داشته باشد یا در دورهٔ معاصر علاقهای برانگیزد. این آموزه با روا نداشتن و کافی ندانستن طيف وسيعي از ملاحظات \_رفاه گرايانه، ياترناليستي، اخلاقگرايانه و بسیاری ملاحظات دیگر \_ برای موجّه جلوه دادن تحمیل حدّ بر آزادی، هنوز که هنوز است موضوعی زنده برای بحث و جدل است. «آموزهٔ آزادی» با ییش نهادن گزارش فاید، گرایانهای سلسلهمراتبی از اینکه کدام دلایل فاقد اعتبار کافی برای وضع سیاستی محدودکنندهٔ آزادی است، در حکم کاربرد توان آزمایانهٔ نوع فراموش شدمای از فایده گرایی است و از این نظر شایستهٔ نقد است. «آموزهٔ آزادی» فایدهٔ عملی و جذابیّت فلسفی اش را حفظ می کند، حتّی اگر نتواند همهٔ امیدهایی را که میل بدان بسته بود برآورده سازد.

پس حوزهٔ «آموزهٔ آزادی» تنگتر از آنی است که میل گمان میبرد، و قدرت این آموزه برای غلبه بر معضلات عملی کمتر از آن است که او امید داشت. امّا با اینهمه فضل شاخص آن همان است که همیشه بود. این آموزه کوششی است برای نشان دادن منافع آزادی برای کسانی که اهمیّت چندانی به آزادی نمی دهند. تا زمانی که در میان خوانندگان آثار میل کسانی باشند که پی به مزایای آزادی برده باشند، یا شخصیت و شرایطشان تلویحاً اشار ای به ارزش آزادی داشته باشد که تاکنون خودشان به آن اذعان نکر ده اند، دربار آزادی همچنان ارزش خواندن خواهد داشت. در واقع، دربار آزادی همچنان بحث و استدلالی محکم در دفاع از اصول لیبرالی خواهد ماند، حتی اگر آن نظم اجتماعی که این رساله از آن دفاع میکند نادر باشد، به دشواری به دست آید، و حفظ آن برای مدتی طولانی ناممکن باشد.

**یادداشتهای فصل ششم** ۱. من در این مورد مدیون نوشتهٔ دریک پارفیت هستم که مشخصاتش را در زیـر میدهم و نیز بحثهای برنارد ویلیامز در مورد ماهیّت درجاتی هـویّت شـخصی کـه در نوشتهای آمده است که مشخصات آنرا هم در زیر میدهم:

Derek Parfit, «Personal Identity», *Philosophical Review*, 1971, vol. 1xxx, pp. 3-27. Bernard Williams, «Persons, Character and Morality» in *Moral Luck*, Cambridge University Press, 1981, pp. 1-19.

۲. در این مورد رجوع کنید به دو نوشتهٔ زیر:

R. Nozick, Anarchy, State and Utopia, Oxford, Blackwell, 1974, pp. 23-32.

D. H. Regan, «Justifications for Paternalism», in J. R. Pennock and J. W. Chapman (eds.), Nomos XV, Limits of Law, New York, Lieber-Atherton, 1974.

3. Robert Nozick, Philosophical Explanations, Oxford, Clarendon Press, 1981.

 See P. K. Feyerabend, *Philosophical Papers: volume 2, Problems of Empiricism*, Cambridge University Press, 1981, p. 70, note 10.

5. Ibid., vol. 1, Realism, Rationalism and Scientific Method, p. 142.

 «The Subjection of Women,» in Alice C. Rossi (ed.), Essays on Sex Equality, University of Chicago Press, 1970, pp. 236-7.

به اتکای مشابه میل به عقل سلیم و خویشتن نگری در متن زیر توجّه کنید: «(اگر انسان چیزی جز لذّت نخواهد) آنرا فقط می توان با خودآگاهی و خودنگری تـمرین شـده و به کمک مشاهده دیگران معیّن کرد.ه قطعه نوشتهٔ فوق نقل از کتاب زیر است:

Utilitarianism, on Liberty and Consideration on Representative Government, London, Dent, 1972, p. 36.

7. Maurice Cowling, Mill and Liberalism, Cambridge University Press, 1963.

۸. برای اطلاع از دو روایت متفاوت از آرمان لیبرالی بیطرفی به دو کتاب زیـر رجـوع کنید:

Ronald Dworkin, Taking Rights Seriously, London, Duckworth, 1977.

Bruce Ackerman, Social Justice in the Liberal State, New Haven and London, Yale University Press, 1980.

9. A System of Logic, bk. 6, ch. 10, sect. 5.

 Richard Wollheim, «John Stuart Mill and Isaiah Berlin: The Ends of Life and the Preliminaries of Morality» in *The Idea of Freedom*, Oxford University Press, 1979, p. 262.

11. Ibid., p. 262.

12. Utilitarianism . . . , p. 165.

۱۳. برای اطلاع از گزارشی دربارهٔ دیدگاههای میل در مورد سوسیالیسم به نوشتهٔ زیر از من رجوع کنید:

J. Gray, «John Stuart Mill on the Theory of Property», in A. Parel and T. Flanagan (eds.), *Theories of Property: Aristotele to the Present*, Waterloo, Ontario, Wilfred Laurier University Press, 1979, pp. 257-80.

۱۴. برای اطّلاع از مثالی از این نوع خطا رجوع کنید به: Ellen Paul, Moral Revolution and Political Science: The Demise of Laissez-Faire in Nineteenth Century British Political Economy, Westport, Conn., Greenwood Press, 1972.

15. Alasdair Macintyre, After Virtue, London, Ductworth, 1981, pp. 61-2.

 See, on this, Bernard Williams, «Conflicts of Value», in *Moral Luck*, Cambridge University Press, 1981, pp. 71-82.

 Richard Wollheim, The Sheep and the Ceremony: The Leslie Stephen Lecture, Cambridge University Press, 1979, pp. 32-3.

18. Bernard Williams, «A Critique of Utilitarianism», in Utilitarianism: for and against, Cambridge University Press, 1973, p. 135.

۱۹. «آموزهٔ آزادی» میل چون پیش فرضش نظریّهٔ پیشرفت انسانی نیست از نقد مایکل اوکشات بر فلسفهٔ سیاسی عمومی میل آسیبی نمی،بیند. رجوع کنید به:

M. Oakeshott, Rationalism in Politics, London, Metheun, 1962, p. 163.

20. J. S. Mill, Autobiography, ch. V. para. 17.

بعدالتحرين

ژوزف دو مستر در جایی میگوید، روسو می پرسد جمرا انسانها که آزاد زاده می شوند همه جا دربند هستند، این بدان می ماند که بیرسیم چراگوسفندان که به هنگام تولّد مانند گوشتخواران هستند همهجا علف می خورند. بىر همين وجه، الكساندر هرتسن متفكّر راديكال روس، يادآور مي شود كه ما جانوران را براساس انواع جانورشناسی و برحسب خصوصیّات و عاداتی که در اکثر موارد با هم يافت مي شوند طبقهبندي مي كنيم. بنابراين، يكي از صفات معرّف ماهي استعداد و امکان آن برای زیستن در آب است، بیرای همین، علی رغم آنکه ماهیهای پرندهای هم وجود دارند، دربارهٔ ماهیها به طور کلّی نسی گوییم که طبيعت يا ماهيّتشان \_ يعنى هدف (حقيقي) از خلقتشان \_ اين است كه بيرند، زیرا اکثر ماهیها نمی توانند این کار را بکنند و کو چکترین تمایل و گرایشی هم در این جهت از خود بروز نمی دهند. امّا در مورد انسانها، و صرفاً در صورد انسانها، میگوییم که جزو طبیعت انسان است که به دنبال آزادی باشد، هرجند عدَّه بسيار معدودي در طول حيات طولاني نيژاد بشير واقعاً به دنبال آزادي بودماند، و ظاهراً بدین رضایت دادماند که دیگران بر آنان حکم برانند، و فقط خواستهاند کسانی که برایشان غذای کافی، سریناه، و قواعد زندگی را تأمین م کنند بر آنان خوب حکم برانند، و در یی خودفرمانی نبودمانند. هرتسن م يوسد جرا فقط بايد انسان را بر اساس آنچه فقط اقليّت كوچكي در اينجا و آنجا در بی اش بودماند و تازه از این اقلیّت کوچک هم تعداد اندکی در راهش جنگیداند، طبقهبندی کرد؟ این تأمّل شکّاکانه را مردی عرضه میکند که در تمام عمر یک عشق واقعی بیشتر بر وجودش حاکم نبود\_رفتن در پی آزادی شخصی و سیاسی برای ملّت خودش و ملّتهای دیگر، کسی که زندگی عمومی و خوشبختی شخصی اش را فدای همین عشق کرد. (۱)

ليبراليسم هم مثل هر فلسفة سياسي ديگري فلسفة تاريخي را پيش فرض دارد. يقيناً، ليبراليسمهاي مختلف ديدگاههاي تـا حـدودي مـتفاوتي دربـارهٔ تاريخ دارند. با اينهمه، نظريّات سياسي ليبرالي، با همهٔ تنوّعشان، باورها يا فرضیّات مشترکی دربارهٔ تاریخ بشر دارند که ادّعاهایشان از جنبه های مهمّی به این باور یا فرضیّات مشترک بستگی دارد. بستگی لیبرالیسم جان استیوارت میل به یک فلسفهٔ تاریخ جای تردید و چون و چرا ندارد. او در مقدّمهٔ دربارهٔ آزادي تصريح ميكند كه «من فايده را در تمام مسائل اخلاقي مستند غايي میدانم؛ امّا این فایده باید فایده در گستردهترین معنایش باشد که مبتنی بر منافع دائمی انسان در مقام موجودی پیشرفتخواه است. ۲۱۴ در اینجا خود ميل تصديق ميكند كه نظريَّهٔ اخلاقي و سياسي او تـابع و وابستهٔ درك و مفهومي از پيشرفت است \_ وابستگيي كه ليبراليسم ميل در آن با هر نوع فلسفة سياسي ليبرالي ديگري شريک است. اين حقيقتي است که اهميّت آن کم نيست. در طول ربع قرن گذشته، مكتب مسلّط و حاكم در ميان متفكّران ليبرال مکتبی بوده است که در سودای رسیدن به فلسفهٔ حقوق نابی بوده است که در آن نظریّهٔ لیبرالی عدالت متّکی بر هیچ ادّعایی دربارهٔ طبیعت بشری یا تاریخ بشری نباشد. در نظر این متفکّران که تأثیرگذارتر پنشان جان راولز بوده است-از ارزشهای اصلی اخلاق سیاسی لیبرالی می توان بدون توسل به هرگونه درک یا مفهومی از پیشرفت تاریخی دفیاع کرد، و درواقیع هیچ فلسفهٔ تاریخی را پیش فرض قرار نداد. این ارزشها را می توان بر درک و مفهومي از شخص و نظریّه اي از اصول مبتني كرد كه اشخاص عقلاني بتوانند بر آنها صحّه بگذارند. اگر چنين پروژه شالوده گرايانهاي را در مورد اخلاق سیاسی لیبرالی بتوان پیش برد و به نتیجه رساند، آنگاه لیبرالیسم نیازمند پشتوانهای از هیچگونه تفسیر از تاریخ نخواهد بود.

اگر حق با میل باشد که نظریّهٔ لیبرالی را بر ادّعایی در مورد پیشرفت مبتنی

<sup>1.</sup> foundationalist

کرد، است، پس این پروژهٔ کانتی فلسفهٔ ناب حقوق از همان آغاز کارش به شکست میکشد. علاوه بر این، می توان به نحوی معقول نسبت به این ادّعای مکتب مسلّط در نظریّهٔ لیبرالی معاصر که نظریّهاش را مستقّل از هرگونه فلسفهٔ تاریخی میداند تردید کرد و آنرا فریبنده و توهّمی دانست. در واقع، ویژگی شاخص نظریّهٔ لیبرالی پس از جنگ جهانی دوّم در جهان انگلیسیزبان که تحت سلطهٔ لیبرالی پس از جنگ جهانی دوّم در جهان رورتی بوده است که هر یک به نوبهٔ خود از مفاهیم کانتی الهام گرفته اند در تضاد شدید با لیبرالیسم میل، این است که لیبرالیسم پس از جنگ جهانی دوّم در واقع متکی به فلسفهٔ تاریخ خاصی است که در آن اندیشهٔ تقرّب فرهنگی پش رونده به تمدّنی عام و جهانی جنبهٔ محوری دارد، امّا این بستگی مکتوم و بیان نشده است، در عین اینکه چنین چیزی کلاً واپس زده یا انکار نمی شود. میل در هشدار صریح این نکته که نظریّهٔ سیاسی لیبرالی او متکی بر اندیشهٔ پیشرفت است، به نحو نمونه واری بسیار بیش از اخلاف لیبرالش در دوران ما خودانتقادگر و ساده دل است.

تصدیق و اذعان میل اشاره به ضعف اساسی و محوری و بنیادین همهٔ لیبرالیسمها دارد، یعنی تصدیق و اذعانی است به اینکه مدّعی مرجعیّت و اقتدار عام [برای نظریّهٔ سیاسی لیبرالی شدن] ناشی از تفسیر نابهنگام و کوچکاندیشانهٔ اروپامحورانهٔ تاریخ است. برای میل توسّل به چنین تفسیری از تاریخ نامعقول نبود - تفسیری که در آن فرض بر این گذاشته شده بود که جوامع غیرغربی، بعد از لنگلنگان طی کردن مسیر فرهنگی طولانی هم که شده، چارهای جز پذیرش نهادها و باورهای اخلاقی غربی برای اخذ و اختیار کردن صورتهای علم و تکنولوژی، سواد و محاسبه، و صنعت و زندگی شهری ندارند. چنین تغسیری برای میل نامعقول نبود، زیرا عملاً همهٔ معاصران او، و از جمله مارکس هم، همین تفسیر و اعتقاد را داشتند. فلسفهٔ تاریخی اروپامحور، که هژمونی اروپایی را با پیشرفت کلّ نوع بشر یکسان می گرفت و پیشرفت را اختیار کردن همگانی و جهانی نهادها، باورها، و ارزشهای غربی میدانست، عنصری محوری از پروژه نهضت روشنفکری بود که میل هم بی هیچ تردید و تزلزل بر آن صحّه میگذاشت و دست کم از این بابت همنظر پدرش بود که کتاب اروپامحورانه غیرقابل اصلاح تداریخ هند بریتانیایی <sup>۱</sup> را نوشته بود. فلسفهٔ تاریخ اروپامحورانه به لیبرالیسمهای امریکایی مسلّط دوران. خود ما، ساده دلانه اما به نحوی فراگیر، روح و جان می بخشد و ادّعای اقتدار و مرجعیّت عام و جهانی آنها را حکه روز به روز نابه نجار تر می شود – مؤ کَدتر میکند. اما اگر توسّل میل به این طرح از تفسیر تاریخی قابل فهم بود – برای او که دربادهٔ آزادی را در نیمهٔ قرن نوزدهم می نوشت – آشکارا برای ما نابخردانه است که امروز از او پیروی کنیم.

من به هنگام نوشتن ویراست اوّل این کتاب آگاهیام بر محدودیّت و درواقع دفاع ناپذیری فلسفهٔ تاریخ میل را در فصل پایانی به نمایش گذاشتم، یعنی آنجا که کوشیدم آموزهٔ آزادی میل را از مفهوم پیشرفت، که پی و اساس لیبرالیسم او در کلّ است، جداکنم. با این حال این مانو ر بنا به نظری که اکنون دارم – آموزهٔ آزادی میل را بلادفاع و بی بنیان میکند. اگرچه لیبرالیسم میل بسیار منسجمتر و پذیرفتنی تر از لیبرالیسمهای مبک و سطحی است که بعد از جنگ جهانی دوّم بر اندیشهٔ سیاسی حاکم شدهاند، امّا به هرحال لیبرالیسم او می به نحوی اجتناب ناپذیر گرفتار همان کذب و نادرستی فلسفهٔ تداریخی اروپامحور اوست، و تلاش برای جدا کردن آموزهٔ آزادی از نظریّهٔ لیبرالی مدرنیزاسیون و غربی شدن یکی دانسته میشوند و انتظار بی تزلزلی در آن هست که [پیشرفت] فرهنگی در نهایت به تمدّن لیبرالیی جهانی خواهد مدرنیزاسیون و غربی شدن یکی دانسته میشوند و انتظار بی تزلزلی در آن رسید – یامدهای عمیق و بر انگری برای همهٔ صورتهای لیبرالیسم داشته رسید – یامدهای عمیق و بر انگری برای همهٔ صورتهای لیبرالیسم داشته

<sup>1</sup> History of British India

مدّعای اخلاف لیبرال میل است \_مثلاً جان راولز، چه با نظریّات اولیّه و چه با نظریّات متأخرش \_ کَلاً ادّعایی دروغین است. اگر لیبرالیسم میل براشر نادرستی فلسفهٔ تاریخ همراه و توأم با آن شکست میخورد، پس همهٔ لیبرالیسمهای بعدی هم تا آنجا که همچنان ادّعای عامّ و جهانی بودن ارزشهایشان را دارند محکوم به شکست هستند. اگر علّت شکست لیبرالیسم میل این است که متکّی بر درک و برداشت غلطی از پیشرفت است، پس خود پروژهٔ لیبرالی هم شکست میخورد. یا دست کم نظر من این است که سعی خواهم کرد با استدلال آنرا نشان دهم.

## نقدهای سنّتی بر لیبرالیسم میل: ارزیابی دوباره

نقدهای سنّتی بر لیبرالیسم میل بسیار بندرت نقد بر نظر نهفته در پی آن دربارهٔ تاریخ بودهاند، و یا هرگز هم نبودهاند. این نقدهای سنّتی نقدهایی بر کوشش میل برای استخراج احکام اندرزین لیبرالی از اصول فایده گرایانه، یا نقدهایی بر خود اصول لیبرالی او بودهاند. کانون اصلی توجّه در این نقدها ناممکن بودن فرضی استخراج اخلاق سیاسی لیبرالی از نظریّهٔ اخلاقی فایده گرایانه، یعنی مشتق کردن داصل آزادیه از داصل فایده بوده است. یا اینکه خود داصل آزادیه را به دلیل نامعیّن بودنش و متعاقب آن بازماندنش از اینکه بتواند طبق خواست میل راهنمای عمل قرار گیرد مورد حمله قرار دادهاند. در ویراست اوّل این کتاب<sup>۱</sup> استدلال من این بود که فایده گرایی میل نوعی فایده گرایی غیرمستقیم بود، و «آموزهٔ آزادی»میل کاربست نظریّهٔ دهنر زندگی» که در نظام گزارشی دربارهٔ عدالت و لذتهای عالیتر بود که در فایده گرایی عرضه شده بود. گزارشی دربارهٔ عدالت و لذتهای عالیتر بود که در فایده گرایی عرضه شده بود. کتابی که سالها بعد از دربارهٔ آزادی منتشر شد، امّا تقریباً همزمان با آن نوشته شده بود. همهٔ این اذعاهای تفسیری اصلی همچنان بسیار قابل دفاعند. نکت

۱. منظور از ویراست اوّل، همین کتاب حاضر منهای فصل اخیر است.ــم.

اصلی مورد بحث اکنون کارآیم و قابلیّت اجرای آموزهٔ میل است، نه خصلت آن در مـقام نـظریّهٔ سـیاسیو اخـلاقی سیستماتیکی کـه میل در سرتاسر نوشته هاي اصلى اش به كار يسته بود. تفسير «بازنگرانه ، فلسفهٔ اخلاق و سیاسی میل را اکثر پژوهشگران در اساسی ترین جنبه هایش پذیر فتهاند. مسئلهٔ مورد نظر من فعلاً جوهر استدلال ميل و پيامدهاي ضمني آن بيراي فيلسفه سياسي ليبرالي است، و نه دقايق تفسير معنايي آن. چنين چيزي منعكس كننده این اعتقاد من است که استدلال میل در رسالهٔ درباد، آزادی به حدّی از قوت، ابتکار، و تخیل رسیده است که اخلاف لیبرال او هرگز بدان پایه نرسیدهاند. شايد به استثناي آثار آيزايا برلين و جوزف راز'، که در آنها اخلاق سياسي ليبرالي مبتني بر نظريّة اخلاق بلوراليستي ارزشي است و نه مبتني بر هيچ نوع فايده گرایم، اما در آنها به هر صورت چيزې شبيه ليبراليسم ميلي در صورتهایی متفاوت به نحوی قابل بازشناسی تجدید شده است. مسئلهٔ مورد نظر من در اینجا ارزیابی لیبرالیسم میلی به آن صورتی است که در نوشتههای خود جان استيوارت ميل و متفكّران متأخّرتر بيازمي يابيم، و نيز كبارآيي و قابليّت اجراي خود پروژه ليبرالي. مهم است بدانيم اگر پروژه ميل شکست خورد چرا شکست خورد، و پیامدهای شکست آن برای دیگر روایتهای پروژه ليبرالي چه بود. اينها سؤالاتي است كه منتقدان ويراست نخست ايين كتاب اصلاً بدانها نير داختند.[٢]

برخلاف بسیاری از چیزهایی که در نقد ستّی بر میل و در لیبرالیسم معاصر هست، بنیادی ترین شکست میل نه ناشی از تلاش نابجای او در راه ایجاد پایهای برای اخلاق سیاسی لیبرالی در نظریّهٔ اخلاقی فایدهگرایانه، بلکه ناشی از وابستگی آموزهٔ آزادی او به فلسفهٔ تاریخی بود که در آن با همهٔ دیگر متفکّران لیبرال یا تقریباً همهٔ آنان شریک است. این بدان معنا نیست که نقد ستّی اصلی بر دربارهٔ آزادی سیعنی این نقد که تلاش برای استنتاج اولویّت آزادی از مدّعاهای فاید، راه به جایی نمی برد \_ هیچ قوّت و قدرتی ندارد. به عکس، در بسیاری نوشته های بعدی (۱۳ من اذعان کرد، ام که در عین اینکه تفسیر سنّتی میل به عنوان متفکّری غیر سیستماتیک و آشفته و پریشان بکلّی نامربوط است، نقدهای سنّتی بر پروژه او در رسالهٔ دربارهٔ آزادی همچنان قوّت و قدرتی دارند که گزارش بازنگرانه ای که من در ویر است اوّل این کتاب پیشنهاد کرده بودم از پسشان برنمی آید. به هر صورت، آنچه قاطعانه لیبرالیسم میل را به توان آزمایی می خواند این نقدهای سنتی نیستند، بلکه مفهوم پیشرفت است که لیبرالیسم میل، مثل بقیا انواع لیبرالیسمها، بر آن متکی است.

نکتهٔ اصلی مطرحشده در نقدهای سنّتی بر پروژهٔ میل در رسالهٔ دربارهٔ آزادی که جیمز فیتسجیمز استیون در آزادی. برابری. برادری(۵) به شکل کلاسیک بیان کرده و جان پلامناتز (۶) هم انعکاسش داده است \_ این است که این پروژه کوشش برای انجام کاری محال است \_ یعنی پروژهای است برای مبتنی کردن اصلی قوی در مورد حفاظت از آزادی فردی بر دلبستگی فايدهگرايانه به رفاه و سعادت جمعي. در چنين وجهي پروژه از آغاز محکوم به شکست بود. در برابر این نظر سنّتی، من در این کتاب این استدلال را مطرح کردم که در پروژهٔ میل برای رسیدن به فایده گرایبی لیبرالی هیچ چیز نامنسجم یا هیچ تصوّر نادرستی وجود ندارد، به شرطی که فایده گرایی غیر مستقیم خاص او را بیذیریم و استدلال تفصیلی او دربارهٔ خصلت و محتوای خوشبختی بشری \_خصوصاً گزارش او از جایگاه فردیّت و پیش نیاز آن، خودمختاري، را در رفاه بشري ـ پذيرفتني بدانيم. پروژه ميل را نمي توان صرفاً اشتباه یا سهوی از جانب او بدانیم و طردش کنیم؛ استدلالهای او را باید بررسي كرد و نقصشان را نشان داد. همچنين تصويري كه از ميل همچون متفکّری آشفته و التقاطی پرداخته شده است و در اکثر نوشتههای نخستین دربارهٔ او جنبهٔ برجسته ای پیدا کرده است نمی تو اند بی سند و مدرک و بی چون و چرا پذیرفته شود ــ حتّى اگر معلوم شود كـه كـوشش او بـراي بـازسازي سیستماتیک نظریّهٔ سیاسی و اخلاقی بر مبنای فایدهگرایی که معادل و منطبق با داوریهای او دربارهٔ اهمیّت آزادی است در نهایت راه به جایی نبرد. برخلاف تز ارائه شده در ویراست اوّل کتاب حاضر، کشتی پروژهٔ میل درواقع در اثر برخورد به صخره های آبی سطحی که هشیار ترین منتقدان سنّتی او نقشه اش را ترسیم کرده بودند می شکند و به گل می نشیند؛ امّا دلایل عمیقتر شکست پروژهٔ او نه تنها لیبرالیسم میل بلکه همهٔ دیگر لیبرالیسمها را هم از کار می اندازند.

اکنون جا دارد پیش از آنکه به بررسی کمبودها و کاستیهایی در لیبرالیسم ميل بيردازيم كه بالاخص يا مشخصًا مربوط به ليبراليسم او نيستند، بلكه همه ليبراليسمهاي بعدي را هم از يايه سست ميكنند، به ذكر مشخّصات نقدهاي ستّتی اصلی بر پروژهٔ میل در رسالهٔ دربارهٔ آزادی بیردازیم. شش نقیصهٔ اصلی در استدلال میل در رسالهٔ دربادهٔ آزادی هست که مورد توجه زیرکترین منتقدان ستّی او قرار گرفته است و ایرادهایی بدانها گرفتهاند که همچنان معتبرند و پروژهٔ میل را از توان می اندازند و فلج میکنند. نخستین نقیصه این است که اصل آزادی، مورد دفاع میل نمی تواند به آزادی فردی آن اولویّت و آن توزیع برابري را بدهد كه از اقتضانات هر اخلاق ليبرالي است، و ميل هم شخصاً آنرا مطلوب اعلام میکرد؛ دوم، منع و نهی قیود پاترنالیستی آزادی که در ۱۰ صل آزادی، مندرج است نمیتواند هیچ نوع توجیه فایدهگرایانهٔ مجابکنندهای داشته باشد؛ سوّم، هیچ مفهومی از صدمه نمی توان ساخت و پرداخت که از نظر ارزشیابی فارغ از جدل یا از نظر اخلاقی خنثی باشد، یعنی مفهومی از صدمه که داصل آزادی، نیازمند آن است؛ چهارم، گزارشی از رفاه و سعادت انسانی که نظر مشخص شده دربارهٔ صدمه در ۱۰صل آزادی، اقتضا می کند کاربست هیچ نظریهٔ فایدهگرایانهای نیست، بلکه بیان آرمانی زندگی خوب است که نظریّهٔ اخلاقی نهفته در یمی و بنیان آن کمالجویانه است؛ بنجم، گزارشی از شکوفایی انسانی که در دل این نظریّهٔ کمالجویانه جای گرفته

است غیرواقع گرایانه و ناپذیرفتنی است، زیرا نفع خودمختاری را ابی دلیل ] در جای برتری می نشاند؛ و ششم، ناتوانی میل برای فراهم آوردن رویهٔ تصمیمی برای حل تضاد میان منافع حیاتی انسانی، مثل خودمختاری و امنیّت، باعث می شود نظریّهٔ او عملاً غیرقابل تمیز از پلورالیسم ارزشیی نباشد که ما مثلاً در نزد برلین و راز می یابیم. این نقدهای سنّتی بر پروژهٔ میل دقیقاً بر هدف می زنند، اما نقدهای دیگری را هم پیش می کشند که سبب تخریب خود پروژهٔ لیبرالی می شوند. اجازه دهید ابتدا به این شش نقیصه بپردازیم و بعد به سراغ نقیصه هایی برویم که میان لیبرالیسم میل و لیبرالیسمهای پس از او مشترک است.

نقد سنتی نخست بر میل میگوید که حتی اگر بتوان برای داصل آزادی، توجيهي فايده كرايانه فراهم آورد، باز اين اصل نخواهد توانست آن حفاظتي را برای آزادی فردی ایجاد کند که اخلاق لیبرالی اقتضا میکند. در سنّت اصلی اندیشهٔ لیبرالی، که میل هم متعلّق به همان سنّت است، یکی از اجزاء سازندهٔ اخلاق سیاسی لیبرالی این است که به آزادی در برابر سایر خیرها اولویّت داده می شود، و این آزادی به نحوی برابر توزیع شود. پروژهٔ میل در رسالهٔ دربارهٔ آزادی این است که به این اخلاق لیبرالی بنیادی فاید، گرایانه بدهد. اگر ادّعای صوری فاید،گرایی غیرمستقیم این ادّعای پارادوکسی باشد که بیشینه کردن توفيق آميز فايده اقتضا مي كند كه احكام اندرزيني را اختيار كنيم كه از طريق تحميل قيدهايي بر بيشينه كردن فايده، مانع از پيگيري مستقيم آن مي شود، درواقع ادّعای مادی یا جو هری میل این است که حکم اندرزین حافظ آزادی \_داصل آزادی، \_ بیش از هر چیز و بهتر از هر چیزی در خدمت این استراتژی فايده گرايانهٔ غيرمستقيم خواهد بود. سؤالاتي كه در اينجا پيش مي آيد عبارتند از: آیا اختیار کردن ۱۱صل آزادی، میل را می توان بر این اساس توجیه کرد؟ و، حتى اكر نتوان، آيا داصل آزادي، موفَّق به حفظ اولويّت و توزيع برابر آزادي می شود که میل \_ه.مراه با متفکّران لیبرال عصر ش\_آنرا در هر جنامعهٔ متمدّني ضروري مي دانست؟

مشكل ميل اين است كه، هرچند تلاش براي اشتقاق حكمي ليبرالي از «اصل فایده» که بر محدود کردن آزادی فردی به وسیلهٔ قانون و افکار عمومی حاکم باشد به هیچروی بداهتاً پوچ و عبث نیست، امّا این تلاش به این حقیقت ـحقيقتي منطقي در درون آموزه آزادي عمل ـ برمي خورد كه چنين اصلي فقط مي تواند شرط لازم، و نه كافي، محدود كردن عادلانة آزادي باشد. شرط کافی این است که داصل فایده، مؤیّد محدود کردن مورد بحث باشد، یا دقیقتر بگوييم، اين محدود كردن بر اساس فايده حداكثر مصلحت را دربر داشته باشد. داصل آزادی، به ما می گوید محدود کر دن آزادی چه وقت می تواند تو جیه شود، نه این که چه وقت عادلانه و موجّه هست. این حقیقت این پیامد را دارد که هرگونه تطابق میان داصل آزادی»، از آنگونهای که میل باید اِعمالش کند، با محتواي استاندارد اخلاق سياسي ليبرالي بايستي تا حدودي تصادفي باشد. این البته درست است که داصل آزادی، میل با منع هر گونه محدودسازی آزادی جز به هنگامي كه مسئلة صدمه به ديگران مطرح است، تعداد زيادي از قيود و حدگذاریهای غیرلیبرالی بر آزادی را، از قبیل آنچه ملاحظات پاتر نالیستی و اخلاقي اقتضام يكند، مردود مي شمارد؛ و اينها را به اين دليل مردود مي شمارد که تا زمانی که صدمه به دیگران مطرح باشد و جز در این مورد، هیچ ملاحظهٔ دیگری \_و خصوصاً هیچ ملاحظهٔ فایدهگرایانهای\_نمی تواند دلیل مناسبی برای محدود کردن آزادی باشد. امّا مسئله اینجاست که وقبتی خطّ قرمز ترسيمي داصل آزادي، شكسته شد، حتّى صدمه هاي ناچيز به ديگران مي تواند مجوّز تحمیل محدودیّتهای اساسی بر آزادی شود. حفاظتی که اصل میل برای اولويّت آزادي فراهم مي آورد اگرچه بيظاهر سفت و سخت و مؤكّد است، به همين دليل در عمل و واقعيّت خفيف است.

در عین حال، آموزهٔ آزادی میل با قرار دادن این شرط که محدود کردن آزادی باید از نظر فایده حداکثر مصلحت را دربر داشته باشد، سیاستهایی را روا میدارد و بعضاً حتّی ضروری میکند که منجر بـه نـوعی تـوزیع آزادی م شود که کلاً طبق معیارهای بذیرفته شده اخلاق لیبرالی نامنصفانه است. خصوصاً، در آموزهٔ میل هیچ چیز اقتضا نمیکند که آزادی، و محدود کردن آزادی، طبق اصول برابری توزیع شوند. قیدی بر آزادی ممکن است طبق اقتضای داصل آزادی، مانع از صدمه یا رفتار صدمهزننده شود، و منجر به نوعی توزيع اجتماعي آزادي شود كه بسيار نابرابر باشد. اگر حساب فايدتي حكم بر اعمال محدودیتی بر آزادی بدهد که از صدمهای بیشگیری میکند امّا بذیرش صدماتی دیگر بر افراد دیگر را ایجاب میکند ـچنانکه ممکن است پیش بيايد\_آموزه آزادي چنين پيامدهايي خواهد داشت. (اگر مثلاً تمايل طبيعي به رفتار مجرمانهٔ صدمهزنند. در برخی جوامع در میان برخی گروهها بسیار شایعتر از گروههای دیگر باشد، آیا مصلحت ایجاب نخواهد کرد که اصل آزادی، به نحوی به کار بسته شو د که تبعیض نامنصفانه ای برای اعضای منفر د اين گروهها به وجود آورد؟) چنين وضعي حاکي از آن است که «اصل آزادی میل هرچه هم باشد به هر صورت در محتوا و پیامدهایی که برای سیاست دارد کاملاً متمایز از اصول لیبرالی ۔نظیر «اصل بیشترین آزادی برابر» جان راولز -است که خاستگاه آن اخلاق کانتی است و نه اخلاق فایده گرایانه. این به خودی خود ممکن است چیز بدی نباشد. با اینهمه آموزهٔ میل با باز گذاردن این امکان که مصلحت بتواند توزیع بسیار نابرابر قیود آزادی را ایجاب و تحميل كند، يقيناً در برآوردن شهودات ليبرالي ناكام مي ماند\_شهوداتي كه برای عده بسیار زیادی مجاب کنندهاند و خود میل هم بیگمان شهوداتی از این دست داشت. این درست است که آموزهٔ آزادی میل ممکن است شامل ۱۱صل انصاف بیان ناشده ای باشد، که در همین کتاب به آن اشاره شده است،۱۷۱ما اگر هم شامل چنین چیزی باشد هیچ توجیه متقاعدکنندهای بر اساس فایده ندارد. متأسفانه تصور شرایطی که در آن تبعیض نامنصفانه نسبت به اعضای یک گروه اقلیّت اجتماعی با شرایط قابل پذیرش همکاری و پایداری و ثبات در جامعهٔ وسیعتر سازگار باشد دشوار نیست؛ و در چنین شرایطی مصلحت

بعضاً ممکن است نوعی بیانصافی را ایجاب و تحمیل کند. این ایـرادی بـر فایدهگرایی در تمام انواع آن است، که نظریّهٔ فایدهگرایی غیرمستقیم میل هم در پاسخ دادن به این ایراد توفیقی بیش از سایر نظریّات فایدهگرایانه ندارد.

دوم، توجیه منع قیود پاترنالیستی بر آزادی ـکه میل دلش میخواهد به عنوان یکی از پیامدهای «اصل آزادی» بر آن تأکید کند ... به نظر با تو شل به هر نوع استدلال و تعقّل فايد. گرايانه ناممكن مي آيد. استدلال ميل عليه پاتر ناليسم کاربرد فایده گرایی غیرمستقیم دو ردهای یا سطح به سطح اوست که اختیار کردن احکام اندرزین ثانوی کنارگذارنده فایده را در جهت بیشینه کردن فایده يا حتى اقتضائات آن دفاع بذير مىكند. نظريّات فايد كرايانة غيرمستقيم مشكلات فراواني به بار مي آورند كه اكثر آنها مربوط به مشكل جداسازي مطلق سطح عملی تأمّل اخلاقی از سطح انتقادی ارزیابی فاید. گرایانه است. (این مشكلات شامل حال همهٔ صورتهای پیامدگرایی غیرمستقیم می شوند، و نبه صرفاً آنهایی که در آنها مشکل به نظریهٔ رفاهگرایانهٔ ارزش مربوط می شود. (۸) على رغم دستگاه ساخته و برداختهٔ نظریّهٔ دهنر زندگی، که در نظام منطق پرورانده شده است، و على رغم درك و برداشت بازنگرانه از اخلاق برحسب تكاليف لازمالاجرا و قابل تنفيذ و از فايده به عنوان اصلى ارزش شناختي كه این نظریه در خود جای داده است، فایدهگرایی غیرمستقیم میل زمانی که با این واقعیّت مواجه می شود که در مواردی که احکام اندرزین بخشهای مختلف «هنر زندگی» در رقابت با هم قرار می گیرند توسّل به «اصل فایده» اجتناب نایذیر است در آستانهٔ از هم پاشیدن قرار می گیرد. در ایس نقطه، خصلت ناب ارزش شناختی «اصل فایده» دیگر قابل حفظ نیست، و نظریّهٔ عمل درست ميل به نظرية أشناى بيجيدة عمل فايده كرايي، با همة مشكلات كاملاً شناخته شد اش، تنزل مى يابد.

امًا در این مرحله از استدلالم مایل نیستم بـه مسئلهٔ اسـتحکام و قـوَت نظریّات فایدهگرایانهٔ غیرمستقیم بپردازم. نیازی هم به این کار نیست، چـون

منع قيود ياترناليستى بر آزادى، حتّى اكر فايد كرايي غيرمستقيم درست باشد، دفاع پذیر نیست. حتّی اگر ما بی اعتقادی خود به فایده گرایس غیرمستقیم را به حال تعليق درآوريم، و مثلاً ببذيريم كه اختيار كردن احكام اندرزين مانع سیاستهای بیشینه کننده فایده بر اساس فایده گرایی غیر مستقیم معقول است، باز نمیدانیم که کدام احکام اندرزین را اختیار کنیم؛ و استدلالهای میل در جهت اختیار کردن «اصل آزادی» به عنوان چنین حکم اندرزین منعکننده فایدمای به هیچروی مجاب کننده نیستند. استدلال او در جهت منع محدود کردن آزادی در زمینهٔ رفتارهای صدمهزننده به خود مستند به خطابذیری انسان است و یادآور مشکل شناخت شناسانهای است که ما در تعیین شرایط موفقيّت آميز بودن مداخلة ياتر ناليستي با آن مواجه مي شويم. اين مشكلي است که از شناخت ناکامل ما برمی خیزد، و بر آن اساس ما نمی توانیم مطمئن باشیم که مداخلهای پاترنالیستی در موردی خاص موجّه است یا نه، حتی اگر بدانیم، یا دلیل کافی برای اعتقاد به این داشته باشیم که مداخلهٔ پاتر نالیستی در دسته ای کلّی از موارد موجّه است. میل همچنین به مشکلی عملی متوسّل می شود که جامعه با آن رویاروست \_حال چه در قانونگذاری متجسّم شده باشد چه در افکار عمومی \_ و آن هم همان مشکل کسب و استفاده مصلحت آمیز از از شناخت و دانش موجود است. حتّى اگر قوّتي براي اين استدلالها قانل باشيم، این استدلالها به ما نشان نمیدهند که منع تمام قیود پاترنالیستی بر آزادی براساس فايدهگرايي غيرمستقيم تـوجيهپذير است. زيـرا بـه شكـل مـعقولي روشن است که ما میدانیم که برخی از رفتارها تقریباً همیشه به شکلی جدّی به خود فرد صدمه مي زنند، و اخلاق فايده كرايانه منع آنها را اقتضا مي كند، البتَّه در مواردی که تنفیذ اجباری این منعها میشر و معقول باشد و هزینهٔ زیادی دربر نداشته باشد. (منع استفاده از کوکائین خالص به احتمال زیاد در برخی کشورها در همین رده قرار می گیرد.) به نظر می رسد کسب شناخت لازم برای چنین داوریهایی و نیز به اجرا گذاشتن آن در جامعه در قانون و در افکار

عمومی ـ با دشواریهای غیرقابل حلّی روبرو نباشد. تردیدی نیست که ما باید مراقب هزینه ها و مخاطرات مترتّب بر هر سیاست پاتر نالیستی باشیم؛ امّا این هزینه و مخاطرات در همهٔ موارد آنچنان عظیم نیستند که منع کلّی پاتر نالیسم را معقول و موجّه کنند. توجّه کنید که منع محدود کردن پاتر نالیستی آزادی، که عنصری اساسی در آموزهٔ آزادی میل است، بر اساس فایده گرایی غیر مستقیم سنّتی میل از زمان استیون تاکنون ـ بتوان به تمایز اخلاقی روشن، اجرایی، و معناداری میان اعمال ناظر به خود و اعمال دیگر رسید. حتی اگر رفتار مدمهزننده به خود فقط به منافع خود شخص آسیب برساند و نه هیچکس دیگر، باز از نظر فایده مردود شمردن منع قضایی آزادی در پیش گرفتن آن رفتار نامعقول است. یا به زبانی دیگر، اگر منع همهٔ انواع پاتر نالیسم محدودکننده آزادی در واقع عنصری ضروری در هر اخلاق سیاسی لیبرالی باشد، باز این منعی است که نمی توان توجیهی فایده گرایانه برایش پیدا کرد.

یکی از معانی و پیامدهای ضمنی این نقد دوّم بر پروژهٔ میل در رسالهٔ دربارهٔ آزادی این است که ایراد اصلی بر «اصل آزادی»، آنگونهای که میل انتظار داشت این اصل در بستر نظریّهٔ وسیعتر آزادیاش عمل کند، نامعیّن بودن حوزهٔ ناظر به شخص خود \_یعنی حوزهٔ رفتاری که در آن اعمال شخص فقط بر خودش تأثیرگذار است و نه هیچکس دیگر ـ نیست. ایراد اصلی این است که چسبیدن به «اصل آزادی» بر اساس فایده و فایده گرایی نامعقول است، حتّی اگر بتوان حوزهٔ ناظر به خویشتن را دقیقاً و قطعاً مشخص کرد. به هر صورت دربارهٔ آزادی است \_ عدم تعیّنها و عدم قطعیّتهای فلج کننده ای در «اصل آزادی» دربارهٔ آزادی است \_ عدم تعیّنها و عدم قطعیّتهای فلج کننده ای در «اصل آزادی» است که ناشی از درک و مفهومی از صدمه است که در دل آن جای گرفته است. مشکل اصلی این است که هیچ درک و برداشتی از صدمه وجود ندارد که در بین دیدگاههای مختلف اخلاقی حالت ختی داشته باشد. استدلال میل در رسالهٔ دربارهٔ آزادی این پیش فرض را دارد که می توان مفهومی از صدمه ساخت و برداخت که امکان بدهد نوعی حساب فایدتی صدمه ها را، که در هیچ نقطهای بستگی به درکها و برداشتهای مختلف از رفاه و سعادت انسانی نداشته باشد، عملي كرد. مفهومي از صدمه كه ميل نيازمند آن است بايستي بهاصطلاح التجربي، باشد. مشكل ميل اين است كه چنين مفهومي از صدمه نمی توان ساخت و پر داخت \_ مشکلی که با پیشنهاد جو تل فاینبرگ هم حل نمي شود؛ (١) فاينبرگ اين پيشنهاد را در بستر بازگويي مبتكرانهٔ امروزين فلسفهٔ حقوقي ميل عرضه كرده است كه صدمه را اُفت و تنزّل منافع بدانيم. حتى اگر بتوان درک و برداشتی از صدمه در قالب اُفت و تنزّل منافع به نـحو مـناسبی ساخت و برداخت، باز داوریها در مورد اهمیت و وزن نسبی صدمه های مختلف در دیدگاههای اخلاقی متفاوت و آرمانها و مطلوبهای این دیدگاهها از زندگی با هم تفاوت خواهند داشت. زیرا نسبت دادن اهمیّت و وزن نسبی به صدمه های مختلف بیانگر یا تجسم بخش داوریهای مختلف دربارهٔ اهمیت و وزن منافع گوناگون انسانی در رفاه و سعادت بشری خواهند بود، حال آنکه داوریهای مختلف دربارهٔ سهم چیزهای مختلف در رفاه و سعادت انسانی یا رشد منافع خاص بیانگر درکها و برداشتهای متفاوتی از خیر انسانی خواهند بود. اگر چنین باشد این ضربهای ویرانکننده بر «اصل آزادی» وارد خواه.د آورد، زیرا چنین چیزی این اصل را از مورد استفادهٔ اصلی اش که میل امیدوار بود داشته باشد \_ محروم خواهد کرد \_ یعنی اینکه این اصل بتواند مسائلی را که در مورد محدود کردن آزادی میان افرادی با دیدگاههای اخلاقی مختلف ييش مى آيد حل و فصل كند. در اين صورت استدلال و تعقّل دربار، ايمنكه آزادی چگونه باید محدود شود نخواهد توانست در میان درکها و برداشتهای رقیب از خیر حالت خنثی داشته باشد؛ «اصل آزادی» نمی تواند از طرح ادعاهای اخلاقی اساسی دربارهٔ محتوای رفاه و سعادت بشری پر هیز کند. این یک شکست است، نه فقط برای پروژهٔ لیبرالی میل در رسالهٔ دربارهٔ آزادی، بلکه

برای هر لیبرالیسمی که مدّعی است اصولش در حوزهٔ خنثایی میان آرمانهای رقیب در مورد زندگی بشری قرار میگیرند.

اين نقد سوّم درواقع القاكنندة اين مطلب است كه آن ديك اصل بسيار ساده۱۱۰۱) که میل میخواست در رساله بیان کند و قرار بود حاکم بر کنترل اجتماعی آزادی فردی باشد نمی تواند صور تبندی شود. ۱۰صل آزادی، در نهی محدود کردن آزادی جز در مواردی که صدمه به دیگران مطرح باشد به نظر به قدر كافي قاطع مي آيد؛ امًا معيَّن كردن اينكه جه وقتى محدود كردن آزادي موجّه است در عمل کاری بسیار دشوار می شود، زیرا بستگی به ارزیابی ما از شدّت نسبي صدمه ها، كه خود بستكي به دركها و برداشتهاي مورد مناقشه از زندگی خوب دارد، پیدا میکند که ذاتاً جدلی اند. ناتوانی اصل میل گواهی است بر اینکه این اصل همهٔ قطعیّت و تعیّنی را که در کاربردش دارد از نظر خاصّي دربارهٔ رفاه و سعادت بشري به وام گرفته است. اينكه واقعاً چنين است و اینکه از این نظر خاص دربارهٔ رفاه و سعادت نمی توان حتّی بر اساس نگاه فاید. گرایانهٔ جرح و تعدیل شدهای دفاع کرد که میل برای تأیید نظرش بدان متوسّل میشود، بنیان نقد چهارم منتقدان سنّتی لیبرالیسم میلی را فراهم می آورد که محتوای آن این است که لیبرالیسم میل مشتق از هیچ نوع اخلاق فايده گرايانه اي نيست بلكه آرمان مستقلي درباره زندگي بشري است. به عبارت دیگر، لیبرالیسم میلی درک و برداشتی سیاسی است که تسمهٔ اخلاقی زیرین نگهدارند، آن، اگر اصلاً چنین تسمه ای داشته باشد، کمال جویانه است نه فایده گرایانه. (۱۱ در ویراست نخست این کتاب بحث و استدلال من اين بود كه نظرية اخلاقي ميل كلاً در سرتاسرش ناظر به نياز است: امیل به این حکم دل سیرده است که انسانهایی که طعم مزایا و لذّات آزادی را چشیداند، این لذّات و مزایا را با هیچ نفع دیگری تاخت نخواهند زد... به شرطي که پيشگويي ميل در عموم موارد صادق باشد در درک و برداشت او از خوشبختی هیچ چیز ناظر به آرمانی وجود نخواهد داشت.۱۲٫۱ مشکلی که

ـبه گمان من برای میل حل ناشدنی است ـ این است که ما هیچ گواهی در تأیید چنین مذعای نیرومندی نداریم. آری، من در ویراست اوّل ایس کتاب یادآور فقدان مدرک در تأیید ادّعای میل شده ام و نوشته ام: «آموزهٔ میل فقط میتواند مدّعی این باشد که حکم تجربه پذیر نامعقولی نیست.»(۱۲) به عکس، آنچه اکنون مایهٔ شگفتی من است نبودن هر گونه گواهی بر ایس ادّعای جسورانه در نوشتهٔ میل است. ما تنها در صورتی میتوانیم این حذف و جای خالی فوق العاده را درک کنیم که بپذیریم میل «معتقد به آرمان شخصیّت، مستقل از نقش داشتن آن در ارضای نیازها بود.»(۱۲)

این نتیجه گیری وقتی تقویت می شود که نوجه کنیم نظریّهٔ ارزش میل، و از آن و لیبرالیسمش، زیر فشار نقد نهایتاً، علی رغم همهٔ امیدی که او بدان بسته بود، به نوعی اخلاق کمال جو یانه فرومی شکند. زیرا لذّت پر ستی کیفی میل، که در فايد،گرايي در آموزهٔ لذَّتهاي عاليتر به شكلي نصفه نيمه به بيان درآمده است، در نهایت قابل حفظ و تأیید نیست \_نتیجهای که ربط بسیار نزدیکی به فلسفهٔ سياسي ليبرالي ميل دارد. نظريَّة لذَّات عاليتر مشكلات فراواني دارد كه برخي از آنها برای این نظریّهٔ مهلک و مرگبار هستند. این معنای ضمنی نظریّهٔ لذّات عاليتر، كه هر مقدار از اين لذَّات، هر قدر اندك، ارزش بيشتري از هر مقدار از لذات داني، هر قدر زياد، دارند قابل تطبيق با هيج حساب فايدتي نيست. اين نظريّه اهميّت و وزن بينهايت، يا اولويّت لفظي، به لذَّات عاليتر در برابر لذَّات دانی میدهد، و این امر داوری قیاسی دربیارهٔ مجموعه های متفاوت لذات عالیتر و لذّات دانی را ناممکن میکند، مگر در موارد مرزی و نهایی.۱۵۱ علاوه بر این، روشن نیست آنچه داوری مجرّب انتخاب میکند گواه این است که لذات عاليتر كدامند يا معيار و ملاك آنهاست يا نه. در هر حال، ايس فرض بدیهی میل که داوران مجرّب در مورد لذّاتی از یک نوع لذّات فکری، تخيِّلي، و اخلاقي، و نه لذَّات جسماني ــ توافق خواهند داشت هيچ مبنايي در تجربهٔ مشترک او یا ما ندارد و سازگاری آن با تأکید مکرّر او در رسالهٔ دربارهٔ آزادی و جاهای دیگر، در مورد تنوّع طبیعتها و نیازهای فردی جای سؤال و تردید دارد.

مشکل و گرفتاری حیاتی برای نظریهٔ ارزش میل \_زیرا این مشکل و گرفتاری بهتر از هر چیز فاصلهٔ این نظریّه را از هر نوع فایدهگرایس نشان می دهد این است که انسانها با انتخاب رشد و بسط دادن به تواناییهایی که شاخصتر از هر چیز نشانگر فردیّت آنان است ممکن است در کلّ از رفاه و سعادت شخصی شان چشم بیوشند. (ممکن است مثلاً توانیاییهای من در رمان نویسی مرابیش از هر چیز دیگر از همرده هایم متمایز کند؛ امّا شرایط، یا بيمقداري استعداد رماننويسي من، ممكن است سبب شود كه رشد و بسط دادن به تواناييهاي ديگر و كمتر شاخصم مرا بيشتر در مسير موافق با رفاه و سعادتم قرار دهد.) ميل با ناديده كرفتن اين احتمال يا واقعيّت احتمالاً اعتقاد خود را به هماهنگي ارزشها بيان مي دارد كه تطابق چنداني با تمركز توجّه او بهاهمیّت تنوّع و گوناگونی ندارد. یا آنکه محمانگونه که آیزایا برلین در همدلانه ترین و عمیقترین بیان نقد سنّتی بر میل گفته است (۱۶) ـ شاید او می خواهد این نکته را فاش سازد که خودپروری و فر دیّت در نظر او مستقل از نقشي كه در رفاه و سعادت شخصي دارند ارج و قُرب دارند و حتّى بعضاً در رقابت و تقابل با آن است که ارزش می پابند. همین نکتهٔ اخیر است که نـقد بنيادين بر ليبراليسم ميلي را در خود دارد ـ اينكه اين ليبراليسم مشتق از هيج اخلاق فاید. گرایانه ای نیست، حتّی از آن نوع بازنگرانه ای که خود میل ساخت و پرداخت، بلکه دفاعی است از آرمانی خاص یا سبکی از زندگی ـ سبک زندگی فرهنگ لیبرالی که در آن خودمختاری و فردیّت، دست زدن به انتخاب برای خود و دست زدن به اتجربه و آزمون در زیستن، در مقام خیرهای مهمً ذاتي ارج نهاده مي شوند. اگر نظريّهٔ اخلاقي قطعي و معيّني در زير اين آرمان میل نهفته باشد، نظریّهای کمالجویانه یا سعادتباورانه است نظریّهای

<sup>1.</sup> eudaemonist

دربارهٔ شکوفایی انسانی که در آن ادّعا می شود که طبیعت انسانی کاملتر از هر جا در جامعهای بروز مییابد که در آن آزادیهای خودمختاری و فردیّت مورد احترام و ستایشند. امّا چرا باید این آرمان را بپذیریم؟ آیا این آرمان منطبق و معادل با آن شرایط رفاه و سعادت انسانی است که ما می شناسیم؟

ينجمين نقد بر ليبراليسم ميلي ايس است كـه أن مفهوم خـوشبختي يـا شكوفايي كه نظريَّه كمالجويانة نهفته در لاية ياييني آن دربر دارد از ايس جهت که به خودمختاری به عنوان جمزء سازنده ضروری رفاه و سعادت انسانی بهایی بیش از هر چیز میدهد نایذیرفتنی و غیرواقعگرایانه است. در ويراست اول اين كتاب، من درك و برداشت ميل از خوشبختي را از هر درك و برداشت مشابهی در فاید،گرایی بنتامی یا کلاسیک متمایز کرده بودم، از این جهت که درک و برداشت میل از خو شبختی اقتضا می کند که رفاه و سعادت انساني مشتمل بر پيجويي توفيقآميز پروژهها يا فعاليتهايي بـاشد كـه خـود شخص انتخاب کرده است و این کار به عنوان هدفی در خود و نه وسیلهای برای رسیدن به احساس لذّت است که ارزش دارد. درک و برداشت میل از خوشبختی، نظیر درک و برداشت ارسطو از آن، که با هم وجوه اشتراک زیادی دارند، مبتنی بر خودیر وری فعّالانه است، نه خر سندی و خشنو دی انفعالی.[۱۷] علاوه بر این، گزارش میل از خو شبختی اقتضا می کند که فعالیّتها و پروژه هایی که پيجويي مي شوند بايستي فعاليّتها و يروژ هايي باشند که در آنها قدرتها و تواناييهاي بشري در شكل عام و نوعي شان پرورد. و به كار گرفته شوند و در عین حال این پیجو پیها بیانگر تواناییها و نیازهایی باشند که برای هر فرد جدا و ممتاز و خاص اوست. سرانجام، و در مقام پیامد دو اقتضای پیشین، درک و برداشت ميل از خوشبختي القاكنندة اين مطلب است كه افرادي كه لذَّات عالیتر خودمختاری و پرورش فردیّت را تجربه کردهاند به هیچروی این لذّات را با هیچ لذّت پست تری تاخت نخواهند زد: آنها همواره فعالیّتهایی را ترجیح خواهند داد که در آنها قدرتهای نوعی و فردی خودمختاری و فردیّت به کار

گرفته می شوند، نه آنهایی را که در آنها این قدرتها به کار گرفته نمی شوند. این درک و برداشت از خوشبختی مشکلات فراوانی به بار می آورد که برخی از آنها از همان مشکلات لذّت پرستی کیفی میل نشأت می گیرند که پیشتر ذکر شدند، اما در اینجا من مشکلاتی را در کانون توجه قرار خواهم داد که بیش از بقیّه به دفاع از لیبرالیسم ربط دارند.

به هیچروی روشن نیست که گزارشی پذیرفتنی از رفاه و سعادت بشری بتواند دست زدن به انتخاب را بر آنچه انتخاب می شود به شیوهای که میل ميكند مرجّح بدارد، يعنى با نهادن اين قيد و شرط كه لذَّات عاليتر بايد لذَّاتي باشند که خودمختارانه انتخاب شده باشند. مثلاً از دواجهای ترتیب دادهشده را با از دواجهایی که حاصل انتخاب طرفین هستند در نظر آورید. به نظر می رسد که طبق درک و برداشت میل از خوشبختی باید ازدواجهای ترتیب دادهشده نتوانند به خوبی و خوشی ازدواجهای انتخابی باشند. زیرا منشأ ازدواجهای ترتيب دادهشده در انتخاب خودمختارانيهٔ طرفين نيست، و اگر چنين ازدواجهایی نیازهای مشخصاً شخصی آنان را در مقام فرد برآورد صرفاً تصادفی است و نه به این دلیل که این از دواجها نشانهٔ انتخابهای خودمختارانهٔ طرفین هستند. امّا اگر تجربهٔ فرهنگهایی را در نظر بگیریم که در آنها این هر دو نوع ازدواج ازدواج ترتيب داده شده و از دواجهای انتخابی وجود دارد گواه چیزی بیش از این نخواهد بود که تفاوت قابل تشخیصی میان ایس دو نوع ازدواج از نظر تأثیری که بر خوشبختی طرفین دارند نیست ـ دست کم بنا به تصور و ارزیابی معمول از این مسئله. البته از دواجهای تر تیب داده شده مراتب و حتّى انواع مختلفي دارند، و اينها بر خودمختاري طرفين ازدواج به درجات متغاوتي تأثير مي گذارد؛ امّا اين مسئله تأثيري بر بحث ما ندارد كه خوشبختی در ازدواج ظاهراً در فرهنگهای بسیاری در ازدواجهای ترتیب دادهشده و ازدواجهای انتخابی یکسان و مسئلهای مربوط به بخت و اتفاق است. و باز شرایطی را در نظر بگیرید که در آن امنیّت فردی عامل در رقابت با خودمختاری او قرار میگیرد ـ مثلاً شرایطی که در آن هزینهٔ امنیّت شغلی قید و بندی دائمی یا طولانیمدّت بر امکانهای انتخاب آتی میزند. پذیرفتنی نیست که بگوییم چنین تضادّهایی رخ نخواهند داد، یا اینکه وقتی رخ بدهند، افراد معقول همیشه نفع خودمختار ماندن یا خودمختار شدن را بر سایر منافعشان، مثلاً امنیّت، ترجیح خواهند داد.

حقيقت اين است كه تجربه عمومي مؤيّد اين باور ميل نيست كه مردم هرگز از خودمختاریشان به خاطر منافع دیگرشان نخواهند گذشت. همچنین تجربه نشان نمی دهد که افرادی که چنین میکنند کارشان نامعقول است. کاملاً روشن است که در رفتار انسانی هیچ ترجیح پیوسته یا حتی قابل تشخیص لذَّات «عاليتر» بر لذَّات داني مشاهده نمي شود، حتَّى زماني كه عاملان هر دو نوع لذَّت را تجربه كرده باشند (و البتَّه منظور از لذَّات عاليتر در اينجا همان دست زدن به فعالیّتهایی است که از طریق دست زدن به انتخاب خودمختارانه شامل به کار گرفتن تواناییهای نوعی و فردی شخص است). همچنین اندیشهٔ «آزمون در زیستن» میل هیچ تأییدی برای این مدّعا فراهم نمی آورد که عاملان خودمختار عموماً در جهت حفظ خودمختاري شان عمل مي كنند، يا اين مدَّعا که اشخاص خودمختار از جهت رفاه و سعادتی که قابل ارزیابی بر اساس تجربه معقول است بهتر از عاملانی رفتار میکنند که خودمختار نیستند («آزمون در زيستن» در رسالهٔ دربار، آزادی نـقشی شبيه «لذَّات عـاليتر» در فايد،گرايي دارد، از اين جهت كه عامل ترجيح فعاليّت انتخاب خودمختارانه و نیز حاصل آن بر سایر اجزای سازنده رفاه و سعادت است). درواقع جای تر دید است که اصلاً بتو آن معنای روشنی برای درک و بر داشت میل از «آزمون در زیستن» قائل شد، زیرا بسیاری از تصمیمات برای تغییر دادن مسیر زندگی خود چنان خویشتن انتخابگر را، آن هم به نحوی بازگشت نایذیر، تغییر مي دهند كه داوري دربارهٔ «موفقيّت آزمون» ـبر اساس مثلاً رفا، و سعادت فرد عامل ــ ناممکن میشود: صورتهای زندگی تـحت ارزیـابی و داوری واقـعاً

ممکن است قیاس ناپذیر باشند. امّا در آن مواردی که داوری قیاسی امکانپذیر است، به هیچروی در تمامی موارد داوری به نفع صورتی از زندگی حکم نخواهد کرد که انتخابی است. ارتباط میان انتخابهای خودمختارانهٔ فرد و رفاه یا سعادت آن فرد بر اساس هرگونه ارزیابی تجربی امری تصادفی و پر از استثناست و این ارتباط یقیناً ارتباطی نیست که ما را مجاز دارد که به خودمختاری در رفاه و سعادت بشری آنگونهای که لذّت پرستی کیفی میل اقتضا میکند جایگاه ممتازی بدهیم.

در ویراست اول این کتاب استدلال من این بود که دلایل فاید. گرایانهٔ غیرمستقیم قانعکنند. ای برای برتری دادن «منافع حیاتی» امنیّت و خودمختاری بر سایر منافع کمتر «دائمی» انسان وجود دارد. در عین حال، اذعان کرده بودم که این اعتقاد که عاملان خودمختار وقتی تضادّی میان منافعشان پیش میآید. حتماً نفع خودمختار ماندن را برخواهند گزید نمی تواند چیزی جـز فـرضی اسقاط کردنی برای میل، یا برای ما باشد: «اینکه انسانهایی که عادت کردماند انتخابهای خودشان را بکنند ترجیح خواهند داد که همیشه به همین کار ادامه دهند برای میل تنها حکم تجربه پذیری استقرابی است که مبتنی بر حدس و گمان اجتماعی\_روانشناختی است.۱۸۱۲بر همین اساس پیشنهاد کرده بودم که آموزهٔ آزادی میل را از لیبرالیسمش جدا یا منقطع کنیم تا دیگر پشتوانهٔ آن «اعتقاد میل به خصلت ذاتی پیشروندهٔ تاریخ بشیری و اعتقاد او بهبازگشتناپذیری شرایط آزادی، نباشد. (۱۹۱ وقتی که آموزهٔ آزادی بدین تر تیب از دیگر اعتقادات وسيعتر او دربارهٔ طبيعت بشري و پيشرفت منقطع شد، آنگاه دلسيردگي او بهآزادی ابستگی به شرایط اجتماعی و روانشناختی معیّنی خواهـد داشت و فقط در محیطهایی فرهنگی صدق خواهد داشت که این شرایط برآورده شده باشند.»[۲۰]

امًا این بدان معنی است که بپذیریم آن نظریّهٔ اخـلاقی کـمالجویانه، کـه به عوض نوعی فایدهگرایی تسمهٔ نگهدارنـدهٔ زیـرین لیـبرالیسـم مـیل است نمي تواند به هيچ شکل عمومي، و کمتر از آن همگاني و جامع، حفظ و ابـقا شود. گزارش این نظریّه از محتوای رفاه و سعادت انسانی، اگر اصلاً بتواند اعتباری داشته باشد، فقط در محیطهای فرهنگی خاص و معیّنی است که اعتبار خواهد داشت. طبق اين نظريَّه انسانها فقط زماني شكوفًا مي شوند كه خودمختار باشند و فردیّتشان را پرورش داده باشند: و این مطلب در مقام حقیقتی عام و جامع و همگانی بیان می شود. امّا اگر این نظریّه ریشهای در روانشناسی انسانی آنگونه که میل از آن انتظار دارد نداشته باشد، آنگاه آرمانی که نظریّهٔ کمالجویانهٔ او مشروط و منوط بدان است هیچ مرجعیّت جهانی و همگانی و میان فرهنگی نخواهد داشت. به عبارت دیگر، برخلاف آنچه من در ویراست اول این کتاب ادّعا کرده بودم، آموزهٔ آزادی میل را نمی توان از دلسير دگيها و اعتقادات گستر دوتر ليبراليسم ميل منقطع كرد، بي آنكه با اين كار مرجعیّت عام و جهانی آن از میان برود و مخصوص بودن آن به فرهنگی خاص آشکار شود. لیبرالیسم میل اگر بخواهد چیزی جز عصارهٔ آرمان فرهنگی خاص باشد، نیازمند گزارشی از طبیعت بشری است که بشتوانه و مؤيّد آن باشد. در غير اين صورت، درک و بر داشت او از رفاه و سعادت بشري بر اساس هر گونه گزارش عام از شکوفایی بشری غیر قابل دفاع خواهد بود. این درک و برداشت در این صورت صرفاً آرمانی خواهد بود که مناسب سنّت فرهنگی خاصی، و درواقع برگرفته از آن، است، و آن سنّت جوامع فردگرای اروپایی است.

کانون توجه در ششمین نقد [سنّتی] بر لیبرالیسم میل عقبنشینی میل از قدرت تام پلورالیسم ارزشی است که گزارش او از خوشبختی تلویحاً خبر از آن میدهد. در ویراست اوّل این کتاب من به این امر اذعان کرده بودم که فایدهگرایی میل متعهد به نفی و انکار قیاس ناپذیری اجزاء مختلف خوشبختی بشری است: «نمی توان حاشا کرد که آموزهٔ میل از پس این تضادَهای ارزشی غایی یا معضلات عملی ناشی از این تضادَها برنمی آید... روشن نیست که

فایده چه چیزی را اقتضا م کند، زیرا روشن نیست ما چگونه بیاید عیناصر رقبب آن را بسنجیم.۲۱۱۴ در محدودهٔ یک زندگی واحد انسانی، خیر های اصیل غالباً در رقابت با هم هستند: چگونه لذَّت پرستي کيفي ميل به ما کمک ميکند تا در ميان آنها دست بهانتخاب بزنيم؟ معضل پيش روي نظريَّهٔ اخلاقي ميل زماني عريانتر چهره ميكند كه خيرهاي اصيل را نتوان در محدود، جامعه يا فرهنگی واحد تلفیق یا به طور کامل متحقّق کرد. ترکیبهای مختلفی از آزادی و محدودیّت، که در واقع همان میزان مختلف آزادیهاست، تلفیقهای متفاوتی از خیرهای قابل تلفیق، و چشمبوشهای متفاوتی از خیرهای غیرقابل تلفیق را امکانیذیر می کند. تر دیدی نیست که میل خواستار (و نیازمند) رویهٔ تصمیمی عقلاني براي حلّ چنين معضلاتي بود: در واقع، کلّ پروژهٔ دربادهٔ آزادي چيزي نيست مكر فراهم آوردن اصلى كه بتواند تضاد ميان آزاديها را ترابع استخابى عقلانی کند. در ویراست اوّل این کتاب من تنافر میان فایدهگرایس میلی و پلورالیسم ارزشی را پذیرفته بودم، امّا امتیاز و رجحان را به آموزهٔ آزادی میل داده بودم. دنظریّهٔ میل همچنان نظریّهای فایده گرایانه و قابل تمیز از پلورالیسم ارزشی است، اگر دلیلش صرفاً همین باشد که میل از این ادّعای بسیار مهم که منافع حیاتی در شرایطی که او با آن سر وکار دارد همواره باید مقدّم بر سایر منافع انسانی باشند دفاعی فایده گرایانه به عمل می آورد. ۱۲۲۱

امًا اگر نظریّهٔ اخلاقی میل هیچ چیزی ندارد که راهنمای ما در دست زدن به انتخاب میان اجزاء متضاد باشد؛ اگر اولویّت و تقدّم عامّی که نظریّهٔ اخلاقی او در میان منافع حیاتی به خودمختاری در مقابل امنیّت می دهد توجیه عقلانی نداشته باشد؛ و اگر آموزهٔ میل نتواند اهمیّت و وزن صدمه های مختلف و آزادیهای رقیب را معیّن کند ـ آنگاه این فایده گرایی بازنگرانهٔ او به صورتی نادانسته و ناکامل از پلورالیسم ارزشی فروخواهد شکست. فقدان گزارشی مجاب کننده در نوشته های میل دربارهٔ چگونگی حل تضادها میان اجزاء سازندهای از رفاه و سعادت بشری که غیرقابل تلفیقند، چه در زندگی یک شخص و چه در حیات یک جامعه، نظریّهٔ اخلاقی او را از هم می شکافد، بازنگری او در فایده گرایی را از حیّز انتفاع ساقط میکند، و در نهایت به پذیرش تلویحی این حقیقت می رسد که عناصر یا اجزای خوشبختی بشری توافقناپذیر و قیاس ناپذیرند. پذیرش چنین چیزی در حکم نابودی نمانها پروژهٔ میل در رسالهٔ دربارهٔ آزادی، بلکه همچنین در حکم نابودی پروژهٔ جامع او برای بازسازی عقلانی زندگی اخلاقی و سیاسی بر اساس نوعی فایده گرایی بازنگرانه است.

این همان نتیجهای است که آیزایا برلین گرفته است و در واقع حاصل بیان مجدد بی نقص و شسته رفتهٔ او از نقد سنّتی بر لیبرالیسم میلی است. علی رغم بحثهایی که من در ویراست اوّل این کتاب کرده بودم، اکنون نتیجهای که برلین گرفته است به نظر من غیر قابل مقاومت و پیامدهای آن برای پنبه کردن رشتههای لیبرالیسم میلی اجتناب ناپذیر میآید. ۲۳۱ در ویراست نخست این کتاب تأکید کرده بودم که جدا کردن آموزهٔ آزادی میل از لیبرالیسمش این نتیجه محتوم را دارد که «اعتقاد و دلبستگی به آزادی که... نظریّهٔ او در ار تباط با آمیزه را داشته باشد. ۱۳۱۰ اما آنچه من در ویراست نخست این کتاب تأکید کرده بودم که جدا کردن آموزهٔ آزادی که... نظریّهٔ او در ار تباط با آمیزه را داشته باشد. ۱۳۱۰ اما آنچه من در ویراست نخست این کتاب آن را «حکم تجربه پذیری که نامعقول نیست ۱۳۵۱ خوانده بودم، اکنون به نظرم می رسد که محتوم را دارد که نامعقول نیست ۱۳۵۰ خوانده بودم، اکنون به نظرم می رسد که باد را داشته باشد. ۱۳۱۰ اما آنچه من در ویراست نخست این کتاب آن را «حکم تجربه پذیری که نامعقول نیست ۱۳۵۶ خوانده بودم، اکنون به نظرم می رسد که یادآور آن دشر طبندی بده مشهور پاسکال<sup>۱</sup> است تا هر نوع فرضیّه پردازی تجربی دربارهٔ آیندهٔ نوع بشر. در واقع این اعتقاد و دلبستگی نوعی عمل ایمانی است که بیانگر دمذهب انسانیّی، است که میل در آن با پوزیتیویستهای فرانسوی شریک بود. هرچند هنوز هستند منفکّران لیبرال درجهدومی در میان

 ۱. اشاره است به این نظر عامیانهٔ مشهور پاسکال که اعتقاد به خداوند «شسرطبندی خـوبی» است. چون چه خدا باشد و چه نباشد ضرری متوجّه ما نخواهد شد و در مقابل عدم اعتقاد بـه خـداونـد «شرطبندی بدی» است چون به هر صورت فایدهای به حال ما نخواهد داشت و مـتضرّر خـواهـیم شد...م. اخلاف میل که مدّعی اقتدار و مرجعیّت عام برای ارزشهای فرهنگ لیبرالی می شوند، امّا برای ما طرح چنین ادّعایی کُلاً نامعقول است. اگر آموزهٔ آزادی میل از اعتبار ساقط می شود، دلیلش صرفاً این نیست که بسیاری از نقدهای ستّتی بر استدلال او علی رغم تفاسیر بازنگرانه از اندیشهٔ او که در کتاب من مطرح شده بود همچنان قوّت و قدرت خود را حفظ کر دهاند، بلکه دلیلش این مطلب مهمتر هم هست که لیبرالیسمی که پی و بنیان آموزهٔ او را محکم می کرد، همراه با چشم انداز اروپامحورانه از تاریخ بشری که در دل آن لیبرالیسم جای داشت، دیگر موضعی نیست که بتوان به نحوی معقول و مستدل از آن دفاع کرد. این را می توان با بررسی لیبرالیسمهای بعدی نشان داد که در تشابه و نزدیکی شان به لیبرالیسم میل تردیدی نیست، امّا دیگر نمی کوشند ارزشهای فرهنگ لیبرالی را بر اقتضانات دفایده و بنیان کنند، بلکه سعی می کنند مثل میل خود مختاری و فردیّت را به مقام شرط اصلی و اجتناب ناپذیر شکوفایی بشری ارتقا دهند.

## ليبراليسم ميل و ليبراليسمهاي بعدي

فلسفهٔ سیاسی لیبرالی پس از جنگ جهانی دوّم نوعی اصطلاح شناسی کاملاً دلیل تراشانه ۱ داشته است که آنرا بوضوح از اندیشهٔ میل جدا میکند. میل در پیروی وفادارانه از مخالفت ریشهدار خود با شهودگرایی در نظریّهٔ اخلاقی، هرگز شهودهای مرسوم روزگار خویش یا فرهنگ خویش را به عنوان نقاط ثابت در نظریّه پردازی خویش اختیار نکرد. به عکس، او سخت تقلّا میکرد نقاط افتراق اندیشهٔ خود با عقاید پذیرفته شده را مشخّص کند. برای همین در رسالهٔ دربارهٔ آزادی متذکّر می شود که آموزهٔ او آزادی فردی را در حیطه هایی محدود میکند که در زمان او مقدّس دانسته می شدند \_مثلاً آزادی تولید مثل و آزادی تعلیم و تربیت کودکان ۱۳۶۱\_حتّی با آنکه این آموزه در پی حفاظت آزادی فردی از کنترل افکار عمومی در سایر حوز های رفتاری بود. بسیاری از فلسفه های لیبرالی بعدی، خصوصاً در بیست و چند سال گذشته، الگوی میل را نادیده گرفته اند و شهودهای آکادمی لیبرالی را همچون داده های ثابت و مسجّل در نفریهٔ اخلاقی و سیاسی به حساب آورده اند. این موضع شهودگرایانه و آداب و رسوم پرستانه در فلسفهٔ سیاسی لیبرالی در واقع در مفاهیم ابداعی بی اندازه پر تأثیر و نفوذ جان راولز، یعنی تعادل انعکاسی<sup>۱</sup> و اجماع همپوشان<sup>۲</sup>، به مقام و موقع نوعی متدولوژی آشکار ارتقا یافته اند. اثر راولز با اختیار کردن شهودات فرهنگ لیبرالی و خصوصاً فرهنگ لیبرالی مرجعیّت عام و جهانی برای اصول لیبرالی مطرح شده دست کم در آثار اولیهٔ راولز، ۲۱۱ الگویی برای حیان حاکم بر فلسفهٔ لیبرالی پس از جنگ مجهانی دوم شد. فقط در آثار متفکران لیبرال خارج از این جریان حاکم مثل آیزایا برلین و جوزف راز است که ما بیان دوبارهٔ معاصری از فلسفهٔ سیاسی لیبرالی می یابیم که همان خودآگاهی تاریخی و انتقادی را که مشخصهٔ اندیشهٔ میل بود دارند.

از آنجایی که من نسبت بهارزش و اهمیّت ماندگار این جریان حاکم بـر فلسفهٔ لیبرالی بعد از جنگ جهانی دوّم شکّاک و بدبین هستم، نـمیخواهـم بحث مبسوطی دربارهٔ آن بکـنم. درعـوض خـودم را مـحدود بـه عـرضهٔ دو

۱. Preflective equilibrium حالتی که در آن همهٔ اندیشههای یک فرد. اعمة از شهودی یا استناجی، دربارهٔ یک موضوع خاص با هم جور هستند. این اصطلاح را نلسون گودمن ابداع کرد. اما با تار راولز بود که رواج پیدا کرد. راولز این شیوه را در فلمغهٔ اخلاق بدین نحو به کار گرفته است که می گود هم نظر تیه ها را باید با داوریهای شهودی دربارهٔ موارد خاص سنجید، هم معقابلاً است که می گوید هم نظر تیه ها را باید با داوریهای شهودی دربارهٔ موارد خاص سنجید، هم معقابلاً است که می گوید من نحو به کار گرفته است که می گوید هم نظر تیه ها را باید با داوریهای شهودی دربارهٔ موارد خاص سنجید، هم متقابلاً داوریهای شهودی دربارهٔ موارد خاص را باید با داوریهای شهودی دربارهٔ موارد خاص سنجید، هم متقابلاً داوریهای شهودی دربارهٔ موارد خاص را با نظر تیه ها سنجید تا به تعادل انعکاسی رسید...م. ۲. داوریهای شهودی و آن همهٔ افراد ذینفع در مسئلهای با در توافق برسند. برای اطلاع بیشتر از این مفهوم رجوع کنید به فصل هم توع نگرشی به محدوده ای از توافق برسند. برای اطلاع بیشتر از این مفهوم رجوع کنید به فصل دهم کتاب فیلسوفان سیاسی قرن بیستم، نوشتهٔ مایکل اسناف، ترجمهٔ خشایار دیهیمی، نشر کوچک، در ۲۲۸.

ملاحظه درباره پيوندهاي آن با ليبراليم ميلي خواهم كرد. در وهلهٔ نخست، اگرچه ليبراليسم ميل مدّعي مرجعيّت عامّ و جهاني براي اصول اساسياش است، امّا این اصول مشخّصکنندهٔ هیچ مجموعهای از حقوق بنیادین، یا ساختار آزادیهای اساسی نیستند که برای همهٔ جوامع بشری مرجعیّت داشته باشند. قصد میل از طرح «اصل آزادی» این است که حکم اندرزینی برای هدایت و راهنمایی قانونگذاری آرمانی باشد، نه اینکه چیزی عملی برای قالب دادن به قانون اساسی باشد، و از هرآنچه میل دربارهٔ مسائل سیاسی نوشته است روشن است که انتظار داشت «اصل آزادی، حافظ آزادیهای مختلف در شرایط فرهنگی و تاریخی مختلف باشد. این فقط یکی از پیامدهای منطق خود آموزهٔ آزادی میل است، که در آن آزادی عمل ناظر به خویشتن مطلقاً مورد حفاظت قرار می گیرد، امّا آنچه بر محدود کردن آزادی در زمینهٔ رفتارهای ناظر به دیگران حاکم است ارزیابیهای فایده گرایانه ای است که بنا به ماهیتشان با تغيير شرايط و تغيير موازنهٔ منافع فايده گرايانه نتايج مختلفي در يي خواهند داشت. به همین دلیل، در محدودهٔ آموزهٔ آزادی میل به هیچوجه نمی توان فهرستی از آزادیهای اساسی از آن قبیل که در نوشته های راولز می بینیم تنظیم کرد. به کارگیری آموزهٔ آزادی میل در کشورهای مختلف و در یک کشور در زمانهای مختلف بحق نتایج کاملاً متفاوتی خواهد داشت. لیبرالیسم میل از این جهت که حافظ آزادیهای گوناگون است و از این جهت که از وظیفهٔ مشخّص کردن ساختار آزادیهایی که بنا بر فرض اقتضای عدالت است، آن هم با قطعیت و غاييت حقوقي و قانوني سر باز مي زند، مزيّت آشكاري بر ليبراليسم راولز و همهٔ دیگر لیبرالیسمهای اخیری دارد که مفروضات بیاننشدهشان آداب و رسوم محلّي قانونسالاري امريكايي است.

دوّم، «اصل آزادی» میل فقط زمانی وارد عمل می شود که سطح معیّنی از پیشرفت فرهنگی و اقتصادی حاصل شـده بـاشد، و ایـن مسـئله بـا ارجـاع

<sup>1.</sup> constitutionalism

صريحي به درک و برداشت او از پيشرفت مشخص مي شود. ميل به خوانندگانش میگوید: «آزادی، در مقام یک اصل، هیچ کاربردی برای حالتی از امور ندارد که ماقبل زمانی است که بشر توانایی آنرا به دست آورده است که بتواند با بحث آزاد و برابر خود را اصلاح کند. ۲۸۱۱ میل در قسمتهای بعدی رساله این نکته را با اشاره به چین برجسته میکند ـ چینی که دربارهٔ مردم آن مینویسد: «آنها به حالت سکون رسیدهاند» و «اگر اصلاحی قرار باشد در وضعشان انجام بگیرد باید به دست خارجیها باشد. ۱۳۹۱ و باز در ملاحظاتی دربار، حکومت انتخابي تأكيد مي كند كه «كلّ فضيلت دولت فراهم آوردن موجبات بيشرفت است...، ۲۰۱۱ میل، برخلاف لیبرالیسمهای بعدی، بستگی اندیشهاش به درک و مفهومی از پیشرفت را، که در آن پیشرفت مشتمل بر همگانی و جهانی کردن نهادهای اروپایی است، کاملاً عیان می سازد. لیبرالیسم میل هر ضعفی هم که داشته باشد که در ضمن همان ضعفهای همهٔ اندیشه های سیاسی، اعم از ليبرالي و غيره هستند كه فلسفة تاريخي را اختيار مي كنند كه در يروژه نهضت روشنفكري تجسّم يافته بود \_ دست كم اين فضيلت را دارد كه به دنبال توجيه خویش از طریق ارجاع به گزارشی از پیشرفت و تحوّل تاریخ بشری است که چون آشکارا بیان می شود قابل ارزیابی انتقادی است. ایـن مـیزان از آگـاهی تاریخی و خودانتقادی در هیچیک از لیبرالیسمهایی وجود ندارد که جزو جریان حاکم در میان اخلاف میل در زمان خود ما هستند.

در آثار آیزایا برلین و جوزف راز ما بیان دوبار ای از لیبرالیسم می یابیم که کاملاً مانند لیبرالیسم میلی خود انتقادی است و در آن مشاید برخلاف نیّت خودشان و ابستگی لیبرالیسم شان به فلسفهٔ خاصی از تاریخ تقریباً به همان آشکاری لیبرالیسم میل است. در آثار برلین و راز آنچه جنبهٔ محوری دارد یکی نظریهٔ اخلاقی پلورالیسم ارزشی است و دیگر تأکید بر آزادی به عنوان ارزش اصلی سازندهٔ اخلاق سیاسی لیبرالی. درک ایس دو متفکّر از اندیشهٔ آزادی متفاوت است؛ راز به پیروی از میل و همصدا با بسیاری از نظریّه پردازان لیبرال معاصر خودمختاری را در کانون اخلاق سیاسی می نشاند، حال آنکه برلین این جایگاه کانونی را برای درک و مفهومی که از آزادی منفی دارد حفظ می کند.(۲۱) راز دفاع خویش از خودمختاری را در دل نظریّهٔ سیاسی و اخلاق لیبرالی آشکارا کمال جویانه ای جای می دهد،(۲۲۱ حال آنکه در نوشته ها و نظریّات برلین نگاه کمال جویانهٔ نهفته در آنها خصلت سیستماتیک کمتری دارد، و در رد فایده گرایی و نظریّه های حق و صحّه گذاردن آشکار و مکرّر بر پلورالیسم ارزشی خود را نمایان می سازد.(۲۳۱ هر دو نویسنده به دین خود به سنّت لیبرالی میلی اذعان دارند؛ امّا راز لیبرالیسم کمال جویانهٔ خود را از طریق باز تفسیر اساساً نو و ابتکاری خود از داصل آزادی و ساخته و پرداخته میکند،(۲۳) و در مقابل برلین شباهتهای خانوادگی فراوانی را میان دیدگاههای خود و پلورالیسم ارزشی نیمه آگاهانه ای که در میل مییابد بازمی شناسد.(۲۵)

هسر دو نسویسنده در سازش دادن تأکید پلورالیستی خود بر تنوّع فروناکاستنی و رقابت و قیاسناپذیری ارزشها با تأکیدشان بر اولویّت آزادی نسبت به سایر خیرهای اجتماعی به مشکل برمی خورند. اگر خیرها و فضیلتها بسیارند، اگر برخی از این خیرها و فضیلتها به گونه ای اجتناب ناپذیر و شاید ضرور تاً جا را برای بقیّه تنگ میکنند و آنها را بیرون میرانند، و اگر هیچ اصل مافوقی نیست که به کمک آن بتوان در مورد این تضادّها به حکمیّت و داوری نشست، پس چه چیزی میتواند توجیه کننده بخشیدن اولویّتی عام به آزادی است، پس چه چیزی میتواند توجیه کننده بخشیدن اولویّتی عام به آزادی را ساهر مفهومی ـ بر سایر خیرهای اجتماعی باشد که در رقابت با آن هستند؟ اگر پلورالیسم ارزشی حقیقتی دارد و صادق است، آیا نباید بدرستی آزادی را ندارد؟ آری، آزادی ممکن است جزء ذاتی و اساسی سبکهایی از زندگی باشد که دست زدن به انتخاب را می ستایند و انسانها را در مقام مؤلفان زندگی که دست زدن به انتخاب را می سیایند و انسانها را در مقام مؤلفان زندگی

انسانی خاصّی هستند؛ امّا چه چیزی به ما از نظر عقلانی اجازه می دهد که چنین آرمانهایی را ــآرمانهای خودمختاری و فردیّت که تقریباً به یک اندازه روحبخش لیبرالیسمهای متفاوت میل و برلین و راز هستند ـ در مقام اجـزاء حیاتی رفاه و سعادت بشری بنشانیم؟ دفاع بىرلین و راز از خودمختاری و آزادي منفي، هر دو، بر اين اساس است که اين مفاهيم بيانگر آرمان خودآفريني انسانی هستند که در آن اشخاص دست کم تا حدودی مؤلّفان زندگیهای خویشند، و، خصوصاً در برلین، ارزش آزادی برگرفته و مشتق از اندیشهٔ انسان در مقام موجودی ذاتاً انتخابگر است. امّا محدودیّت انتخاب در زندگی خوب، و تصویر همراه آن از انسان در مقام گونهای انتخابگر، مفاهیمی آشکارا بسته به یک فرهنگ خاص هستند. این مفاهیم ویژگیهای آن زندگی اخلاقی نيستند که در ايلباد يا بهاگاوادگيتا، يا در جهان امروزي، در فرهنگهايي متجلّي می شوند که میراث اخلاقی شان کنفوسیوسی است. با توجّه به اینکه این آرمان قطعاً و به شکلی بدیهی وابسته به فرهنگی خاص است، چرا باید این آرمان زندگی بشری مرجّح بر دیگر آرمانها باشد \_خصوصاً چرا باید فردی معتقد به پلورالیسم ارزشی که به تنوّع صورتهای اصیل شکوفایی اذعان دارد آنرا مرجّح بدارد؟ و چرا باید نهادهای سیاسی که در آنها این آرمان تجسّم می یابد مرجّح بر دیگر نهادهای سیاسی باشند که بیانگر آرمانهایی دیگرند که از نظر فرد معتقد به پلورالیسم ارزشی مشروعیّتشان هم به هیچروی کمتر نیست؟

مشکل لیبرالیسم کمالجویانهای از آن نوع که آثار میل تلویحاً بیانگر آن است، و لیبرالیسمهای برلین و راز ترویج میکنند، مشکل یافتن توجیه و توضیحی برای مرجعیّت آن آرمان در مورد شخصیّت انسانی و زندگی است که آنها واجدش هستند. از این آرمان نمی توان بر اساس فایده گرایی ناظر به نیاز دفاع کرد و خود ماهیّت کمالجویی به عنوان نظریّهٔ اخلاقی که در آن درک و مفهومی از خیر جنبهٔ بنیادین دارد هرگونه نقش بنیادین را از حقوق سلب میکند. با توجّه به آگاهی تاریخی بسیار پیشرفتهٔ هر دو نویسنده، برای هر یک از آنان پیروی از سنّت حاکم لیبرالیسم کانتی معاصر بسیار نابجا و نامتناسب خواهد بود که بخواهند فرض را بر این بگذارند که فقط عاملی خودمختار می تواند زندگی انسانی خوبی داشته باشد – و در واقع هم هیچ یک از آنان چنین کاری نمیکند. امّا اگر این کار را نمیکنند چگونه می توانند از موضع نسبیگرایانهٔ رورتی ۱۳۶۱ پرهیز کنند که در آن لیبرالیسم به عنوان یک صورت زندگی در میان صورتهای بسیار –هرچند با امتیازات تاریخی منحصر به فرد – عرضه می شود؟

در آثار جوزف راز است که سیستماتیکترین و جامعترین تلاش برای فراهم آوردن پاسخی به این سؤالات صورت گرفته است.(۱۲۷ در نظر راز، نظریهٔ اخلاقی نهفته در زیر اخلاق سیاسی لیبرالی نظریّهای کمالجویانه است، زیرا آرمان خاصّی را در مورد شخصیّت انسانی پیش میکشد و از نظر محتوا نه حقوق\_بنیاد است نه ناظر به نیاز. خود راز چنین مینویسد:

لیبرالیسم کمالجویانه بنیادهای اخلاقی محکمی دارد. از یکسو، بر طبق این درک و برداشت وظیفۀ حکومتها حفاظت از رفاه و سعادت مردم و ارتقای آن در محدودۀ سزاواریها و تواناییهای آنان است. از سوی دیگر، مردم از طریق زیستن زندگیی که خود حدّ و مرزش را مشخّص کردهاند و شامل انتخابهای آزاد میان روابط و فعالیتهای متکتّر ناسازگار امّا ارزشمند است کامروا میشوند.. به عبارت دیگر از طریق انتخاب میان سبکها و صورتهای متکتّری از زندگی که ارزشمند و ناسازگار هستند. (۲۸

در چارچوب این گزارش ارسطویی گسترده از نظریّهٔ اخلاقی، که در آن اندیشههای شکوفایی انسانی بنیادین هستند، و اولویّت حق بر خیر که مورد تصدیق و تأکید اخلاق کانتی است رد میشود، راز لیبرالیسم کمالجویانهای را عرضه میکند که در آن آنچه فرهنگ لیبرالی را ممتاز میکند ارتقای خودمختاری در آن است. امّا در گزارش ارسطویی راز چه چیزی بالا بردن

خیر خودمختاری تا به جایگاهی کانونی در اخلاق سیاسی را توجیه میکند؟ راز چگونه از این مفهوم کمالجویانهٔ خاص دفاع میکند؟ در نوشته های راز ما نه یک استدلال، بلکه دو استدلال متفاوت برای محوریّت خودمختاری در اخلاق سیاسی می یابیم. استدلال نخست استدلالی کارکردی است \_ یعنی این استدلال که کسب مهارت در انتخاب خو دمختارانه از نظر کارکردی برای رفاه و سعادت شخصي در جامعه اي كه مشخصه اش تحرّ ك در اشتغالات و مأواگزيني، و ابتکار و نوآوری در تکنولوژی و صورتهای کار، و تغییر کم و بیش بی وقفه در اعتقادات و اصول اخلاقی است چیزی صرف نظرناکردنی است. استدلال دوم استدلالي فرهنگي است \_ يعني اين استدلال كه انتخاب خودمختارانه براي رفاه و سعادت اشخاصی که سنّت فر هنگی شان درک و مفهومی خاص از خویشتن را در ذهنشان جایگیر کرده است، چیزی صرف نظر ناکردنی است. این استدلالها در نوشتههای راز کاملاً از هم متمایز نشدهاند. در واقع، تا حدودی این استدلالها هميوشاني دارند، از اين جهت كه راز استدلال مي كند كه حتّى رفاه و سعادت آنانی که فهمی از خویشتن در مقام عاملی خودمختار ندارند نیازمند داشتن مهارت خودمختاری است اگر که اینان در جامعهای زندگی کنند که در آن اکثر دیگر افراد این درک و فهم از خویشتن را دارند. این صورت تغییریافتهای از همان استدلال کارکردی است، امّا صورتی است که فقط در فرهنگهای بخصوصي نيرو و قوّت دارد.

روشسن نسیست کــه درک و بــرداشت کــمالجویانهٔ راز و ارج نـهادن به خودمختاری که در دل این درک و برداشت جای دارد بیشتر از کدامیک از این دو استدلال مایه و قوّت میگیرد. او مینویسد:

در جوامع صنعتی غرب درک و برداشت خاصّی از رفاه و سعادت فردی عمومیّت چشمگیری پیدا کرده است. و آن آرمان خودمختاری شخصی است... این آرمان بخصوص مناسب شرایط عصر صنعتی و دوران پس از آن با تغییرات شتاب آلود تکنولوژیها و حرکت سریع نیروی کار است. این شرایط نیازمند توان ایی سازگار کردن خود با شرایط متغیّر تکنولوژیکی، اقتصادی، و اجتماعی، توانایی تطبیق دادن خود، کسب مهارتهای تازه، و حرکت از یک خردهفرهنگ به یک خردهفرهنگ دیگر، و وفق پیداکردن با دیدگاههای تازهٔ علمی و اخلاقی است. (۱۳۹

این به نظر بسیار شبیه استدلالی کارکردی است، امّا راز بناگهان در ادامهٔ مطلب مینویسد:

اشتباه است اگر آرمان [خودمختاری] را همان سازگار کردن خـود بـا شنهای روان جامعهٔ مدرن بدانیم. خودمختاری آرمان خودآفرینی است. در دورانهای پیشین آدمهای خودمختار بسیاری بودهاند، چه خودشان یا اطرافیانشان این را شکلی آرمانی از هستی میدانستهاند یا نه.

چند صفحه بعد در همان کتاب راز تصریح و تأکید میکند:

ارزش خودمختاری شخصی از واقعیّات زندگی است. چون ما در جامعهای زندگی میکنیم که صورتهای اجتماعیاش تا حدّ زیادی مبتنی بسر انتخاب شخصی است، و چون امکانهای انتخاب ما محدود به چیزهایی است که در جامعهٔ ما موجود و در دسترساند، ما فقط در صورتی میتوانیم در آن جامعه شکوفا و کامروا شویم که توفیق خودمختاری را داشته باشیم... نهایتاً آنهایی که در فرهنگی تقویت کنندهٔ خودمختاری زندگی میکنند فقط در صورتی شکوفا و کامروا میشوند که خودمختار باشند.(۲۰)

راز در کتاب بعدیاش مینویسد:

ما خودمختاری را تا بدانجا ارج میگذاریم که بر رفاه و سعادت شخص خودمختار بیفزاید. ما این واقعیت را در نظر میگیریم که زندگی خودمختارانه بر ارزش زندگی میافیزایید. ما زندگیهای خودمان و زندگیهای دیگران را زمانی بهتر میدانیم که خودمختارانه تکوین یافته باشند. امّا ما فقط در صورتی انتخابهای خودمختارانه را ارج مینهیم که این انتخابها انتخاب چیزهایی ارزشمند و شایستهٔ انتخاب باشند. (۲۱]

راز در پاسخ به منتقدانش تصریح میکند که در نظر او خودمختاری شرط لازم زندگی خوب یا حتی شرط لازم بهترین زندگی نیست:

من گمان میکنم در جهان میتواند جوامع غیر سرکوبگر وجود داشته باشد و وجود دارد، جوامعی که در آنها مردم زندگی شان را وقف کارهای ارزشمند میکنند، حتی اگر کارها و امکانهای انتخاب گشوده به روی آنان تابع انتخاب فردی نباشد. کار و زندگی افراد را ممکن است رسوم و آداب معیّن کنند، ازدواجها را والدین ترتیب دهند، زادن و تربیت فرزندان فقط در کنترل شهوت جنسی و سنّت باشد، فعالیتهای نیمهوقت نادر و سنّتی باشند، و درگیر شدن در این فعالیتها بنا به اقتضا باشد نه انتخابی. در چنین جوامعی، که تحرّک اندک است، حتّی دوستان آدم انتخابی نیستند. تعداد افرادی که آدم بدانها بر میخورد و با ایشان تماش برقرار میکند انگشت شمارند و از تولّد تا مرگ همراه آدم هستند، و آدم باید فقط با همانها سر کند. من گمان نمیکنم فقدان انتخاب از ارزش روابط انسانی بکاهد یا امکان نشان دادن بر تری در مهارتهای فنّی، تواناییهای را که همگی در چنین زندگیهایی جلوه و بروز می بابند کم کند. [۲۲]

از استدلالهای راز چه استنباطی باید داشته باشیم؟ استدلال کارکردی در معرض آسیب دیدن از گواهیهای فرهنگهای آسیایی گوناگون معاصر است و

در واقع این فرهنگها این استدلال را نقض می کنند. این فرهنگها تکنولوژیهای غربي و صورتهاي شناخت علمي غربي را اخذ و جذب كردماند و به سطوح بالایی از صنعتی شدن و زندگی شهری رسید اند و خود را بخوبی با فرایندهای پیوستهٔ تغییرات تکنولوژیکی و اقتصادی وفق دادماند، سیآنک ارزشهای غربی خودمختاری و فردیّت را بیذیرند. چنین جوامعی که ژاپن صرفاً شگفتترین نمونهٔ آنهاست، زیرا از نظر تاریخی نخستینشان بوده، و همچنان موفَّقتر ينشان است\_از اين جهت مدرنيزه شدهاند كه تكنولو ژيهاي غربی را جذب کردماند و نهادهای غربی را اقتباس و اختیار کردماند، امّا این کارها را کردماند بی آنکه در این میان ستتهای فیرهنگی بیومی خبود را جیداً وانهند \_ سنتهایی که در آنها ارزشهای فردگرایانه مورد ستایش نیست. آنها \_مثلاً سنگايور، كرة جنوبي، مالزي، و تايوان\_بدين ترتيب فلسفة تاريخ ارویامحورانیه را، کیه هم مارکس و هم میل مسلّم میگرفتند، از اعتبار انداختهاند\_فلسفة تاريخي كه مى كويد يبش فرض يا ييش نياز نهادهاي شکوفای بازار فرهنگ اخلاقی فردگرایانه است. این مثالها استدلال کارکردی [در دفاع از ارزش خودمختاری] را از اعتبار می اندازند، اما مثال مهاجران آسيايي در فرهنگهاي ليبرالي غربي هم اين استدلال را مي شکند \_مهاجراني که بسیاری شان با هر معیاری که بسنجیم البته سوای معیاری که آرمان خاص غربی خودمختاری و فردیّت را ملاک قرار می دهند از جمعیّت میزبانشان موفقتر بودماند.

همانگونه که بهیخو پارخ ابدرستی استدلال کرده است:

همانگونه که مواردی نظیر ژاپن، کرهٔ جنوبی، سنگاپور، و دیگر کشورها نشان میدهد، برخسی از اشکال صنعتی شدن نیازمند خـودمختاری شخصی نیستند و حتّی بدون آن بهتر عملی میشوند. البته ایـن اشکـال

I. Behikho Parekh

صنعتی شدن نیازمند تحرّک سرمایه، کار، و غیره هستند، امّا اینها ربط چندانی به خبودآفیرینی و خبودسروری نیدارنید... این استدلال کیه خودمختاری از مقتضیّات کارکردی جوامع مدرن است نیز استدلال موقفتری نیست. زیرا خودمختاری را چنان در نظر میگیرد کـه گـویی تفاوتی با مهارتهای ضروری غیراخلاقی، مثل سواد و حساب و کـتاب دانستن، ندارد. و منکر آن میشود که خودمختاری مقام و موقع ارزشی اخلاقی را دارد ــ مقام و موقعی که راز بدان میبخشد. این استدلال از نظر تجربي هم غلط است... طبق بيان راز، مهاجران آسيايي به بريتانيا به خودمختاري بهايي نميدهند. با اين حال موفقيّت مادّي آنها چشمگير و مورد قبول همگان است. در واقع آنها دقيقاً به اين دليل شكوفا و كامروا شدهاند که اهمیّت زیادی به خودمختاری نمیدهند و از منابع بی یایان و غني زندگي باهمادي شكوفا و شبكة سهل الوصول حمايت اجتماعي بهره می جویند. از نیظر رفیاه و سیعادت شیخصی، آسیاییها رنیجها و ناخوشیهای خود را دارند، امّا این رنجها و ناخوشیها بیش از رنجها و ناخوشیهای شهروندان بنا به فرض خودمختار نیست و حتی شاید بتوان گفت کمتر است. [۴۳]

استدلال کارکردی در دفاع از ارزش خودمختاری از نظر تجربی ابطال میشود، نه تنها با مثال انواع فرهنگهای غیرغربی، بلکه همچنین با مثال اعضای آسیایی خرده فرهنگها در جوامع لیبرال غربی که در آنها خودمختاری ستوده می شود. در واقع، اگر حق با پارخ باشد، اعضای چنین خرده فرهنگهایی موققترند از آن جهت که آرمان حاکم خودمختاری فرهنگهای لیبرالی را که در آنها زندگی می کنند اختیار نمی کنند. اختیار کردن این آرمان رفاه و سعادت آنها را بیشتر که نمی کند هیچ، کمتر هم می کند. برخلاف اد عای راز آنهایی که در فرهنگهای مقوّم خودمختاری زندگی می کنند نه اینکه صرفاً با خودمختار

1. communal life

بودن کامروا و شکوفا نمیشوند، بلکه برخی از آنها در صورتی و تما جایی کامرواتر و شکوفاتر از اعضای چنین فرهنگی هستند که در برابر آن مصون بمانند. در مورد چنین افرادی هیچ استدلال کارکردی یما ابزاری در دفاع از ارزش خودمختاری صدق نمیکند، و بنابراین هیچ استدلالی هم نمیتواند در این جهت رفاه و سعادت آنان را مستند قرار دهد.

حتى اگر مدّعاهاي تجربي پارخ را هم نپذيريم، استدلال او بنيان تجربي ضمیف و شکنندهای را که راز استدلال کارکردیاش در دفاع از ارزش خودمختاري را بر آن بنيان مي نهد آشكار مي سازد، و نشان مي دهد چقدر در جهان واقعی حتّی در فرهنگهای لیبرال پیوند میان خودمختاری شخصی و رفاه و سعادت فردی سست است. به نظر ناساز و ناهنجار می آید که آرمان محوري ليبراليسم كمالجويانه ناجار باشد ارزش و اعتبارش را از چنين ادُعاهای تجربی پر از استثنا، اسقاط کردنی، و غالباً نایذیرفتنی یا اشتباه اخذ كند. وضع استدلال فرهنگی هم در این زمینه چندان بهتر نیست. استدلال فرهنگی این است که خودمختاری شرط حیاتی و صرف نظرناکردنی برای رفاه و سعادت فردی اشخاصی است که درکشان از خودشان این است که مؤلِّف زندگی خویش هستند ـ یعنی برای اشخاصی که فرهنگ لیبرالی شان (شاید بتوان گفت) عادتشان داده است که برای خو دشان دست به انتخاب بزنند. حال این درست است که رفاه و سعادت شخصی چنین افرادی بعید است در صورتهایی اجتماعی ارتقا یابد که به خودمختاری آنها لطمه می زنند، زيرا درک و تصوّر آنها از رفاه و سعادت بر اين اساس است که رفاه و سعادتشان ييوندي ناگسستني با خودمختار ماندن دارد. اما ايس حقيقت ثابت کنندهٔ ارزش خودمختاری حتّی برای چنین اشخاصی نیست، زیرا احتمال اينكه آنها در اعتقاد خود به سهم انتخاب خودمختارانيه در رفاه و سعادتشان در اشتباه باشند کم نیست. این مطلب باید برای هرکسی که نسبیگرای فرهنگی مطلق نیست چنین باشد، و برای راز یقیناً چنین است،

زیرا راز واقع گرایی اخلاقی است که مؤکّداً می گوید رفاه و سعادت \_دست کم تا حدودی \_ عینی است. راز در نوشته های خود دربارهٔ اصالت تعدّد فرهنگها، ۱۳۳۱ بدرستی گفته است که حقیقت فرهنگها را هرگز نباید با تخمین و ارزیابی خود آن فرهنگها سنجید \_ مثلاً با ادّعای آنها در مورد سهم صورتهای اجتماعی شاخصشان در رفاه و سعادت فردی. یقیناً این مطلب عیناً در مورد فرهنگهای لیبرالی هم صادق است که عاقلانه آن است که ادّعایشان در مورد نقش خودمختاری در رفاه و سعادت اعضایشان را بنا ادّعایشان در مورد نقش خودمختاری در رفاه و سعادت اعضایشان را بنا الت که اعتقاد ریشهدار به ارزش خودمختاری \_ ماند همهٔ اعتقادهای است که اعتقاد ریشهدار به ارزش خودمختاری \_ مانند همهٔ اعتقادهای است که اعتقاد دیگر \_ بایستی به هنگام ارزیابی سعادت و رفاه آنانی که چنین اعتقادی دارند و آنرا در زندگی شان بروز می دهند به حساب آوریم، امّا این «واقعیّت زندگی» ۱۵۱ که خودمختاری در فرهنگهای لیبرالی تا ایس حد گرامی است نشان نمی دهد که به واقع هم به همان اندازه در سعادت و رفاه از هرچیز می دارند.

در حقیقت، استدلال راز زمانی بیشترین قوّت را خواهد داشت که ما این اعتقاد را به او نسبت دهیم که خودمختاری سرنوشتی تاریخی است که نیروهای تاریخی دیگری \_مثلاً مدرنیزاسیون \_ که غیرقابل مقاومت هستند آن را به ما تحمیل کرده اند. اما، هرچند درست است که فرهنگهای لیبرالی غربی عمدتاً از آرمان خودمختاری و تصوّر \_یا توهّم \_ خودآفرینی همراه با آن روح و الهام گرفته اند، اما این بدان معنا نیست که مدرنیزاسیون و خودمختاری لازم و ملزوم همدیگرند، یا پیش نیاز شکوفایی انسانی و رفاه و سعادت فردی در همه یا حتّی اکثر فرهنگهای مدرن خودمختاری است. خودمختاری، اگر اصلاً پیش نیاز شکوفایی و رفاه و سعادت باشد، فقط در فرهنگهایی پیش نیاز

<sup>1.</sup> multiculturalism

اینهاست که مانند فرهنگهای لیبرالی غربی معاصر صورتهای اجتماعی پیشاپیش آنرا تجسّم بخشید،اند و خود تقویت کنند، رفا، و سعادت هستند. این حکم که در نوشتههای میل آشکار است، و در نوشتههای راز فرضی ضمنی و تلویحی است که همهٔ جوامع مُدرن یا «متمدُن» بایستی خودمختاری را به عنوان شرط رفاه و سعادت اعضایشان ارتقا دهند که اگر حکمی صادق بود استدلال آنها را نیرومندتر می کرد – اکنون با تاریخ برخی ملتهای غیرغربی و تجربهٔ مهاجران آسیایی در جوامع لیبرال غربی ابطال شده است. تا جایی که من می فهم، فقط همین فلسفهٔ تاریخ اروپامحورانهای که می تواند در نوشتههای میل یا راز پی و بنیان محکمی برای ارج نهادن به فردیّت و خودمختاری در مقام چیزی فراتر از و سوای آرمانهایی روحبخش صورتهای فرهنگی محلّی ایجاد کند.

و باز، این فقط چنین فلسفهٔ تاریخ اروپامحورانه ای است که می تواند توضیح دهندهٔ ربط و مناسبت گسترده تری باشد که لیبرالیسمهای اخیری نظیر لیبرالیسم راولز یا رورتی برای خودشان قائل هستند. در نظریّات اخیرتر راولز، در مرحلهٔ دیویی اش، بی تردید ادّعاهای آشکارا جهانشمول نظریّات پیشین تعدیل شده اند؛ امّا چه چیزی مؤیّد و پشتوانهٔ این ادّعاست که گزارشی از عدالت که در نوشته های اخیر راولز آمده است اهمیّت و اعتباری پاینده دارد؟ راولز با تقلای بسیار تأکید میکند که لیبرالیسم او، برخلاف لیبرالیسم میل، آرمانهای اخلاقی فراگیر خودمختاری و فردیّت را در جایگاه برتر نمی نشاند؛ (۱۳۶۱ما الگویی از شخص که در نوشته های اخیر، مانند نوشته های پیشین، راولز مطرح می شود آشکارا عصارهٔ صورت فردگرایانهٔ زندگی در فرهنگهای لیبرال غربی معاصر، و خصوصاً، ایالات متّحدهٔ امریکاست. علاوه بر این، راولز فقط با توسّل به این درک و برداشت از شخص میعنی سوژهای انسانی ریشه کن شده از هر نوع وابستگی باهمادی پایه ای و تخلیه شده از هر نوع هویّت تاریخی و فرهنگی شاخص ـ است که می تواند از واقعیّت تاریخی تنوّع جهان بینی ها و مفاهیم خیر، [حقانیّت] دولت لیبرالی را نتیجه بگیرد. زیرا واقعیّت تاریخی پلورالیسم به خودی خود به نحوی بسیار طبیعی و معقول مؤید پروژه هابزی رفتن به دنبال مصالحهٔ صلحآمیز است تا اینکه مؤیّد پروژه کانتی شکل دادن به قانون اساسیی لیبرال باشد که همهٔ عاملان خودمختار بتوانند مورد تصدیق عقلانی قرارش دهند. بدون تسمهٔ نگهدارنده زیرین فلسفهٔ تاریخی دیویی وار که در آن فرض می شود صورتهای اجتماعی فردگرایانهٔ غربی و خصوصاً امریکایی سرنوشت تاریخی نوع بشر است، گزارش راولز از عدالت فقط از نظر محلّی جالب خواهد بود و نوعی بیان سیستماتیک شهودات و ادراکات از خویشتن قشر معینی در فرهنگ لیبرالی امریکایی به حساب خواهد آمد. گزارش راولز از عدالت هیچ مرجعیّتی برای هیچکس دیگر نخواهد داشت و علاقهٔ زیادی در کسان دیگر برنخواهـد انگیخت.

عین همین مطلب در مورد پروژه عمیقاً اندیشیده ریچارد رورتی برای لیبرالیسمی بیبنیاد<sup>۱</sup> هم صادق است که در آن بر امکانی بودن خویشتن، گفتمان، و باهماد لیبرالی کاملاً اذعان میشود. ۱۳۷۱ این پروژه در آثار رورتی با اندیشهٔ «اوتوپیایی پراگماتیستی» تلفیق شده است ـ یعنی «جامعهٔ جهانی همگانشمولی» که «تجسّمبخش همان نوع اوتوپیایی است که فراروایتهای<sup>۲</sup> رهایی مسیحی، روشنفکری، و مارکسیستی همه بدان ختم میشوند.» ۱۸۹۱ این تلفیق به نحوی صورت میگیرد که فقط در صورتی معنایی می یابد که نظریتهای دیویی وار \_یا میلی \_ از پیشرفت پیش فرض آن باشد که در آن میشود. در غیر این صورت، مثل پروژهٔ راولز، پروژهٔ رورتی هم ـ بپروژهٔ «جامعهٔ لیبرالی آرمانیی که هیچ هدفی جز آزادی ندارد» ۱۳۱۱ ـ فقط از این جهت

<sup>1.</sup> foundationless

<sup>2.</sup> metanarratives

جالب خواهد بود که بیانی از آرمان مشخصاً غربی، و درواقع مشخصاً امریکایے، فردگرایی خواہد بود. رورتی متوجّه است که همهٔ صورتهای ليبراليسم شالوده كرا صورتهاي فرهنكي محلي جوامع ليبرالي رابه حدّ و مقام مقتضيّات همگاني و جهاني عقل و خرد و فايده يا عدالت بالا ميبرند و چنين يروژه هاي شالوده گرايسي در فلسفه سياسي ليبرالي همگي شكست خوردهاند. در عین حال، او ادّعاهای عام و جهانی در مورد فرهنگ لیبرال امريكايي مطرح ميكند كمه فيقط بير اسباس استفادة او از فيلسفة تباريخي ديويېوار قابل دفاع است که در آن صورتهاي فرهنگي فر دگرايانه محلّي امريكايي بـهصورت نطقه و منشأ، يا نـمونة نـوعي، تـمدّني جـهاني يـا جهانشمول به تصوّر درآیند. اگر درک و برداشت دیویی وار او از پیشرفت را، که امتیازات تاریخی منحصر به فرد و بی وجهی به یک صورت فرهنگی خاص اعطا میکند، رها کنیم، آنگاه دیگر آرمانهای لیبرالی رورتی مرجعیّت یگانهای حتّى براي امريكا نخواهند داشت كه در آن فرهنگ ليبرالي اگرچه قدر تمند است، امّا \_دست کم در بیرون از نهادهای آکادمیک \_هژمونی ندارد. اگر چنین است، پس صورتهای فرهنگی لیبرالی فقط تجسّم بخش یک سبک زندگی در میان بسیار سبکهای زندگی هستند، و هیچ مرجعیّتی برای انشای شرایط همزیستی مسالمت آمیز با دیگر صورتهای زندگی ندارند.

پس وظیفهٔ فلسفهٔ سیاسی وظیفهٔ دلیل تراشانهٔ یافتن دلایل ضعیف برای آنچه باور و اعتقاد آکادمی لیبرالی بنا به غریزه است نیست، بلکه وظیفهاش قالب دادن به شرایط معقول همزیستی میان باهمادهای مختلف و سبکهای مختلف زندگی است. تنوّع و گوناگونی ارزشها که برنامهٔ فکری این وظیفه را معیّن میکند پلورالیسم کمخون نقشههای زندگی نیست که در نظریّات راولز و در لیبرالیسمی امریکایی که راولز بیان میکند مورد تسجلیل قرار میگیرد، بلکه قیاس ناپذیریها، توافق ناپذیریها، و تضادّهایی است که در جهان واقعی

<sup>1.</sup> foundationalist

میان سبکهای کلّی زندگی و درکها و مفاهیم مختلف از خیر که در زندگیهای باهمادهای تاریخی تجسّم یافتهاند یافت می شود. پروژهٔ فلسفهٔ سیاسی مابعد لیبرالیستی و پلورالیستی تئوریزه کردن این تضاد و پیجویی صلح در میان فرهنگها، باهمادها، و سبکهای زندگی متنوّع و مختلف است. همین پروژه است که به اعتقاد من جایگزین تاریخی پروژهٔ لیبرالی خواهد شد و خلف واقعی لیبرالیسم است. در این پروژهٔ پلورالیستی صورتهای زندگی لیبرالی و فرهنگهای لیبرالی از هیچ امتیاز و مزیّتی برخوردار نخواهند بود.

این نتیجه گیری اجتناب ناپذیر است که اخلاف لیبرال میل، مانند خود میل، وابستهٔ درک و مفهومی از پیشرفت هستند که تاریخ آنرا از اعتبار انداخته است. زیرا فقط فلسفهٔ تاریخی که در آن جهانی شدن ارزشهای غربی فردیّت و پیشرفت معادل پیشرفت نوع انسان تلقّی میشود می تواند پشتیبان ادّعاهای عام و جهانی لیبرالیسم در زمانی باشد که دست از پروژههای شالوده گرایانهای کشیده باشیم که زمانی متفکّران لیبرال ..متفکّرانی چون میل ـ را دلمشغول نود ساخته بود. شاید درکها و مفهومهای دیگری از پیشرفت هم ممکن باشند که ارزشهای غربی یا لیبرالیسم را در مقام برتر نمی نشانند؛ یا شاید نوینشد. به هر صورت، رد تجربی این فلسفهٔ تاریخ اروپامحورانه توسّط خود تاریخ به معنای نابودی نه تنها لیبرالیسم میل بلکه همهٔ فلسفههای سیاسی لیبرالی است. همانگونه که یکی از متفکّران بزرگ لیبرال دوران ما نوشته است:

شاید آرمان آزادی انتخاب اهداف، بی آنکه ادّعای اعتباری ابدی برای آن اهداف داشته باشیم، و پلورالیسم ارزشها که مرتبط با همین آرمان است، صرفاً ثمرهٔ اخیر تمدّن سرمایهداری رو به افول ما باشد: آرمانی که اعصار دور و جوامع بدوی آنرا نمی شناختهاند، و آرمانی که آیندگان احتمالاً با کنجکاوی و حتّی همدلی بدان خواهیند نگریست، امّا درست درکش نخواهند کرد.(۵۱ با فهم و پذیرش این حقیقت که ارزشهای لیبرالی به هیچوجه به وسیلهٔ تاریخ بیمه و تضمین نشدهاند و هیچ حقّی برای ادّعای تـجسم بـخشیدن بهمنافع دائمی نوع انسان ندارند\_اذعان خواهیم کرد که ما از اخلاف لیبرال میل نیستیم، بلکه از اخلاف و پسینیان لیبرالیسم هستیم.

یادداشتهای بعد التّحریر

 Isaiah Berlin, Four Essays on Liberty, Oxford, Clarendon Press, 1969, footnote, pp. lix-lx.

 John Stuart Mill, On Liberty and Other Essays, Oxford and New York, Oxford University Press, World' Classics, 1991, John Gray (ed.), p. 15.

۳. در میان میلپژوهان و فیلسوفان اخلاقی و سیاسی که در مورد وییراست اوّل ایـن. کتاب اظهار نظرهایی کردند نوشتههای زیر از همه مهمتر بوده است:

Fred Berger, Happiness, Justice and Freedom: The Moral and Political Philosophy of John Stuart Mill, Berkley. the University of California Press, 1984.

Larry Alexander, «Pursuing the Good-Indirectly», Ethics 95 (January 1985).

Robert W. H. Hoag, «Happiness and Freedom: Recent Work on John Stuart Mill», Philosophy and Public Affairs, 1986, vol. XV.

John Skorupski, John Stuart Mill, London and New York, Routledge, 1989.

Maurice Cowling, «Preface to the Second Edition», *Mill and Liberalism*, Second Edition, Cambridge, Cambridge University Press, 1990.

Jonathan Riley, «One Very Simple Principle», in *Utilitas*, November 1991, vol. 3, no. 1. Jonathan Riley, «Individuality, Custom and Progress», in *Utilitas*, May 1991, vol. 3, no. 2.

C. L. Ten, «Mill's Defence of Liberty», in J. S. Mill on Liberty in Focus, John Gray and G. W. Smith (eds.), London and New York, Routledge, 1991.

Wendy Donner, The Liberal Self: John Stuart Mill's Moral and Political Philosophy, Ithaca and London, Cornell University Press, 1991.

David Lyons, Rights, Welfare, and Mill's Moral Theory, Oxford and New York, Oxford University Press, 1994.

۴. مقصودم نوشته های زیر از من است:

«John Stuart Mill: the Crisis of Liberalism», in *Plato to Nato: Studies in Political Thought*, introduced by Brian Redhead, London, Penguin Books/BBC Books, 1984 and 1995.

«Indirect Utility and Fundamental Rights», and «Mill's and Other Liberalisms», in John Gray, *Liberalisms: Essays in Political Philosophy* London and New York, Routledge, 1989, chapters 8 and 12.

«Introduction», in John Stuart Mill, On Liberty and Other Essays.

«Introduction», by John Gray and G. W. Wmith, in John Gray and G. W. Smith (eds.), J. S. Mill on Liberty in Focus.

همچنین نوشته های زیر ربط نزدیکی به لیبرالیسم میلی دارند: An Epitaph for Liberalism», in John Gray, *Post-liberalism: Studies in Political Thuught*, London and New York, Routledge, 1993, chapter 16.

«A Conservative Disposition: Individualism, the Free Market and the Common Life», in John Gray, *Beyond the New Right: Markets, Government and the Common Environment*, London and New York, Routledge, 1993, chapter 2, especially pp. 51-5.

John Gray, Berlin, London, Harper Collins (Fontana Modern Masters), 1995.

John Gray, *Liberalism*, Second Edition, Milton Keynes, Open University, 1995, chapter 6 and Postscript.

«After the New Liberalism» and «From Post-liberalism to Pluralism», in John Gray, Enlightenment's Wake: Politics and Culture at the Close of the Modern Age, London and New York, Routledge, 1995, chapters 8 and 9.

 James Fitzjames Stephen, Liberty, Equality, Fraternity, Stuart Warner (ed.), Indianapolis, Liberty Fund, Liberty Classics, 1993.

مجموعهای بسیار مفید از نظر های انتقادی دربارهٔ رسالهٔ دربارهٔ آزادی میل که معاصرانش ابراز داشتهاند در کتاب زیر گردآوری شده است:

Liberty: Contemporary Responses to John Stuart Mill, Andrew Pyle (ed.), Bristol, Thoemmes Press, 1994.

 John Plamenatz, *The English Utilitarians*, Oxford, Oxford University Press, 1943, «Introduction».

7. J. Gray, Mill on Liberty: A Defence, p. 67.

۸. برخی از مشکلات پیامدگرایی غیرمستقیم به نحوی روشنکننده در نوشتهٔ زیر مورد بحث قرار گرفتهاند:

Larry Alexander, «Pursuing the Good-Indirectly», Ethics 95 (January 1985).

9. Joel Feinberg, The Moral Limits of the Criminal Law (four volumes), vol. 1, Harm to Others, Oxford. Oxford University Press, 1984.

10. J. S. Mill, *On Liberty and Other Essays, op.cit.*, p. 13. ۱۱. من در اینجا واژه «کمالجویی» را در معنایی به کار میبرم که در فلسفهٔ سالهای اخیر پیدا کرده است، و مراد از آن هرگونه نظریّهٔ اخلاقی است که هستهٔ آن مفهومی از شکوفایی انسانی است. کلاً همین اندیشه، که در آن خیر انسانها را اقتضانات طبیعت یا طبیعتهایشان معیّن میکند، موضوع بهترین پژوهش موجود در زمینهٔ این نوع نظریّهٔ اخلاقی قرار گرفته است:

Thomas Harka, Perfectionism, Oxford and New York, Oxford University Press, 1993.

- 12. J. Gray, Mill on Liberry: A Defence, p. 89.
- 13. Ibid. , p. 89.
- 14. Ibid., p. 89.

ال. برای اطّلاع از بحثی مخالف و ابتکاری امّا اقناع نکننده، رجوع کنید به: Roderick T. Long, «Mill's Higher Pleasures and the Choice of Character», in *Utilitas*, November 1992, vol. 3, no. 2, especially pp. 234-7.

16. I. Berlin, «John Stuart Mill and the Ends of Life», in *Four Essays on Liberty*. ۱۷. برای اطّلاع از بحث مفیدی دربارهٔ این جنبه از رفاه و سعادت بشری رجوع کنید به: James Griffin, *Well-being: its Meaning, Measurement and Moral Importance*, Oxford, Clarendon Press, 1986, chapter II.

18. John Gray, Mill on Liberty: A Defence, p. 120.

- 19. Ibid., p. 120.
- 20. Ibid., p. 120.
- 21. Ibid., pp. 126-7.
- 22. Ibid., p. 127.

۲۳. برای اطَّلاع از بحث مفصَّلتر و سیستماتیکتری در مورد استدلال برلین رجوع کنید به: J. Gray, *Berlin, op.cit* 

- 24. J. Gray, Mill on Liberty: A Defence, p. 122.
- 25. Ibid., p. 89.
- 26. J. S. Mill, On Liberty and Other Essays, p. 117.

 See John Rawls, A Theory of Justice, Oxford, Oxford University Press, 1972, and Political Liberalism, New York, Colombia University Press, 1993.

مثالهای دیگر از این شیوه توجیهکننده در فلسفهٔ سیاسی لیبرالی اخیر را، که در آن نگرش شهودی بهاخلاق با صحّه گذاردن غیرانتقادی بر هنجارها و ارزشهای لیبرالیسم امریکایی تزویج شده است، در آثار زیر یافت میشود:

Ronald Dworkin. *Taking Rights Seriously*, London, Duckworth, 1972. Ronald Dworkin. *A Matter of Principle*, Oxford, Oxford University Press, 1985. Ronald Dworkin, *Law's Empire*. London and New York, Fontana, 1991. Ronald Dworkin. *Life's Empire*, London and New York, 1994.

- B Ackerman, Justice and the Liberal State, New Haven, Yale University Press, 1980.
- R. Nozick. Anarchy, State and Utopia. Oxford, Blackwell, 1974.
  - 28. J. S. Mill, On Liberty and Other Essays, p. 15.
  - 29. Ibid , p. 80.
  - 30 Ibid., p. 223.

I. Berlin, Four Essays on Liberty.

I. Berlin, The Crooked Timber of Humanity, London, John Nurray, 1990.

Claud J. Galipcau, Isaiah Berlin's Liberalism, Oxford, Clarendon Press, 1994.

برای اطَّلاع از بحثی روشنگر دربارهٔ اخلاق که ربط زیادی به دیدگاههای برلین دارد رجوع کنید به:

Charles Taylor, «A most peculiar institution», in J. G. J. Altham (ed.), World, Mind, and Ethics: Essays on Ethical Philosophy of Bernard Williams, Cambridge, Cambridge University Press, 1995.

J. Gray, Berlin, op.cit.

برای اطَّلاع از عقاید و آرای جوزف راز خصوصاً بهکتابهای زیر رجوع کنید: Joseph Raz, *The Morality of Freedom*, Oxford, Clarendon Press, 1986.

Joseph Raz, Ethics in the Public Domain, Oxford, Clarendon Press, 1994.

آثار راز در کتابهای زیر مورد بحث قرار گرفته است: S. Mulhall and A. Swift, *Liberals and Commanitarians*, Blackwell, Oxford and Cambridge, USA, 1992, chapter 8.

J. Gray, Enlightenment Wake, chapter 6.

L. Crocker, Positive Freedom, The Hague, Martinus Nijhoff, 1980.

John Christman (ed.), *The Inner Citadel: Essays on Individual Autonomy*, Oxford and New York, Oxford University Press, 1989.

Richard Lindley, Autonomy, London, Macmillan, 1986.

Lawrence Haworth, Autonomy: An Essay in Philosophical Psychology and Ethics, New Haven, Yale University Press, 1986.

S. I. Benn. A Theory of Freedom, Cambridge, Cambridge University Press, 1989. David Miller (ed.), Liberry, Oxford, Oxford University Press, 1991.

برای اطلاع از بحثی دربارهٔ اینکه آزادی منفی، و نبه خودمختاری، ارزش محوری در لیبرالیسم است رجوع کنید به:

Hillel Steiner, An Essay on Rights. Oxford and Cambridge, USA, Blackwell, especially chapters 2 and 8.

33. I. Berlin, «The Pursuit of the Ideal» in Crooked Timber of Humanity.

34. J. Raz, The Morality of Freedom.

35. I. Berlin, «John Stuart Mill and the Ends of Life», in Four Essay on Liberty.

36. Richard Rorty, Contingency, Irony and Solidarity, Cambridge, Cambridge University Press, 1989.

۲۷. من در کتاب بولین خود در فصل ششم استدلال کردهام که برلین ضرور تاً از استنتاج. اخلاق سیاسی لیبرالی از نظریَهٔ اخلاقی پلورالیستی ارزشی توفیقی نمی یابد.

38. J. Raz, Ethics in the Public Domain, p. 105.

39. J. Raz, The Morality of Freedom, pp. 369-70.

40. Ibid., p. 394.

41. J. Raz, Ethics in the Public Domain, p. 105.

42. J. Raz, «Facing Up: a Reply», University of California Law Review, vol. 62, March-May 1989.

 B. Parekh, «Superior People: the Narrowness of Liberalism from Mill to Rawls», in *Times Literary Supplement*, 25 February, 1994, p. 12.

44. J. Raz, Ethics in the Public Domain, chapter 7, p. 167 et seq.

45. J. Raz, The Morality of Freedom, p. 394.

46. J. Rawls, Political Liberalism, p. 78.

47. R. Rorty, Contingency, Irony and Solidarity.

48. R. Rorty, *Objectivity, Relativism and Truth: Philosphical Papers*, vol. 1, Cambridge, Cambridge University Press, 1991, p. 209.

49. R. Rorty, Contingency, Irony and Solidarity, p. 60.

50. I. Berlin, Four Essays on Liberty, p. 172.

ضميمه

## نقد پلورالیستی جان گری بر لیبرالیسم نوشته جورج کراودر نرجمهٔ خشایار دیهیمی

خلاصه: جان گری مدّعی است که هپلورالیسم ارزشی یا تکثّر و توافق ناپذیری ارزشهای پایه ای هر گونه کوششی برای دفاع معقول و استدلالی از اولویّت لیبرالیسم (یا هر اید تولوژی دیگری) را بر رقیبانش از ریشه سست میکند. او میگوید ارزشهای توافق ناپذیر نمی تواتند به نحوی عقلانی رده بندی شوند، مگر در موارد خاص، با اینهمه لیبرالیسم ظاهراً مدافع ترفیع و ترویج برخی ارزشهای خاص، و نه ارزشهای دیگر، به طور کلّی است. بحث من این است که نقد گری در برابر برخی توجیهات سنتی سیاستهای لیبرالی قوّت و قدرت دارد، امآ او در نافذ بودن این نقد در مورد دیگر صورتهای اغیر تر زندگی در میان صورتهای دیگر است که نمی تواند هیچ ادعای تفوّق بر آنها داشته باشد. زندگی در میان صورتهای دیگر است که نمی تواند هیچ ادعای تفوّق بر آنها داشته باشد. ارزشها به معنای توافق ناپذیری مطلق صورتهای زندگی، نظیر آنچه در فرهنگهای لیبرالی و نیرلیبرالی هست. نیست. پلورالیسم ارزشی نه تنها به هیچ وجه با دفاع معقول و استدلالی از نیرلیس منازگار نیست. بلکه خود می تواند بنیادی عقلانی برای لیبرالیسم فراهم آورد.

برخی از نافذترین نقدها بر جریان اصلی نظریّهٔ سیاسی لیبرال معاصر را میتوان در آثار جان گری یافت.۱۱۱ در نظر گری، استدلالات پایهای استاندارد در دفاع از لیبرالیسم همگی همان نقص پایهای را دارند: همهٔ آنها میخواهند نشان دهند که خرد عامً و بیطرفانهای را میتوان مستند رجحان بخشیدن به مجموعهٔ نسبتاً کوچکی از خیرهای بشری بر سایر خیرها قرار داد. امّاگری معتقد است پلورالیسم ارزشی، یعنی این اندیشه که پایه ای ترین خیرهای بشری متکثّر و توافق ناپذیرند و در نتیجه زمانی که در تضاد قرار می گیرند ما ناچار از دست زدن به انتخابهای دشواری میان آنها می شویم، ایس سودا را عقیم می گذارد. از شوخیها و عجایب روزگار اینکه مروّج اصلی اندیشهٔ پلورالیسم ارزشی، مرحوم آیزایا برلین، خود از مدافعان صریح و بی پردهٔ لیبرالیسم بود. ۲۱۱ ما در عین اینکه برلین معتقد بود پلورالیسم و لیبرالیسم با هم سازگارند و حتّی پیوندی طبیعی دارند، گری می گوید که پلورالیسم ارزشی همهٔ کوششهای معمول برای فراهم آوردن بنیادی عقلانی برای لیبرالیسم را نقش بر آب می کند. علّتش این است که اگر ارزشها متکثّر و توافق ناپذیر باشند، پس رده بندی لیبرالی ارزشها فقط یک نوع رده بندی ممکن در میان رده بندیهای دیگر است، و عقلانی تر از شقوق دیگر نیست.

درواقع این ردهبندی در پایه و اساس غیرعقلانی است، و صرفاً بیانگر مجموعهٔ ممکن به امکان خاصّی از ترجیحات، پیشداوریها، و سنّتهای محلّی و موقّتی است.

آیا همانگونه که گری فرض میکند پلورالیسم ارزشی بایستی بناچار منجر به رد کلّی استدلال لیبرالی شود؟ این سؤال به دو جهت سؤال بسیار مهمّی است. نخست، جدا از کسانی که به تبعیّت از برلین فرضشان بر این است که می توان دست به دفاعی پلورالیستی از لیبرالیسم زد، بسیاری از فیلسوفان سیاسی معاصر ممکن است خود را با روایتی از پلورالیسم ارزشی و لیبرالیسم، هر دو، همدل بیابند. اگر استدلال گری درست باشد، آنگاه طیف وسیعی از اینگونه فیلسوفان خود را ناچار خواهند دید در پذیرش یکی از ایس دو، پلورالیسم ارزشی و لیبرالیسم، یا هر دو، تجدید نظر کنند. ثانیا، اگر استدلال گری درست باشد، این استدلال نه تنها فلسفهٔ سیاسی لیبرالی را هدف قرار خواهد داد، بلکه به کل فلسفهٔ سیاسی با نقش ستّتی هنجارینی که برای آن تصور می شود که جستجویی است برای یافتن دلایلی است که بتواند ترتیبات سیاسی خاصّی را مطلوبتر از دیگر ترتیبات سیاسی قلمداد کند لطمه خواهد زد. در کلّ، تردیدگری در امکان ردهبندی عقلانی ارزشها به حدّ چالشی جدّی با چشماندازهای استدلال سیاسی عقلانی می رسد.

در بحث من دربارهٔ نظریّات گری صدق و درستی روایتی از پلورالیسم ارزشی فرض گرفته خواهد شد، و کانون توجّه در آن تضاد ادّعایی میان پلورالیسم و لیبرالیسم خواهد بود.۱۳۱من استدلال خواهم کرد که در عین اینکه نقد گری قوّت و نیرویی در برابر استدلالهای ستّی تر دارد، در نافذ بودن آن علیه انواع دیگر توجیهات لیبرالی به راه اغراق رفته است. خصوصاً این نظر گری دربارهٔ لیبرالیسم، که آنرا صرفاً یک صورت زندگی در میان صورتهای دیگر میداند، که هیچ مدّعای عقلانی برای تفوّقش بر آنها ندارد، مبتنی بر نظیر آنچه در فرهنگهای لیبرالی و غیرلیبرای مطلق صورتهای زندگی، نظیر آنچه در فرهنگهای لیبرالی و غیرلیبرالی هست، نیست. پلورالیسم ارزشی با طیف بسیار گستردهای از استدلالهای عقلانی در دفاع از لیبرالیسم سازگار است، طیفی بسیار گسترده را از آنچه گری روا میدارد. من در پیایان طرح است، طیفی بسیار گسترده ای از آنچه گری روا میدارد. من در پیایان طرح است، طیفی بسیار گسترده را از آنچه گری روا میدارد. من در پیایان طرح ارزشی خواهد بود.

## نقدگری

نقطهای که گری برای شروع برگزیده است گزارش برلین از پلورالیسم ارزشی در مقالهٔ مشهور ددو مفهوم از آزادی: است. طبق گفتهٔ برلین، مجموعهای از خیرهای انسانی پایهای و عینی، یعنی مجموعهای از هدفها، هست که همهٔ انسانها در پیاش هستند، هرچند با توصیفات و تفاسیر گوناگون و با تقدّم و تأخّرهای متفاوت در فرهنگهای متفاوت. امّا با آنکه خیرهای انسانیِ پایهای عینی هستند، اساساً واحد و هماهنگ نیستند، بلکه متکثر و بالقوّه ناسازگارند. در نتیجه «امکان تضاد \_ و امکان تراژدی \_ را هرگز نمی توان بکلّی از زندگی بشر، چه شخصی و چه اجتماعی، حذف کرد»، زیرا «هدفهای انسانها بسیارند، و همهٔ آنها هم در اساس با همدیگر سازگار نیستند».(۲) در واقع، اهداف انسانی نه تنها بالقوّه ناسازگارند، بلکه «توافق ناپذیر» هستند: آنها را نمی توان با یک معیار مشترک سنجید؛ و هر کدام معیار سنجش خودشان هستند. همین امر سبب می شود تضاد میان ارزشها حالت تراژیک پیداکند. «ما با انتخابهایی میان اهداف به یکسان غایی و مدّعاهای به یکسان مطلق مواجهیم که تحقق بخشیدن به برخی از آنها لزوماً و بناگزیر با فدا کردن بقیّه زده می شود، دیگر معیار جامعی نخواهد بود که به کمک آن بتوانیم بگوییم که خسران وارده کلاً با نفع به دستآمده جبران شده است. منافع به دستآمده و زدسرانها، هر دو، «غایی»اند.

جون همهٔ ارزشهای پایهای مطلق و خودبنیاد هستند و هیچیک را نمی توان به دیگری برگرداند و برحسب دیگری تعبیر کرد. این سؤال پیش می آید که آیا انتخاب میان خیرهای متکثر می تواند عقلانی باشد یا نه، و اگر می تواند بر چه پایهای می تواند عقلانی باشد. شاید به نظر چنین بیاید که در انتخاب میان ارزشهای توافق ناپذیر، انتخاب یکی همانقدر مدلّل است که انتخاب دیگری: هر ارزشی مجموعهٔ خاص دلایل خود را تولید می کند، و ارزش برتری نیست که بتوان از آن دلایل جامع و شاملی بیرون کشید. پس همکن است به نظر بیاید که انتخابهای میان توافق ناپذیرها انتخابهای ورادیکالی، هستند که اساسشان عقل و منطق نیست بلکه تمایلات غیرعقلانی یا دلسپردگی به این ارزش و نه آن ارزش دیگر است. این ممکن است به نظر پیام دو و مفهوم از آزادی، باشد که در آن برلین تأکید میکند که تکثر ارزشها محدودیّت بزرگی را برای توانایی خرد بشری در راه برساختن نظام جامع و هماهنگی از اخلاق و سیاست ایجاد می کند. ۱۶۱ مهمترین نکته ای که برلین در اخلاق سیاسی می خواهد خاطرنشان کند این است که باید نسبت به تأمّلات اوتوپیایی هشیار باشیم ــ تأمّلاتی که بر اساس آنها تـجدید سازمان عقلانی سرانجام ما را به جامعهٔ انسانی کاملی خواهد رساند که در آن همهٔ خیرهای اصلی با هم و به صورتی هماهنگ متحقّق خواهند شد. پلورالیسم ارزشی نشان می دهد که چرا چنین اوتوپیانیسمی هم بی حاصل و هم خطرناک است. اما پلورالیسم ارزشی در دستان برلین پیام مثبتی هم دارد، و آن این است که سیاست مطلوب عـمدتاً لیبرالی است. زیرا، اگر نیاز به انتخاب میان توافق ناپذیرها داز خصلتهای گریزناپذیر وضع بشری، است، پس ما باید بر ارزش آزادی انتخاب تأکید کنیم، آزادیی که بهتر از همه با وجود نهادهای لیبرالی تحقّق می یابد. ۱۷

گری از این تحلیل الهام میگیرد تا به رد امکان توجیه عقلانی نه تنها اید نولوژی او توپیایی بلکه هر اید نولوژی و از جمله اید نولوژی لیبرالی برسد. گری می گوید منطق دیدگاه برلین بسیار ویرانگر تر از آنی است که خودش بدان پی برده است یا بدان اذعان دارد. ۸۱ در نظر گری، پلورالیسم برلینی «ضربهای مرگبار» بر کل «پروژه نهضت روشنفکری» وارد می آورد، پروژهای که بر اساس آن خرد عام و بیطرفانهای ترتیبات سیاسی و اجتماعی آرمانی برای نوع بشر را معلوم خواهد کرد. سقوط پروژه نهضت روشنفکری نه فقط سقوط آموزه های آشکارا او توپیایی مثل مارکسیسم در انواع مختلفش است، بلکه سقوط لیبرالیسم هم با ادّعای سنّتی جهانشمول بودنش است. بنابراین در نهایت باید خود لیبرالیسم هم با ادّعای سنّتی جهانشمول بودنش است. بنابراین در نهایت باید نیگری بدانیم که حقیقت سخت پلورالیسم معاصر) را آرمان او توپیایی اگر ارزشهای توافق ناپذیر «با هیچ معیار عقلانی قابل قیاس نیستند» (۱۰ پراه هیچ دلیل موجهی برای برتری دادن به هیچ ارزش، یا مجموعهای از ارزشها، بر ارزش یا مجموعهٔ دیگری از ارزشها نداریم. در نتیجه، ما هیچ دلیل موجهی برای برتری دادن و ترجیح خیرهای ویژه مشخّص کننده لیبرالیسم نداریم: خیرهایی مانند تساهل، خودمختاری، عدالت بیطرفانه. «در مواردی که ارزشهای لیبرالی با سایر ارزشهایی که وجودشان بستگی به ساختارهای میگیرند، و در مواردی که این ارزشها حقیقتاً توافق ناپذیرند، اگر پلورالیسم حقیقت داشته باشد، هیچ برهانی دال بر ارجحیّت عام ارزشهای لیبرالی نمی توان آورد». [۱۰ ] با وجود پلورالیسم ارزشی، نمی توان برای مجموعهٔ مشخّص خیرهای لیبرالی بنیاد عقلانی قانع کننده تری از هر مجموعهٔ مشخّص دیگر خیرها قائل شد.

گری این نقد را بر همهٔ صورتهای نظریهٔ لیبرالی که هدفشان نشان دادن برتری لیبرالیسم بر سایر صورتهای فرهنگی و سیاسی است اعمال میکند. ايىن نـقد نـەتنها نـظريّەهاي قـديمي حـقوق طبيعي، قـرارداد اجـتماعي، و فایده گرایی را هدف قرار می دهد، بلکه نظریّه های معاصر «بیطرفی» را هم، از نوعي كه جان راولز و رونالد دووركين مطرح كردهاند، آماج قرار مي دهد. «همهٔ ليبراليسمهاي حاكم و مسلَّط زمانة ما، چه روايتي از ليبراليسم هابزي يا لاكي باشند، چه روايتي از ليبراليسم كانتي يا ميلي، در بطن خود درک و مفهومي از انتخاب عقلاني دارند كه پلوراليسم ارزشي برلين متزلزلش ميكند، (١١) گري بر این دفاع راولزی پیشی میجوید که لیبرالیسم نظریّهٔ «حقّ، است و نه «خیر»، لیبرالیسم کمتر نظریّهٔ «غلیظی» در این مورد است که کدام سبک زندگی براي انسان بهتر است، بلكه قالب و چارچوبي خنثي يا «رقيق» از حقوق است که در محدودهٔ آن افراد می توانند درکها و مفهومهای متفاوت خود از خیر را دنبال کنند ۱۲۱، ممکن است گمان شود که لیبرالیسم از ردهبندی خیرهای توافقنايذير يرهيز ميكند، زيرا از داوري دربارة أنجه كـلاً خـير است يـرهيز دارد. این بیطر فی ادّعایی یا مفروض را گری با استفاده از این استدلال جو زف راز به کناري مي زند که حقوق هرگز نمي توانند بنيان واقعي فلسفهاي سياسي

باشند، بلکه بايستي همواره بر درک و مفهومي بنياديتر از منافع يا رفاه و سعادت انساني استوار باشند. بـ عـبارت ديگـر حـقوق پـيش.فرض خـيرها هستند. بيطرفي ليبرالي درواقع فقط نقابي است كه بر چهرهٔ صورت اساسي ليبراليي از زندگي كشيده شده است كه مبتني بر خير اعلاي آزادي شخصي يا خودمختاري است. گري همچنين خاطرنشان ميکند که چارچوب ليبرالي خود در معرض بروز تضادهای درونی میان حقوق و آزادیهای مختلف است ـ مثلاً میان حقوق یا آزادیهای مثبت و منفی. گری نتیجه میگیرد: اليبراليسم را نمي توان بكلّي از آن انتخابهاي راديكالي جدا كرد و محفوظ داشت که حقیقت پلورالیسم ارزشی بر ما تحمیل میکند. بـه عکس، تـضادً ارزشي ميان توافق نايذير ها ممكن است دقيقاً در دل خود ليبراليسم بروز کند...، یعنی در درون خود اندیشهٔ آزادی ۱۳٫۱ همچنین این استدلال برلین که م، توان از خود توافق نابذیری ارزشها برتری و اولویّت ارزش لیبرالی آزادی انتخاب را نتیجه گرفت کمکی به هدف عام گرایانه و فراگیر لیبرالی نمیکند. ضرورت دست زدن به انتخاب رادیکال در میان خیرهای متکثّر ممکن است گريزنايذير باشد، امّا چنين وضعي آنرا ارزشمند نمي کند. دحتّي در مواردي که انتخاب بدين ترتيب در شكل گيري هو يتهاي فرهنگي جنبهٔ محوري و رادیکال دارد، هیچ نتیجهای از آن در مورد ارزش فعالیّت انتخاب نسی توان گرفت. در موارد بسیار، صورتهایی از زندگی که بدین ترتیب انتخاب مي شوند، صورتهايي هستند كه در آنها اهميّت خاصّي به عمل دست زدن به انتخاب داده نمی شو دا ۱۴

این بدان معنا نیست که پلورالیستهای ارزشی بایستی بکلّی از خرد یا لیبرالیسم چشم بپوشند، بلکه به این معناست که پلورالیستهای پیگیر بایستی از هر کوششی برای ارائه توجیهی عقلانی برای برتری لیبرالی طبق سنّت نهضت روشنفکری دست بردارند. هآنچه از حقیقت پلورالیسم نتیجه می شود این است که نهادهای لیبرالی نمی توانند هیچ اقتدار و مرجعیّت عامی داشته باشند»۱۱۹ گری فکر میکند بلورالیسم ارزشی جایی برای «لیبرالیسم آگونیستی» باقی میگذارد، یعنی جایی برای دلسپردگی به خیرهایی لیبرالی که درک از آن آشکارا «صورتی از زندگی در میان صورتهای بسیار است که هیچ بنیادی در طبیعت بشر یا تاریخ نوع بشر به طور کلّی ندارد»۱۹۱۱ «لیبرالیسم نه بنیاد و شالودهای دارد و نه نیازمند بنیاد و شالودهای است. در واقع باید گفت بهترین درکی که از لیبرالیسم میتوانیم داشته باشیم این است که آنرا همچون صورت خاصی از زندگی در نظر بگیریم که مردمانی که شناخت و درک خاصی از خود دارند بر وفق آن عمل میکنند و در آن دست زدن به انتخاب بی هیچ مانع و رادع فعالیّتی اساسی و کانونی است»

این درک از لیبرالیسم برای نظریّه پرداز لیبرال چه چیزی برجای میگذارد؟ النجه براي ما برجاي مي ماند ميراث تاريخي جامعة مدنى ليبرال است... وظيفه نظريه يرداز مابعد ليبرالي روشن كردن صورتهايي از همكاري مدنى است که عمیقترین عناصر میراث تاریخی ما هستند ۱۱۸۱٬ نظریه پرداز باید «انتزاعات حاکم عصر را از سلطهٔ جاری آنها بیرون براند» و درعوض به دنبال اپرده برداشتن از تبارشناسی یا باستانشناسی صورتهای فعلی زندگی ما و فهم آنها در مقام آفرید.هایی تاریخی باشد، (۱۹۱ به عبارت دیگر، وظیفهٔ نظريم يرداز ليبرال صرفاً ساختن و يرداختن محتويّات و تاريخ فرهنگهاي ليبرالي موجود است ١٢٠١ آن نقش سنّتي نظريّه پرداز كه توجيه يا ترويج هنجارهای لیبرالی بود تقلیل می یابد و تقریباً محو می شود. استدلال عقلانی در دفاع از ليبراليسم نهتنها زمينه و بسترش محدود مي شود، بـلكه فـقط در کوچکترین زمینه و بستر، یعنی جایی که نهادهای لیبرالی از پیش وجود دارند و پذیرفته شداند، می تواند معیّن و قطعی بـاشد. فـقط در مـورد جـوامـعی می توان تفوق و برتری رژیمهای لیبرالی را بر سایر رژیمها نشان داد که پیشتر ليبراليسم در آنها پياده شده باشد؛ در هر زمينه و بستر وسيعتري، ليبراليسم صرفاً یک صورت مشروع از زندگی در میان صورتهای دیگر است.

آيا ما واقعاً بايد از دفاع عقلاني از ليبراليسم چنين كامل صرف نظر كنيم؟ اگر چنین باشد، می توانیم بپرسیم این خودداری تازه از توجیه کردن چگونه به ما کمک میکند تا درگیر یکی دیگر از مضامین اصلی بحث گری، یعنی واقعیتهای سیاسی اجهان واقعی، شویم؟ یکی از نقدهای مکرّر گری بر سنّت بيطر في آغاز شده با راولز اين است كه اين سنّت «كاري جز اين نكر ده است كه تعصبات و پیشداوریهای طبقهٔ آکادمیک انگلیسی۔امریکایی را که درکی از زندگی سیاسی در عصر ماندارد بیان کرده است، عصری که اخاص گرایتهای دوباره زاده شده، مذاهب مبارزهجو، و قومیّتهای احیاشده بر آن مسلّطند،۲۱۱ گری دلیلی دارد که راولز و دیگر بیطر فی گرایان را از این جهت به باد انتقاد میگیرد که نتایجی را که گرفتهاند بر اساس پایهٔ فرهنگی بسیار کوچکی بوده است. مفروضات راولز درواقع \_و اکنون آشکارا\_مغروضات «دموکراسیهای قانونخواه، نظير ايالات متّحدة و بريتانيا هستند، و ليبراليسم راولز در ايـن صورت آشکارا معطوف به بستر و زمینهٔ خیاص و «سیاسی» بُرد انتقادی محدودي دارد ٢٢١ اما در عين اينكه به نظر نمي رسد ايس نقد بر راولز نقد مستدلّ مبتنی بر درک از ۱جهان واقعی، باشد، این نکته و نقد با نیروی بسیار بیشتری به خود گری برمیگردد. از دیدگاه مورد پذیرش گری، لیبرالها چه دارند که دربارهٔ جهان واقعی شووینیسم قومی، ملّی، و مذهبی بگویند؟ آنها فقط می توانند خبر بدهند که آنها و عدّمای دیگر در واقع عضو جامعهای لیبرال هستند، و گزارشی از معنای این جامعه و چگونگی پیدایش تاریخی آن بدهند. امًا این چه ربطی به آنهایی خواهد داشت که لیبرال نیستند، و بنابراین چگونه ليبرالها در مقام ليبرال درگير سياست جهان واقعي فراسوي مرزهاي فرهنگهای لیبرالی محلّی خواهند شد؟

**قیاس،ناپذیری** شمار اندکی از لیبرالها ممکن است با خرسندی نتیجههایی را که گری گرفته است بپذیرند، امّا آیا می توان بحث را از منظر پلورالیسم ارزشی آغاز کرد و به چنین نتیجه هایی نرسید؟ من سه جزء اصلی از استد لالات گری را در کانون توجّه قرار خواهم داد: نخست، تفسیر او از «توافق ناپذیری» در بطن پلورالیسم ارزشی؛ دوّم، نظر او در مورد «زمینه ها و بسترها» یی که در آنها دفاع از لیبرالیسم می تواند با پلورالیسم ارزشی سازگار باشد؛ سوّم، این ادّعای او که پلورالیسم ارزشی متضمّن توافق ناپذیری نه تنها خیرهای انسانی پایه ای، بلکه به همان درجه و میزان، متضمّن توافق ناپذیری صورتهای زندگی است.

پس، نخست جنبهٔ افراطی موضع گری را می توان قابل پیگیری تا رسیدن به تفسیری فوقالعاده قوی از پلورالیسم ارزشی دانست که متکی بر درک و مفهومی فوقالعاده قوی از توافق نایذیری است ۱۳۳ از توافق نایذیری می توان هم تفاسیر قوی و هم تفاسیر ضعیفتری داشت، که درک قویتر یا ضعیفتر ما از محدوديتهايي هم كه پلوراليسم براي استدلال عقلاني ايجاد ميكند بستكي بدان خواهد داشت. «توافق نایذیری» را در معنای قویتر ش می توان به معنای كَلاً «قياس نايذير» كرفت. اكر خيرهاي توافق نايذير را نتوان حتّى قياس كرد، آنگاه ما هیچ بنیان عقلانی برای ردهبندی خیرها در هیچ شرایطی نخواهیم داشت. نتيجه اين مي شود كه هرگز بنياني عقلاني براي ترجيح ارزشهاي ليبرالي بر دلبستگيهاي رقيب نخواهيم داشت. اين درک از توافقنايذيري را می توان در تقابل با تفسیری ضعیف تر از آن قرار داد که طبق آن خیرهای توافقناپذیر را نمی توان در انتزاع و تجرید با معیاری مشترک سنجید، امّا در بستر و زمینهای خاص می توان به شکلی کلّی و تقریبی آنها را با هم قیاس کرد و سنجيد. دليل ندارد «شناخت» را بالاتر از «بازآفريني» در انتزاع (يعني در همهٔ موارد) قرار دهيم، امّا من دليل كافي دارم كه مثلاً اين تعطيلات آخر هفته را بهکتابخانه بروم و نه به ساحل دریا. همگام و سازگار با این نظر، می توان از ارزشها هم، باز در بستر و فرضیهٔ خاص، ردمیندیی به دست داد که به هر صورت عقلاني باشد، هرچند نه آلگوريتمي ١٣٢ حتى اگرچه نمي توان نشان

داد که خیرهای خاص لیبرالیسم را باید در همهٔ شرایط ترجیح داد، باز عقلانی است که در بستر و زمینهٔ خاصی این خیرها را مرجّح بداریم. همگام و سازگار با پلورالیسم ارزشی، می توان توجیهی معطوف به بستر و زمینهٔ خاص برای لیبرالیسم فراهم آورد.

اینکه گری نظر قویتر یا ضعیفتر را در مورد توافق ناپذیری قبول دارد روشن نیست: نوشته های او در این مورد دو پهلو هستند، و حاوی گواهیها و مستنداتی برای هر دو موضعند. در بیشتر موارد به نظر می رسد او دیدگاه قویتر «قیاس ناپذیری» را اختیار کرده است و رد کلّی استدلال عقلانی را که با آن توأم است پذیرفته است. بنابراین او «توافق ناپذیر» را «غیر قابل قیاس با هر گونه معیار عقلانی» معنا می کند و آشکارا روایتهای «کمتر رادیکال» پلورالیسم ارزشی را رد می کند – روایتهایی که «می پذیرند خیرهای زندگی انسانی بسیارند... امّا منکر قیاس ناپذیری عقلانی آنها می شوند» ۱۲۵۱

تا آنجایی که گری این خط قویتر را دنبال میکند، استدلال او در معرض دو ایراد جدّی است. نخست، تفسیر «قیاس ناپذیری» قویتر از آن است که بتواند واقعگرایانه باشد. اگر ارزشها واقعاً قیاس ناپذیر بودند، آنگاه دیگر امکان سنجش عقلانی آنها با همدیگر در موارد خاص هم مثل سنجش آنها در انتزاع ناممکن می بود. حال آنکه این نوع ردهبندی در موارد خاص ظاهراً بخشی از تجربهٔ اخلاقی عملی ماست، مثل زمانی که دلیل کافی داریم که مثلاً تعطیلات آخر هفته را به کتابخانه برویم نه به مساحل دریا. ثانیاً، قرانت قویتر از توافق ناپذیری با یکی از ویژگیهای برجستهٔ نگاه خود گری، یعنی تأکید او بر اقتدار اخلاقی فرهنگهای خاص یا صورتهای خاص زندگی ناسازگار است. در نظر گری فرهنگهای خاص یا صورتهای خاص زندگی ناسازگار است. متکثر مخترم شمرد: «آنچه در نهایت و ذاتاً ارزشمند است صورتهای زندگی یا فعالیّت است... همینها هستند که در اصل و در نهایت ارزشمندند و نه زندگیهای فردی که مثالهای موردی همینها هستند کاه در است و زندگی اخلاقی پلورالیسم ارزشی این است که همهٔ فرهنگهای انسانی موجود و قابل دوام به یکسان اقتدار و مرجعیّت دارند، از جمله فرهنگهای غیرلیبرالی. امّا اگر ارزشها آنچنان قویاً توافق ناپذیر بودند که ما هرگز نمی توانستیم دست به انتخابهای عقلانی میان آنها بزنیم. آنگاه همهٔ داوریهای ارزشی خصلت ترجیحات دلبخواهی رادیکال را می داشتند، و فرهنگها، در مقام الگوهای خاص ارزشیابی، دیگر چیزی نمی بودند جز الگوهای دلبخواهی ترجیح از همان دست. چنین تصویری به نظر نمی رسد مؤید وزنی اخلاقی باشد که گری می خواهد به ادعاهای سنّت فرهنگی بدهد ۱۹۲۱ (بعداً من بحث و استدلال خواهم کرد که تأکید گری بر ارزش صورتهای زندگی به هر حال از منظر پلورالیسم ارزشی قابل تردید و پرسش است.)

بدین ترتیب تفسیر قویتر گری از توافق ناپذیری او را در دام گرفتاریها و مشکلاتی می اندازد. اما او در عین حال تفسیر معتدلتر و ملایمتری هم از توافق ناپذیری به دست می دهد: «پلورالیسم ارزشی نمی گوید که در شرایط خاص دلایل موجّهی برای ترجیح یک ارزش، یا مجموعه ای به هم پیوسته از ارزشها، وجود ندارد؛ همچنین، پلورالیسم ارزشی منکر این نیست که ممکن است دلایل موجّهی در دوره و شرایط تاریخی خاصّی برای ترجیح رژیمی بر رژیم دیگر وجود داشته باشد، و وجود هم دارد» (۲۱ در اینجا درک و فهم گری از توافق ناپذیری با ردهبندی عقلانی در موارد خاص، و در نتیجه با امکان عرضهٔ دفاعی خاص گرایانه از لیبرالیسم طبق اصول سازگار است. به نظر می رسد این نظر او نظر بهتر و قابل قبولتری باشد. اما با توجّه به این فهم معتدل و می رسد که عملاً همهٔ انواع مدافعات لیبرالی ناپذیرفتنی و غیر منطقی هستند؟

**زمینه و بستر** سازگار و هماهنگ با این تفسیر معتدل و ملایم از توافق ناپذیری، می توان این استدلال را ممکن دانست که رژیمهای لیبرالی بایستی در زمینه و بستری خاص بر رژیمهای دیگر ترجیح داد. شوند. مثالی از این نوع دفاعیّات معطوف به بستر و زمینه استدلال بنژامن کونستان است که در شرایط فرهنگ تجاری مُدرن، که در آن دلیستگی اصلی افراد در زندگی بخت و اقبال فر دیشان در بازار است، آزادی جمعی جمهو ریخو اهانهٔ باستانیان دیگر یک امکان نیست، و آزادی لیبرالی مدرنها یگانه چشمانداز واقعگراییانه است۱۳۹ به نظر میرسد گری در اصل و اساس این نوع استدلال را روا میدانید: ادر شرايط تاريخي ما، ممكن است اين مطلب حقيقت داشته باشد كه بيشترين بخت برای رسیدن به حدّاقل استلزامات اخلاقی عام با نهادهای لیبرالی است که فراهم می آید؛ و اگر چنین باشد، همین خود استدلال خوبی برای دفاع از ليبراليسم است١٠١٤ امّا تأكيد كرى بر شرطى بودن جملهاش، ييش درآمد اين نظر اوست که چنین استدلالی در عمل برای لیبرالها مقدور نیست. حتی در بستر و زمينهٔ جهان معاصر، ليبراليسم صرفاً ديک صورت از زندگي در ميان صورتهای بسیار است که می تواند در افق ارزشهای مشترک حداقلّی انسان که عام هستند شکوفا شود،۱۳۱۱، مثلاً در زمینه و بستر روند جاری جهانی شدن اقتصادی، گری کشورهای آسیای شرقی نظیر سنگاپور، چین، و حتی ژاپن را به عنوان مثالهایی از جوامعی مطرح میکند که حقیقتاً لیبرال در شکل سنّتی غربي اش نيستند، اما در عين حال مي توان تصوّر و فرض كرد كه ادر افق ارزشهای مشترک حداقًلی عامً و جهانی انسان شکوفا می شوند، ۲۳۱۴ بدین ترتيب گرى مى يذيرد كه استدلال معطوف به بستر و زمينه در دفاع از تفوق ليبراليسم با پلوراليسم سازگار، و بنابراين در اصل و اساس مقدور است، اما بلافاصله چنين استدلالي را در عمل ناممكن قبلمداد مي كند. او منكر ايس مي شود كه بستر و زمينة موجود بتواند امكان دفاعي از ليبراليسم را فراهم مي آورد مگر در بستر و زمينهٔ جوامع ليبرالي عملاً موجود. پاسخی ابتدایی به گری می تواند این باشد که اگر پلورالیسم امکان استدلال

در بستر و زمینهٔ خاص را از میان نمیبرد، پس پلورالیسم هیچیک از استدلالهای معمول و استاندارد در دفاع از لیبرالیسم را مردود نمیکند، زیـرا همهٔ آنها، حتّى سنّتى ترينشان، به هر صورت بسترى را پيش فرض خود دارند. مثلاً در استدلالهای مبتنی بر حقوق طبیعی، پیشفرض همانا بستر و زمینهٔ «طبيعت بشري» يا «تجربهٔ بشري» است. در اين استدلالها گفته مي شود كه تجربهٔ بشری فهرست معیّنی از ارزشها را آشکار می سازد که خیر بشیر در آنهاست و از آن مجموعهای از حقوق نتیجه گرفته می شود. همین مطلب را می توان در مورد فایده گرایی گفت که در آن فهرستی از ارزشهای انسانی پايهاي به يک ارزش برتر واحد، يعني فايده، تقليل داده مي شود. مشکل اين استدلالها از منظر يلو راليستي اين است كه بستر و زمينة اطبيعت يا تجربة بشری» بستر و زمینهای گستردهتر از آن است که بتواند معیاری برای انتخاب در میان خیرهای توافقنایذیر در مواردی که تضادّی میانشان یدید می آید. به دست دهد. فهرست سنّتي خير هايي كه متفكّران معتقد به قانون طبيعي آنها. را عامَ می دانند می تواند راهنمایی کلّی و تقریبی برای معیّن کردن و تعیین هویّت خیر های انسانی پایه ای باشد ۱۳۳ امّا تأکید پلو رالیستی بر توافق نایذیری خيرهاي پايهاي اشاره به ناممکن بودن مرتّب کردن آنها در سلسلهمراتيي مطلق يا حتّى عمومي، و در نتيجه ناممكن بودن دست زدن به انتخاب عقلاني میان آنها، جز در بستر ها و زمینه های خاص، دارد. قانون طبیعی خود از چنین بسترها و زمینه هایی گزارشی به دست نمی دهد: قانون طبیعی به این نیاز اشاره میکند که باید برای پله به پله محدود و مشخص کردن انتخاب میان توافق نایذیرها به بستر و زمینهٔ خاص متوسّل شد، امّا خود بستر و زمینهٔ خاصّي فراهم نمي آورد. قانون طبيعي مسئلة ردمبندي خيرها را مطرح ميكند، امًا ياسخ، به آن نم دهد. از سوی ديگر، فايدهگرايان پاسخ مسئلة ردهبندي را با اصل موضوع گرفتن اینکه فایدهارزش برتر است می دهند. اما در نظر پلورالیستها این پاسخ دلبخواهی است. چرا باید فایده را در هر بستر و زمینهای بر سایر خیرها ترجیح داد؟ پاسخهای فایدهگرایانهٔ قانعکنندهتر به این مسئله متمایل خواهند شد که به مفهوم پیچیدهتری از فایده توسّل جویند، که آن هم به نوبهٔ خود در معرض آسیب دیدن از امکان تضاد درونی میان عناصر توافقناپذیر خواهد بود.

درسی که ظاهراً پلورالیسم در اینجا می دهد این است که انتخاب عقلانی میان توافق ناپذیرها فقط در زمینه ها و بسترهای محدودتر و نه وسیعتر ممکن است، یا به عبارت دیگر بسترها و زمینه های «غلیظتر» نه «رقیقتر». بستر و زمینهٔ «تجربهٔ انسانی»، که میان معتقدان به قانون طبیعی و فاید گرایان مشترک است، با انواع مختلفی از رده بندی خیرها سازگاری دارد. قانون طبیعی (و از آنرو حقوق طبیعی) بسته به اینکه کدام یک از این رده بندیها را بپذیریم، که خود باز بستگی به مشخص کردن تفصیلی تر بستر و زمینه دارد، ممکن است به همان اندازهٔ سیاستهای لیبرالی سیاستهای غیرلیبرالی را هم مشروع بداند. فاید گرایی خود که به دلایل بسیار هم پیمان نامطمنتی برای لیبرالیسم است از منظر پلورالیستی دلبخواهی به نظر می آید، یعنی نظریه ای اخلاقی که نمونهٔ اعلای نظریهٔ اخلاقی مونیستی است.

تا بدینجا به نظر می آید که حق با گری است که پلورالیسم امکان دفاع سنّتی از لیبرالیسم را از میان می برد. امّا، دربارهٔ سایر سبکهای استدلال و دفاع لیبرالی چه باید گفت؟ اگر بستر و زمینهٔ «تجربهٔ بشری» بیش از اندازه گسترده است، آیا از این امر نتیجه می شود که یگانه آلتر ناتیو همانی است که گری پیشنهاد میکند، یعنی بستر و زمینهٔ بسیار تنگ و محدود فرهنگهای سیاسی لیبرالی عملاً موجود؟ میان عدم تعیّن گستردهٔ «طبیعت بشری» و وضع تنگ و محدود لیبرالیسم عملاً موجود طیف و رشتهای از بسترها و زمینه ها هست که در آنها دفاع مستدل از لیبرالیسم هنوز هم معنایی دارد. این بسترها و زمینه ها آنهایی هستند که در آنها نهادهای لیبرالی ممکن است هنوز کاملاً شکل نگرفته باشند، امّا در آنها دلبستگیهای مشترک گسترده ای به مجموعهای از خیرها هست که معانی و پیامدهای ضمنی عقلانیشان لیبرالی است و در نـتیجه تـحقّقشان مستلزم تأسیس نهادهای لیبرالی است.

استدلالاتی از این نوع واسط را می توان در پیوستاری از گسترده تر تا تنگتر و محدودتر ردهبندی کرد. در انتهای تنگتر این پیوستار می توان لیبرالیسم سیاسی راولز را قسرار داد که نقطهٔ شروعش فرهنگ سیاسی عمومی دموکراسیهای قانونخواه مدرن است. در انتهای گسترده تر پیوستار می توان استدلالاتی نظیر استدلال کونستان را جای داد که بستر مفروضش مفهوم گستردهای از دمدرنیته است. در فاصلهٔ میان این دو (تا حدودی نزدیک به انتهای گسترده تر) می توان [لیبرالیسم] جوزف راز را یافت که در نظرش شرایط سرمایه داری معاصر ارجحیّتی به خودمختاری به عنوان صورتی از رفاه و سعادت می بخشند (۲۳) و (در حد و سطی تا حدودی نزدیکتر به انتهای تنگتر) می توان [لیبرالیسم] می توان [لیبرالیسم] موزف راز را یافت که در نظرش می توان [لیبرالیسم] مایکل و التسر را یافت که توجّهش معطوف دمنظورهای می توان [لیبرالیسم] مایکل و التسر را یافت که ممکن است البته هنوز می توان [لیبرالیسم] مایکل و التسر را یافت که ممکن است البته هنوز می توان [لیبرالیسم] مایکل و التسر را یافت که ممکن است البته هنوز می توان [لیبرالیسم] مایکل و التسر را یافت که ممکن است البته هنوز می توان [لیوای به بستر و زمینه ای ماستدلالهایی هو ادارانه هستند که فاصلهٔ زیادی میان اصل و عمل و ورزش موجود را پیش فرض قرار می دهند. با اینهمه همهٔ آنها به بستر و زمینه ای کم و بیش مشخص متوسل می شوند که می تواند دلایلی برای انتخاب عقلانی میان توافق ناپذیرها به دست دهد.

من نخواهم کوشید هیچیک از این استدلالها را در اینجا به تفصیل مطرح کنم؛ صرفاً به آنها اشاره میکنم تا نشان دهم که طیفی از استدلالها هست که گری عنایتی به آنها نمیکند. گری بدرستی می پذیرد که پلورالیسم ارزشی بحثها و استدلالهایی معطوف به بستر و زمینه را مردود نمی شمارد، امّا آنگاه خیلی سریع به سراغ این نتیجه گیری می رود که «بستر و زمینه» فقط می تواند قرائتی تنگ و فوق العاده محدودی را بر تابد که او بدان می دهد و نتیجه اش هم این است که یگانه «توجیه» ممکن برای لیبرالیسم همان گزارش فوق العاده تنگ و محدودی است که او ارائه می دهد. احتجاج او علیه استدلالهای قدیمی که از حقوق طبیعی و فایدهگرایی می آغازند قوّت و نیرویی دارد. امّا سایر صورتهای استدلال مبتنی بر بسترها و زمینههای غلیظتر به این اندازه در برابر احتجاج او آسیب پذیر نیستند.

## صورتهای زندگی

باز هم هنوز بسیاری از لیبرالها از این توجیهات معطوف به بستر و زمینهٔ خاص احساس رضایت نخواهند کرد و به اصرار خواهان صورتی عامتر از استدلال و دفاع خواهند شد. تا چه اندازه چنین چیزی مقدور و ممکن است؟ در نظر گری، پلورالیسم القاءکنند، این است که لیبرالیسم صرفاً صورتی از زندگی در میان صورتهای دیگر است که هیچ ادّعای مشروعی برای تفوّق و رجحان ندارد. این نظر متکی و مبتنی بر سومین عنصر بحثانگیز در استدلال گري است، يعني اين فرض او که تکثّري که پلوراليستها اساساً در سطحي سیاسی مدّ نظر دارند تکثّر صورتهای زندگی یا تکثّر فرهنگهاست. به نوشتهٔ گرى، تنوّع فروناكاستنى خيرهاى انسانى بدل به د نوّع فروناكاستنى صورتهاى ارزشمندی از زندگی می شود که خیر و خوبی آنها با هیچ معیار عامً و کلّی توافق پذیر نیست،(۱۳۶ عدم قطعیّت انتخاب میان چنین صورتهایی از زندگی را امي توان به هر صورت به شکلي موقّتي صرفاً بـا دلبسـتگي بـي دليل بـه يک صورت از صورتهای زندگی که می شناسیم پایان داد، ۲۷۱٬ در مورد لیبرالیسم هم همينطور است: ليبراليسم فقط يک صورت از زندگي در ميان صورتهاي ديگر است، صورتي که گاه ممکن است برخي مردم به آن دلبسته شوند و برخي ديگر دلبستهٔ آن نشوند؛ و نمي توان نشان داد که آنهايي که دلبستهٔ اين صورت از زندگی نشد اند در اشتباهند.

امًا آیا صورتهای زندگی هم درست در همان سطح، یا درست بـه هـمان میزان خیرها، توافق،ناپذیرند؟ آیا محدودیّتهایی که پلورالیسم ارزشی بـر سـر ردهندی عقلانی خیرها قرار میدهد به همان میزان در مورد ردهندی عقلانی صورتهای زندگی، از جمله لیبرالیسم هم، صدق میکند؟ پاسخ این سؤال به دو دلیل منفی است. نخست، دلیل بدیهی تر این است که صورتهای مختلف زندگی ممکن است درگیر پیجویی دست کم برخی خیرهای پایه ای مشابه شوند، هر قدر هم که تفسیرشان از آنها متفاوت باشد و هر قدر سنجش این خیرها با خیرهای دیگر در آنها مختلف باشد. همانگونه که برلین می نویسد، با آنکه «جهانهای بسیاری هست» اما ممکن است برخی از این جهانها «همپوشانی» داشته باشند (۲۸۱ خودگری هم به امکان همپوشانی معترف است:

این انواع پلورالیسم ممکن است در همدیگر نفوذ کنند، خصوصاً زمانی که (مثل جهان مدرن اخیر) فرهنگها و صورتهای زنـدگی در کـنش و واکنش عمیتی با هم قرار میگیرند، و نمیتوان بسادگی از هم جدایشان کرد، و برای همین افراد خود را (همانطور که فولکه گرویل میگوید) «شیرخورده از پستانهای دایههای گوناگون» بیابند، یعنی شکـلیافته از سنّتهای فرهنگی متمایز ۱۳۹۱.

اگر فرهنگها کاملاً متمایز از هم نیستند بلکه همپوشانی دارند و در برخی دلبستگیهای ارزشی مشترکند، پس میتوان آنها را مقایسه کرد. میتوان نشان داد که یک صورت از زندگی احترام بیشتری برای یک خیر معیّن قائل است و بیشتر از صورتهای زندگی رقیب در جهت تحقّق آن خیر تلاش میکند. برخی فرهنگها ممکن است از جهات معیّنی به فرهنگهای دیگر برتری داشته باشند. البتّه این برتری ممکن است کاملاً یک سویه نباشد و به احتمال هم نخواهد بود: برخی شیوه های زندگی موفّق میشوند و برخی شکست میخورند، و بالعکس. امّا این امر به هر صورت این امکان را در کلّ از میان نمی برد که برخی صورتهای زندگی در سنجش شکوفایی انسانی کفّه شان سنگینتر از کفّه دیگر صورتها باشد. صرف واقعیّت تکثّر خیرها نمی تواند این امکان را، زمانی که پذیرفتیم فرهنگها همپوشانی دارند، از میان ببرد. نكتهٔ دومی هم هست كه البتّه كمتر بدیهی است. هر چه گری بیشتر ایس دیدگاه را پیش می راند که فرهنگها از ریشه توافق نایذیرند، بیشتر این تفسیر خودش را نقض میکند که درکی که از ارزش اخلاقی در یلورالیسم ارزشی هست «عینی» است نه نسبی گرایانه. گری، به پیروی از برلین، یافشاری میکند که پلورالیسم را باید از نسبیگرایی متمایز کرد ۱۳۰۱، او با همدلی و تصدیق این ادّعای برلین را نقل می کند که هرچند ممکن است اهداف متعدّد انسانها تلفيق نابذير باشند، امّا همكي آنها «به بكسان غابي و عيني» هستند زيرا ريشه در طبيعت مشترک بشری دارند که البته اين طبيعت مشترک به گونه های مختلف به بیان درمیآید و ابراز میشود. ااین اهداف ممکن است نیاسازگار باشند؛ امّا تنوّع آنها نمي تواند بي حدّ و حصر باشد، زيرا طبيعت انسان، هر قدر متنوّع و در معرض تغییر باشد، باز، اگر قرار باشد آن ا انسانی بنامیم، باید یک خصلت نوعى داشته باشد ۱۳۱۱ فرهنگهاي مختلف بيانگر تلفيقها و تفسيرهاي مختلف از اهداف بنیادین انسان هستند. نتیجتاً، تـنوّع فـرهنگی «مسـتلزم و متضمّن نسبی بودن ارزشها نیست، فقط بیانگر مفهوم تکثّر ارزشهایی است که ساختار سلسلهمراتبی ندارند، ۱۳۲۱ اما اگر فرهنگها کُلّ، مانند خیرهای انسانی یایهای در انتزاع، توافق نابذیر بودند، نمی شد آنها را جنز برحسب خودشان ارزيابي كرد. اين امر در نهايت مي توانست نتيجه گيريي نسبي گرايانه باشد، زیرا معادل گفتن این می شد که فر هنگهای مختلف نمایندهٔ معیارهای ارزشی یا منابع ارزشی مختلفی هستند. امّا چنین چیزی مغایر پایبندی به دیدگاه پلورالیستیی است که خود گری پذیرفته است. نسبی گرایی فرهنگی فرض را بر این میگذارد که هیچ منع ارزشی سوای ورزشهای فرهنگهای خاص نيست، حال آنكه از منظر پلوراليسم ارزشي ورزشهاي فرهنگهاي مختلف صرفاً بیانهای جزئی و امکانی مجموعهای از اهداف پایهایتر و دائمی تر هستند که در نوع بشر مشترکند. خیرهای اصبل انسانی به دلیل اینکه مورد شناسایی صورتهای موجود زندگی قرار نگرفتهاند یا در این صورتها تبوجه زيادي به آنها نشده است از خير بودن و اصالت داشتن ساقط نمي شوند. زمانی که پذیرفتیم صورتهای مختلف زندگی خودشان یگانه منشأ ارزش نیستند (آنگونه که نسبیگرایی فرهنگی ادّعا میکند)، بلکه صرفاً مثالهای موردی جزئی و محلّی از خیرهای پایهای مشترک در میان نوع انسان هستند، دیگر نمی توان ادّعا کرد که صورتهای زندگی از نقد عقلانی از بیرون، و در نتیجه از ارزیابی مقایسهای استدلالی در امان و مصون هستند. زیرا می توان پرسید آیا صورت معیّنی از زندگی بیانگر هیچ یک از اهداف مشترک بشری هست یا نه و اگر هست تا چه میزان بیانگر اینگونه اهداف است. این نکته هم در مورد اهداف خاص که به انفراد در نظر گرفته می شوند مصداق دارد و هم می توانیم بپرسیم یک فرهنگ معیّن تا چه حدّ علی الاطلاق موفّق است و همچنین در قیاس با عملکرد فرهنگهای دیگر چه وضعی دارد.

پس من نتیجه میگیرم که پلورالیسم ارزشی، هرچند معتقد است که خیرهای انسانی پایهای توافق ناپذیرند، اما القاءکنند، این مطلب است که فرهنگهای انسانی از دو جهت توافق پذیرند: نخست، جایی که اهداف آنها تصادفاً همپوشانی دارد؛ دوّم، در مقام بیانهایی از مجموعهٔ اهداف عمیقتر یا عامتری که میان نوع بشر مشترکند. در میان فرهنگها هم شباهتی خانوادگی هست و هم هستهٔ مشترک عمیقتر، هرچند انتزاعی تری، وجود دارد. پیامدهای ضمنی این ابعاد توافق پذیری فرهنگی این است که فضایی برای قیاس و ارزیابی میان فرهنگی میگشاید. با فرض اینکه لیبرالیسم صورتی از زندگی مقامی بالاتر از صورتهای متقابل زندگی نیست، حال چه در این مقام که مقامی بالاتر از صورتهای متقابل زندگی نیست، حال چه در این مقام که لیبرالیسم متحقق کنندهٔ خیرهایی خاص است، چه از نظر دستاوردهای کلّیاش. می ماند اینکه نشان دهیم دادن چنین ردهای به لیبرالیسم موجه است یا نه، اما به هر حال پلورالیسم ارزشی امکان چنین توجیهی را از میان یا نه، اما به هر حال پلورالیسم ارزشی امکان چنین توجیهی را از میان

از پلورالیسم به لیبرالیسم؟

گفتم که پلورالیسم با طیفی وسیعتر از استدلالهای لیبرالی، وسیعتر از آنچه گری بدان اذعان دارد، سازگار است: نخست، طیف بزرگتری از استدلالهای معطوف به زمینه و بستر خاص، بزرگتر از آنچه گری روا می دارد، مقدور و ممکن است، دوم، پلورالیسم با استدلال عامتری هم سازگار است، زیرا مانع امکان قیاس و نقد میان فرهنگی نیست و حتّی خود چنین چیزی را تلویحاً دربر دارد. مسئلهٔ آخری که می خواهم مطرح کنم این است که چگونه این استدلال اخیر، استدلالی عامتر، می تواند به عنوان پیامد ضمنی خود پلورالیسم ارزشی ساخته و پرداخته شود. چنین استدلالی از لیبرالیسم به این نحو دفاع می کند که نه تنها آن را سازگار با پلورالیسم ارزشی قلمداد می کند بلکه می گوید پلورالیسم ارزشی اثباتاً متضمّن این دفاع است. پلورالیسم نه تنها برخلاف آنچه گری ادعا می کند امکان دفاع مستدل از لیبرالیسم زاز میان نعی برد، بلکه خود می تواند مولد چنین دفاعی باشد. من در اینجا فقط طرح مختصری از این امکان را عرضه می کنم ۱۳۱

نخست اینکه پلورالیسم ارزشی متضمّن این است که ما باید در سطح معیّنی وزن و اعتبار مساوی برای کل انواع خیرهای انسانی قائل باشیم. همانگونه که برنارد ویلیامز مینویسد: «اگر ارزشهای اصیل بسیار و رقیبی وجود دارد، پس هرچه جامعهای بیشتر متمایل به تکارزشی شدن شود، ارزشهای اصیل بیشتری را نادیده میگیرد یا سرکوب میکند. در اینجا در واقع بیشتر به معنای بهتر است ۱۳۲۱ بنابراین یک خط از بحث و استدلال که از پلورالیسم ارزشی راه به لیبرالیسم میبرد این است که باید نهادهای لیبرالی را بر نهادهای آلترناتیوش ترجیح داد زیرا این نهادها به بهترین نحو نه فقط یک یا معدودی از خیرها، بلکه وسیعترین طیف ممکن خیرها را در خود جای می دهند. یعنی خود پلورالیسم متضمّن معیاری برای ارزیابی یک جامعه که خیرهای بسیاری هستند که همگی طالب احترام ما هستند. جامعهٔ خوب جامعهای است که مشخصهاش امکان پیجویی حداکثر خیرهای ممکن در آن است. البته امکان پیجویی همهٔ خیرهای بشری در هر جامعهای حدّ و حدودی دارد، زیرا این خیرها، یا موارد مثالی خاصّی از آنها، در موارد خاصّ در تضاد با هم قرار خواهند گرفت. پلورالیستها میدانند که باید دست به انتخابهای دشواری زد. امّا آنان در عین حال میدانند که خیرهای اصیل بسیاری هست که در مقام خیر اصیل بایستی جدّی گرفته شوند. خلاصه، پلورالیسم ما را به پیجویی تنوّع وامی دارد. می توان در دنبالهٔ این سخن گفت که لیبرالیسم بیش از هر ایدئولوژی دیگر در خدمت پلورالیسم است، زیرا جوامع لیبرالی بیش از هر جامعهٔ دیگری تنوّع را پاس می دارند و در خود جای می دهند.

ممکن است گری این استدلال را رد کند، زیرا او لیبرالیسم را در برگیرنده یا پاس دارندهٔ تنوّع نمی داند بلکه به عکس آن را محدودکنندهٔ تنوّع می داند: و گتویی و حاشیه ای کردن، یا ناچیز و خوار کردن این صورتها دارند ۲۵۱۶ لیبرالها می توانند پاسخ دهند که گرچه تنوّع لیبرالی نامحدود نیست، امّا این تنوّع در آن بسی گسترده تر از تنوّع در صورتهای سیاسی آلترناتیو است: در واقع لیبرالیسم از نظر تاریخی دقیقاً به عنوان راهی برای جای دادن به تنوع عقاید و ورزشهای (در اصل مذهبی) در درون جامعه ای واحد سر برآورد. هر قدر هم که در درون خود متنوّع باشند، جهانی متشکّل از صرفاً جوامع لیبرالی تنوّع کمتری از جهانی خواهد داشت که در آن جوامع غیرلیبرالی هم هستند. آنچه ادعای گری را در این مورد بظاهر موجه و پذیرفتنی میکند تأکیل او بر احترام به تنوّع فرهنگهاست. امّا من گفتم که آن تنوّعی که پلورالیسم ارزشی عمیقتر از همه مطرح میکند تنوّع خیرهای انسانی پایه ای است، نورالیسم میتند. آنچه ادعای گری را در این مورد بظاهر موجه و پذیرفتنی میکند تأکیل او بر احترام به تنوّع فرهنگهاست. امّا من گفتم که آن تنوّعی که پلورالیسم ارزشی عمیقتر از همه مطرح میکند تنوّع خیرهای انسانی پایه ای است، نه تنوّع فرهنگها که صرفاً مثالهای موردی از تحقّق آن خیرها هستند و ممکن است همپوشانی یا هستهای مشترک داشته باشند. این خیرها هستند که توافق ناپذیر هستند و نه لزوماً، و به همان میزان، فرهنگها. در نتیجه، آن نوع تنوعی که پلورالیستها در وهلهٔ اوّل دلبستهٔ ترفیع و ترویجش هستند تنوّع خیرهای انسانی است، و تنوّع فرهنگی مسئلهای در درجهٔ دوّم اهمیّت است. حتی اگر این مسئله قابل بحث و جدل درست میبود که لیبرالیسم تنوّع کلّی فرهنگی راگسترش نداده بلکه تقلیل داده است، باز بدرستی می شد گفت که ورزشهای فرهنگی خاصّی که با چارچوبی لیبرالی همخوانی و سازگاری دارند، لیبرالیسم گسترش انتخاب فردی، نوآوری و تجربه کردن را مقدور و تشویق میکند. آنچه با ردّ و حاشیهای شدن برخی ورزشهای سنّتی در لیبرالیسم از دست میرود، در مقابل آنچه در زندگیهای متنوّع افرادی که از قید اقتدار و آداب و سنن رها شدهاند به دست میآید وزنی ندارد.

این نکات چیزی نیستند مگر آغاز بحثی اساسی که من اینجا نمی توانم دنبالش کنم. امیدوارم دست کم منفذی به قدر کافی وسیع برای پژوهشهای بعدی گشوده باشم. گری با تیزتر کردن توجّه ما به مفهوم پلورالیسم ارزشی و با طرح سؤالاتی درباره پیامدهای ضمنی آن برای نظریّهٔ سیاسی و بخصوص لیبرالیسم خدمت بزرگی انجام داده است. امّا گزارش خود او از این پیامدهای ضمنی در عین اینکه فکربرانگیز هستند، بدین نحوی که تاکنون بیان شدهاند قانعکننده نیستند. در واقع، پلورالیسم ارزشی نه تنها به هیچوجه نظریّهٔ لیبرالی را در محدودهٔ تنگی که گری تفسیر کرده است محبوس نمیکند، خود می تواند بنیادی برای صورت شاخصی از بحث لیبرالی فراهم آورد.

**یادداشتهای بخش ضمیمه** ۱. نوشته های اصلی که گری در آنها نقد پلورالیستی خود بر لیبرالیسم را مطرح و ساخته و پرداخته میکند، عبارتند از:

Liberalisms: Essays in Political Philosophy, London, Routledge, 1989.

«Against the New Liberalism». Times Literary Supplement, 3 July, 1992.

Post-liberalism: Studies in Political Thought, London, Routledge, 1993.

Enlightenment's Wake: Politics and Culture at the Close of the Modern Age, London. Routledge, 1995.

Berlin, London, Fontana, 1995.

«Agonistic Liberalism», Social Philosophy and Policy, 12, 1, pp. 111-135, 1995.

Endgames: Questions in Late Modern Political Thought, Cambridge, Polity, 1997.

 Isaiah Berlin, «Two Concepts of Liberty», in *Four Essays on Liberty*, London, Oxford University Press, 1969.

۲. برای اطلاع از کوششهایی در راه اثبات صدق و درستی پلورالیسم ارزشی رجوع. کنید به:

Berlin, op.cit. , p. 168.

John Kekes. *The Morality of Pluralism*, Princeton, Princeton University Press, chs. 2-4, 1993.

- 4. Berlin, op.cit. , p. 169.
- 5. Berlin, op.cit., p. 168.
- 6. Berlin, op. cit., pp. 167-172.

امًا برلین در جایی دیگر آشکارا این نتیجهگیری را رد میکند و اصرار دارد که تضادً میان ارزشهای متکثّر سبب از میان رفتن امکان داوری عقلانی نمیشود:

Isaiah Berlin and Bernard Williams, «Pluralism and Liberalism: A Reply», *Political Studies*, 42, pp. 306-309, 1994.

اين مقاله پاسخي است به:

George Crowder, «Pluralism and Liberalism», Political Studies, 42, 293-305, 1994.

همچنين رجوع كنيد به مقالة جوابيّة زير:

George Crowder, «Communications», Political Studies, 44, pp. 649-650, 1996.

7. Berlin, op.cit., p. 169.

۸. گری غالباً از این جهت مورد انتقاد قرار گرفته است که نیّات واقعی برلین را تحریف کرده یا نتوانسته است بدرستی آنها را عرضه دارد. به عنوان مثال رجوع کنید به نقدهای زیر بر کتاب برلین گری:

Steven Lukes, «Pluralism is not Enough», *Times Literary Supplement*, 10 February, 1995.

Michael Walzer, «Are there Limits to Liberalism?», New York Review of Books, 19 October, 1995.

امًا این نقدها بیوجه هستند، زیراگری، خصوصاً در کتاب برلین، روشین کیرده است کیه

علاقهٔ اصلی او بهاندیشه های برلین در تعقیب کردن آنها تا به نهایت منطقی شان است و نه بازتولید وفادارانهٔ دصدای خوده برلین.

9. Gray, Berlin, p. 1.

10. Gray, Berlin, p. 155.

11. Gray, Berlin, p. 145.

12. Gray, «Agonistic Liberalism», pp. 119-121.

13. Gray, «Agonistic Liberalism», p. 121.

14. Gray, Berlin, pp. 160-161.

برای اطلاع از نقدی مشابه رجوع کنید به:

Crowder, «Pluralism and Liberalism», pp. 297-299.

15. Gray, Berlin, p. 155.

16. Gray, Berlin, p. 146.

17. Gray, Berlin, p. 161.

از این جنبه موضع گری شباهت زیادی به موضع ریچارد رورتی دارد. رجوع کنید به: Richard Rorty, *Contingency, Irony and Solidarity*, Cambridge, Cambridge University Press, 1989.

Richard Rorty, Objectivity, Relativism, and Truth: Philosophical Papers, Cambridge, Cambridge University Press, 1991.

18. Gray, Liberalisms, p. 262.

19. Gray, Liberalisms, p. 263.

۲۰. طبق نظر یک مغسّر، نقش فیلسوف سیاسی در کتابهای اخیرتر گری محدودتر هم شده است، یعنی در دو کتاب (Eulightenments Works (1995) Endgames که در

آنها او عقلانیّت عام «پروژهٔ نهضت روشنفکری» را رد میکند. رجوع کنید به: Robert Colls, «Ethics Man: John Gray's New Moral World», *Political Quarterl*y, 69, 1998, pp. 59-71.

21. Gray, «Against the New Liberalism», p. 13.

۲۲. همانگونه که سمیونل شفلر مینویسد، وجه ویژهٔ نقطهٔ شروع بحث راولز در لیبرالیسم سیاسی (۱۹۹۳) «تردیدهایی در این مورد برمیانگیزد که آیا لیبرالیسم سیاسی چیزی برای عرضه به دموکراسیهای تشنهلب اروپای شرقی و جاهای دیگر دارد که ستّهای لیبرالی نداشتهاند و فرهنگهای سیاسی عمومی شان برای همین فاقد اندیشههایی تلویحی هستند که راولز بدانها متوسل می شود؟، رجوع کنید به:

Samuel Scheffler, «The Appeal of Political Liberalism», Ethics, 105, 1994, pp. 4-22.

23. Derek Parfit, «Letter to Times Literary Supplement», 19 July, 1991.

Michael Stocker, *Plural and Conflicting Values*. Oxford. Clarendon Press, 1990.
 ch. 6.

Charles Larmore, «Pluralism and Reasonable Disagreement», Social Philosophy and Policy, 11, 1, 1994, pp. 61-79.

Berlin and Williams, op.cit.

- 25. Gray. Berlin, pp. 1, 47; also «Agonistic Liberalism», p. 118.
- 26. Gray, Post-liberalism, p. 309.

۲۷. نکتهٔ مشابهی را ریشارد لگوتکو مطرح میکند که نگاه و اندیشهٔ گری را گرفتار در دام تناقضی میان توسّل به اندیشهٔ ارزش سَتَنهای غنی و صورتهای زندگی، و چیزی میبیند که باید آنرا پافشاری بر تظاهر به تلاش برای ایجاد بنیادی برای این سَتَنها بدانیم. رجوع کنید به:

Ryszard Logutko, «On Postmodern Liberal Conservatism», *Critical Review*, 8, 1994, pp. 1-22.

28. Gray, Berlin, pp. 154-155.

29. Benjamin Constant, «The Liberty of Ancients Compared with that of the Moderns», in *Political Writings*, ed. and trans. Biancamaria Fontana, Cambridge, Cambridge University Press, 1988.

30. Gray, Berlin, p. 155.

31. Gray, Berlin, p. 163.

32. Gray, «Agonistic Liberalism», p. 131.

33. See, e.g., John Finnis, Natural Law and Natural Rights, Oxford, Clarendon Press, 1980, pp. 85-90.

John Rawls, *Political Liberalism*, New York, Columbia University Press, 1993.
 Constant, op.cit.

Joseph Raz. The Morality of Freedom, Oxford, Clarendon Press, 1986.

Michael Walzer, Spheres of Justice, Oxford, Martin Robertson, 1983.

35. Gray, Berlin, p. 143.

36. Gray, Berlin. p. 142.

37. Berlin, «Alleged Relativism in Eighteenth-century European Thought», in *The* Crooked Timber of Humanity, New York, Vintage, 1992, pp. 70-90.

38. Gray, Post-liberulism, p. 291.

39. Gray, Post-liberulism, pp. 290-291; Berlin, pp. 46, 62-63, 149-150.

دربارهٔ تمایز و تفاوت میان پلورالیسم و نسبیگرایی همچنین رجوع کنید به:

Susan Wolf, «Two Levels of Pluralism», Ethics, 102, 1992, pp. 785-798.

John Kekes, op.cit , pp. 48-52

John Kekes, "Pluralism and the Value of Life", *Social Philosophy and Policy*, 11, 1, 1994, pp. 44-60.

Steven Lukes, «Berlin's Dilemma». *Times Literary Supplement*, 27, March 1998, pp. 8-10

40. Berlin, «Alleged Relativism», p. 80.

41. Berlin, Ibid , loc.cit.

۴۲. من در جای دیگری بحث و استدلال کردمام که کوششهای پیشین برای این نوع دفاع قانعکننده نبوده است. رجوع کنید به:

Crowder, «Pluralism and Liberalism».

کوشش من برای دفاع قائع کنند، تر به شکلی کاملتر در مقالهٔ زیر عرضه شد، است: Crowder. «From Pluralism to Liberalism», *Critical Review of International Social and* Political Philosophy, 1998.

43. Bernard Williams, «Introduction to Isaiah Berlin, Concepts and Categories», ed. Henry Hardy, Oxford, Oxford University Press, p. xviii.

44. Gray, Berlin, p. 154.

## نمايه

آزادی بیان ۱۱۱، ۱۸۰، ۱۸۹، ۱۹۱، ۱۹۲، ۱۹۲، ازدواج ۱۴۸، ۱۷۷، ۲۵۲ 199.195.195 آزمون در زیستن ۱۵۳، ۱۵۷، ۱۵۹، ۱۷۹، استیون، جیعز فیتس جیعز ۲۰، ۳۱، ۷۸، ۷۱، 107.101 آستين، جان ۶۷، ۲۲۰ آموزهٔ آزادی ۱۲، ۲۳، ۴۱، ۴۲، ۴۲، ۴۳، ۹۱. 7. 1. 11. 11. 11. 01. 11. 11. VIV. XIV. VIV. (11, 01, 871, VIV. .14. 001. 901. 901. 791. 791. 191 7-7, 8-7, 117, 717, 017, 917, 917, A/7. • 77. /77. 777. 777. 777. A77. TTV . TTT . TT.

> اخــلاق ١٨. ٢٢. ٢٠. ٢٢. ٢٠، ٥٠. ٥٢. ٥٩. 19. 79. 79. 78. 4. 4. 771. 071. ADI. IAI. TAI. TAI. AAI. YPI. 7.7. Y-7, A.T. 117, 777, POT. AVT. PVT. GAT

اخلاقگرایی حقوقی ۱۷۵. ۱۷۹، ۱۸۳، ۱۸۴ ارسطو ۱۳۹، ۱۵۲، ۱۵۳، ۱۵۶، ۲۵۱ ارمسون، جي او. ۷۰، ۷۱، ۷۲، ۷۳ اروپامحور ۲۳۵، ۲۳۶

اسپینوزا. باروخ ۱۵۱. ۱۵۷ 775. 777. 777. 377 اصل آزادی ۲۰. ۲۱، ۲۲، ۲۳، ۲۶، ۲۷، ۲۸، ۱۸، P1. 17. 77. 17. 07. 27. • 1. 11. 71. 70. 70. TV. OV. TV. AV. +A. TP. PP. .151 .114 .114 .114 .171 .174 .174 1V1 .1VA .1VV .1VF .1VT .1V- .1FF VTT. • + 17. / + 17. 7 + 17. + + 17. 0 + 17. 777. YT7. ATT. - 77. 775 اصل انصاف ۱۲۸، ۱۳۰، ۲۱۱، ۲۴۳ اصل فايده ١٩، ٢٠. ٢١، ٢٢، ٢٣، ٢٣، ٢٤. ٨٨.

.0. . 17. . 17. . 67. 67. . 77. . 17. . 0. 10. 10. 10. 10. 10. 00. 07. 0. 10. 0A. Y-1. 011. 071. ATL. TVI. 117. 777. 777. 777

اصل مصلحت ٢٢. ٥٢. ٥٥. ٥٢. ٨٥. ٢٣. T11 .A- .VT450 .FF

يلوراليسم ارزشمي ٢٢٤، ٢٢٧. ٢٥٥. ٢٥٤. 197, 797, 797, 177, 777, 777, 077, 387, VA7, AA7, • P7, / P7, 7P7, 3P7, VP7, PP7, --7, /-7, 7.7, 7.7, 7.7 بوزيتيويسم ۲۱۴ يشرفت 10، ١٣٥، ١٥٩، ١۶٠، ٢٠٣. ٢٠٣. A.T. P.T. 217, AIT, ATT. 777, 777, 177, VT1, PT1, 101, 177, TV1, 1V7, TVO

تايوان ۲۶۸ تن، سی. ال. ۱۰، ۴۶، ۷۷، ۸۸، ۷۹، ۸۰، ۹۶، 122 توکویل، آلکسی دو ۱۱۰

جوزف، ايچ. دېليو. يي. ۸۶

حقوق أخلاقي ١٢، ٢٧، ٢٨، ٣٠. ٣١، ٣٤. ·//. V//. ۸//. 11/. "11/. "1/. V1/. P1/. 171. • 11, 9 • 7, 717, • 77, 777 حکومت ۱۰۸. ۱۲۰، ۱۹۰، ۲۲۲ خبودكامي ١۴١. ١۴٢، ١٢٣. ١٢۴. ١٢٤. 144.145

خودمختاری ۹۴. ۱۰۵، ۱۰۶، ۱۰۷، ۱۰۹. NT1. 071. 271. AT1. PT1. - 71. 711. 101.144.144.144.145.146.144

أصول اقتصاد سیاسی ۱۲۰، ۱۲۲، ۱۷۲، ۱۷۷٪ 186 افراد «یی مغز» ۱۴۳ اکتون، ایچ. بی. ۱۹۴ اكرمان، بروسي ٢١٥ امسنیّت ۴۱. ۵۰۵، ۱۰۶، ۱۰۷، ۱۰۸، ۱۰۹، 105.101.111.107.111.111 انقياد زنان ١٢٨. ١٧٧. ٢١٢ اوگوست کنت و پوزیتیویسم ۱۰۶، ۱۲۴ براون، دی. جسی. ۴۷. ۵۰، ۸۳، ۹۶، ۱۱۵، 111 بردلي، اف. ايچ. ۸۶ یرگر، فرد ۱۰، ۴۷، ۴۸، ۸۶، ۹۶، ۹۶ برلین، آیزایا ۹. ۱۵. ۴۵، ۲۲۷. ۲۳۸. ۲۴۱. ٢٥٠. ٢٥٢. ٢٥٩. ٢٦٦. ٢٦٢. ٢٦٢. ٨٧٦. جين ٢٤١ PV7. - N7. 7N7. 7N7. 7N7. 0N7. 2N7. VAT. APT. PPT. 7-7. 0-7 بری، برایان ۱۰، ۲۵، ۱۶۷ بنتام ۸۲. ۸۴. ۹۱. ۹۱ بنتام. جبر مي ١٨. ٣٢. ٢٧. ٤٧. ٨١. ٨٢. 14. 11. 11. 11. 077. 077

خوشبختی ۱۹، ۲۰، ۲۱، ۲۱، ۲۱، ۵۱، ۲۶، ۷۱، ۲. ۲۲, ۲۲, ۲۲, ۵۲, ۵۲, ۲۵, ۲۰, ۵۰, ۵. ۲۰, ۲۵, ۲۵, ۵۵, ۸۵, ۵۵, ۲۶, ۶۶, ۲۷, ۵۷, ۷۷, ۶۷, ۵۸, ۲۸, ۴۸, ۵۸, ۶۸, ۸۸, ۸۸, ۴۸, ۹۰, ۲۸, ۲۸, ۴۸, ۵۲, ۶۴, ۲۲, ۵۲, ۶۲, ۶۲, ۲۵, ۲۵, ۷۲, ۸۲, ۳۵, ۵۰, ۲۹, ۲۵, ۲۵, ۵۹, ۵۲, ۶۲, ۷۲, ۸۲, ۸۲, ۴۲, ۲۲, ۲۲, ۵۲, ۲۵, ۵۵, ۷۵

داستایفسکی، تئودور ۲۲۰ درایر، جی. پی. ۴۸، ۵۸، ۸۸، ۸۹ دربار: آزادی ۷. ۸۱، ۲۱، ۲۱، ۵۱، ۶۲، ۷۱، ۸۱، ۲۹، ۲۰، ۲۰، ۲۱، ۲۱، ۵۵، ۲۹، ۲۰، ۲۱، ۴۵، ۲۰۱، ۲۱، ۲۱، ۴۲، ۵۵، ۵۹، ۲۷، ۴۰، ۹۵، ۲۱، ۲۱، ۲۱، ۲۰۱، ۵۰۱، ۶۱، ۲۱، ۲۱، ۱۰، ۲۱، ۲۱، ۲۱، ۲۱، ۲۱، ۲۱، ۸۲، ۵۰، ۱۰، ۲۱، ۲۱، ۲۱، ۲۱، ۲۱، ۲۱، ۸۲، ۵۰، ۱۰، ۲۰، ۲۱، ۲۱، ۵۱، ۲۱، ۲۱، ۸۲، ۲۰، ۲۰۰, ۲۰۰, ۲۱۰, ۵۰، ۲۵، ۲۰۰, ۲۰۰, ۲۰۰, ۲۰۰, ۲۰۰, ۲۱۰, ۵۰، ۲۰۰, ۲۰۰, ۲۰۰, ۲۰۰, ۲۰۰, ۲۰۰, ۲۰۰, ۲۰۰, ۲۰۰, ۵۰، ۲۰۰, ۲۰۰, ۲۰۰, ۲۰۰, ۲۰۰, ۲۰۰, ۲۰۰, ۲۰۰, ۵۰، ۲۰۰, ۲۰۰, ۲۰۰, ۲۰۰, ۲۰۰,

۲۳۶, ۲۳۷, ۲۳۸, ۲۳۸, ۲۴۰, ۲۴۰, ۲۴۶, ۲۳۶, ۲۵۷, ۲۵۶, ۲۵۶, ۲۵۷, ۲۵۷, ۲۵۷ دست زدن بهانتخاب ۹۴،۹۳،۹۱, ۲۸۸، ۱۳۹، ۱۴۹، ۲۵۲, ۲۵۲, ۱۹۵، ۱۵۲, ۱۵۴، ۱۶۵، ۲۹۴ ۱۸۹ دوورکین, رونالد ۲۵, ۴۴، ۵۵، ۲۱۵، ۲۳۵،

۲۸۶

ديويي. جان ۲۷۲، ۲۷۳

راز، جوزف ۱۰، ۱۵، ۲۴۱،۲۳۸، ۲۵۹، ۲۶۱، ۲۶۹، ۲۶۲، ۲۶۲، ۲۶۲، ۲۶۵، ۲۶۶، ۲۶۷، ۲۶۲، ۲۹۶، ۲۷۹، ۲۷۲، ۲۷۹، ۲۸۶، ۲۹۶، ۲۹۶، راولز،جان۲۰، ۲۷۶، ۱۲۷، ۲۶۲، ۲۶۳، ۲۶۹، ۲۰۶، ۲۷۲، ۲۷۲، ۲۸۶، ۲۸۶، ۲۰۶، ۲۰۶

> رایان. آلن ۹. ۴۵. ۸۳ رساله دربار: حکومت ۱۵۶

رفا، و سسعادت ۲۶، ۷۱، ۱۱۵، ۱۶۳، ۱۶۹، ۱۷۴، ۱۷۵، ۱۷۷، ۱۰، ۱۸، ۱۸۱، ۲۸۲، ۲۰۴، ۱۲۲، ۲۱۲، ۲۱۲، ۲۳۹، ۲۳۰، ۲۴۰، ۲۴۵، ۲۵۶، ۱۵۵، ۱۵۲، ۲۵۲، ۲۵۲، ۲۵۲، ۲۰۶، ۱۷۲، ۲۹۲، ۲۹۲، ۲۹۶

رفتارشناسی ۱۳۷، ۱۵۵، ۱۵۶، ۲۰۸، ۲۲۷

- رورتـی، ریـجارد ۲۳۵، ۲۶۴، ۲۷۲، ۲۷۳. ۲۰۵،۲۷۴
  - روسو. ژان ژاک ۱۱۰. ۱۴۵. ۲۳۳ ریز. جان ۹. ۱۰۱، ۱۰۲ ریگان. دی. ایج. ۱۲۷. ۲۰۰

۳۱.

- زندگینامهٔ شخصی ۷۴. ۹۹ V11, +71, 171, 001, 191, V+1, 117, 117. 217. 117. 117. 177. 177. 277. V11. • 71. V71. A71. • 77. 771. • 01. 101. 001. 901. 107. 191. 941. 171. 114 .110 فايد، گرايي (کتاب) ۲۱, ۲۷, ۷۲، ۷۲، ۸۲،۷۶، ۸۸، سوسياليسم ٢٢٢، ٢٢٢، ٢٢٢ .119.111.118.118.118.118.1.6.1.6. 071. ATT. PTT. 077. ATT. PTT. 707 فایرابند. بل ۲۰۹، ۲۱۰ فاينبرگ. جوئل ۱۴۶، ۲۴۷ فرانكفورت. ايج. جي. ١۴٣، ١۴۴، ١۴٥ فسيرديَّت ١٦، ٢٢، ٢٢، ٣٩، ٣٩، ٩١، ١١٠، ١١٠، 11. 771. 771. 171. 701. 701. 7. 0 · 1. P71. •01. 101. A01. 791. A91. 171.077 فضيلت ٨٨. ١٢۴، ١٥٢، ١٨٢، ١٨٢، ٢٢٤ فلسفة تاريخ ٢٣۶. ٢٣٧، ٢۶٨، ٢٧٢. ٢٧٥ فیلیسی، دی. زد. ۱۸۸ فينيس جان ١٦٢
- کانت، ایمانو ٹل ۱۱۰ کاولینگ. موریس ۲۱۳ کره جنوبي ۲۶۸ كمالخواهي (كمالطلبي) ١۶٢. ١۶٣. ١۶۴. 111 کولریج ۹۱
- لذات عاليتر ٦٢، ١٣٥، ١٣۶، ١٣٨، ١٣٩، .TI9 .IAI .IFF .IFT .IAV .IF.

- زيبايي شناسي ٢۶. ٨٢. ١٨١. ١٨٢ سارتر، ژان یل ۱۵۱ سن، آ.ک. ۱۱۸ سنگايور ۲۶۸، ۲۹۳
- شناخت ۴۲، ۶۵، ۱۵۰، ۱۵۱، ۱۵۶، ۱۹۵. ٩٩٢, ٧٩٢, ٩٩٢, ٩٠٢, ٩٠٢, ٩٠٢, ٨٠٢, شهودگرایی ۷۹، ۲۵۸
- صدمه ۲۰. ۲۱، ۲۲، ۸۲، ۲۹. ۸۲، ۱۹، ۹۹، 111. • 11. • 11. 11. 11. • 11. 11. 11. VAI. AAI. 317, 777, •77, 777, 777,

طبيعت انساني ٩۴. ١٤٠. ٢١٨، ٢٥١

- عدالت ۱۲، ۲۹، ۲۱، ۲۲، ۲۲، ۲۶، ۲۷، ۸۸، ۴۱. V//. P//. 71/. V1/. A1/. P1/. -7/. 171, VT1, -21, 1V1, 1V1, 7V1, 7V1
- فايده كرايي ٢٢. ٢٢. ٢٧، ٢٩. ٣٠. ٣٠. ٢٥. 17. 10. 00. 90. 40. 10. 10. 19. V9. •V. AV. PV. •A. 1A. 7A. 7A. 7A. 17. 17. 17. 47. 47. 4. V.I. 111. P11. 311. P11. 161. 161. 161

| 191. 191. 9-1, 011. 911. 411.              | لذَّت ٢٢. ٢٩. ٤٠، ٥١، ٥١، ٥٢، ٥٢. ٥٤، ٨٤.                 |
|--------------------------------------------|-----------------------------------------------------------|
| P11, 171, 701, 701                         | VA. AA. PA. A.I. TII. 071. VTI.                           |
| مور، جی. ٹی. ۲۸، ۳۱. ۸۶                    | 171. 771. 117. 077. 177. 107. 707                         |
| نَصِغَت ۴۱                                 | لوکاس، جان ۲۸                                             |
| نظام منطق ۳۱. ۳۲. ۳۶. ۳۷. ۴۹. ۵۰. ۸۲.      | ليبراليسم ٨. ٩. ١٥. ٢٥. ٢٢. ٢٢. ٢٢. ٢٢.                   |
| VA. 7/1. 001. 011. 7.7. 1.7.               | 017. 717. V17. A17. 177. <del>7</del> 77. 077.            |
| •17. 817. 877. 777. 777.                   | 777, 877, •67, 767, 867, 777, 777,                        |
|                                            | ۲۶۴. •۷۲. ۲۷۲. ۵۷۲. ۹۷۲. ۲۷۴. ۱۸۲.                        |
| نظریّهٔ ارزش ۲۰۷، ۲۴۹. ۲۵۰                 | 1A1. 7A1. OA1. ZA1. YA1. AA1. PA1.                        |
| نوزیک، رابرت ۲۸، ۴۸، ۱۲۷، ۱۳۳، ۲۰۶.        | • • • • . • • • . • • • . • • • . • • • . 0 • • . • • • . |
| ۲-۸                                        | VPT. APT. ••7. ( •7. Y•7. 7•7                             |
|                                            | ليونز. ديويد ۴۶. ۴۸. ۵۸، ۱۱۵                              |
| وجدان ۶۰، ۶۶، ۶۸، ۶۹، ۸۲                   |                                                           |
| وظيفه ۶۰. ۸۳. ۱۰۱. ۲۷۴. ۲۸۸                | مارشال، جفری ۱۹۳                                          |
| وولهایم. ریچارد ۱۰۳، ۲۱۷، ۲۲۷              | مارکس، کارل ۲۳۵، ۲۶۸                                      |
| ویلیامز. برنارد ۹۶. ۲۲۷. ۲۳۱. ۳۰۱          | مجازات ۶۰، ۶۲، ۶۳، ۶۶، ۶۷، ۶۸، ۷۱.                        |
|                                            | 14. <del>1</del> 4. <del>1</del> 4                        |
| هتر، آر. ام. ۷۷، ۷۸، ۹۷. ۹۶                | 117.100                                                   |
| هارت، ایج. ال. ای. ۹، ۲۸، ۱۱۳، ۱۸۹         | مذهب انسانیّت ۲۵۷                                         |
| هالیدی، آر. جی. ۸۳                         | مستر، ژوزف دو ۲۳۳                                         |
| هاندریج، تد ۹. ۴۵، ۵۵، ۵۶، ۵۸، ۸۰          | مصلحت ۲۴، ۵۴، ۵۵، ۶۱، ۶۲، ۶۴، ۶۴، ۱۳۰،                    |
| هكسار، وينيت ١۶٢                           | 111. 177. 777                                             |
| اهمشر، استيوارت ۱۵۷                        | مكاينتاير. الستر ۲۲۴. ۲۲۵                                 |
| هنر زندگی ۳۱، ۳۲، ۳۳، ۳۵، ۳۶، ۳۷، ۴۱.      | مککلوسکی، ایج. جی. ۱۹۴                                    |
| ۴۹. ۵۰. ۵۹. ۱۹. ۲۶. ۲۶. ۴۴. ۷۰. ۱۸،        | مكولى، تي. بي. ٦٥٦                                        |
| ۲۸، ۳۸، ۴۸، ۵۸، ۲ <b>۶، ۶۶، ۶۵</b> ۱، ۱۸۱، | منافع حیاتی ۷۵. ۱۰۵. ۱۰۶. ۱۰۷. ۱۱۳.                       |
| 717. •11. A11. YTT. YTT.                   | 111. 211. 111. 111. 111. 111.                             |
| هيوم، ديويد ۶۳، ۱۳۷، ۲۰۳، ۲۰۴              | ۸۲۲. •۳۲. ۵۳۲. ۰۸. ۶۸۲. ۸۸۱.                              |