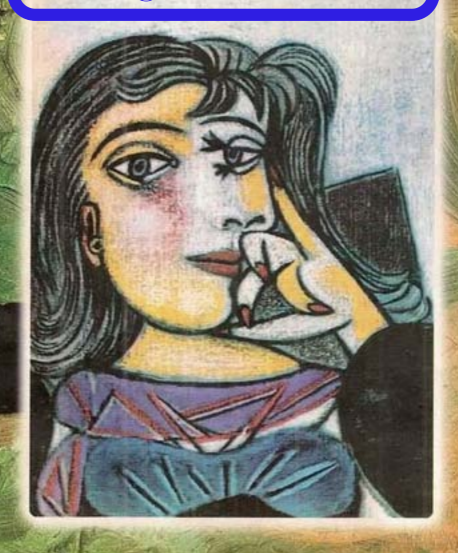
# زندگی و هنر پیکاسو

لوتار بو خ هاییم ترجمهٔ علی اکبر معصوم بیکی

برای دانلودکتابهای بیشتر به کانال تلگرام ما بپیوندید

@ARTTBOOK



#### به نام خدا

**کانال تلگرام آرت بوک جهت ارتقای علمی و عملی هنردوستان عزیز تشکیل شده است و در حد بضاعت با به اشتراک گذاشتن کتابهای هنری در زمینه های مختلف سعی در پیشرفت بهتر هنر دوستان عزیزدارد.** 



با پیشنهادات و انتقادات خود مارا دلگرم کنید.

لینک اشتراک را برای دوستان علاقمند بفرستید. با سیاس

Maritibook

April 1915 of Maritibook

# زندگی و هنر پیکاسو

برای دانلودکتابهای بیشتر به کانال تلگرام ما بپیوندید ARTTBOOK®

# لوتاربوخهايم

# زندگی و هنر پیکاسو

برای دانلودکتابهای بیشتر به کانال تلگرام ما بپیوندید @ARTTBOOK

> ترجمهٔ علیا کبر معصومبیگی

> > مؤسسهٔ انتثارات نکاه لهران ــ ۱۳۲۹

#### بوخهايم، لوتار

زندگی و هنر پیکاسو / نوشتهٔ لوتار بوخهایم، ترجمهٔ علیاکبر معصومبیگی. تهران: مؤسسهٔ انتشارات نگاه، ۱۳۷۹، ۲۱۲ ص،

ISBN: 964 - 6736 - 84 - X

۱. پیکاسی، پابلو، ۱۸۸۱ ـ Pablo Picasso ۱۹۷۳ ـ نقد و تفسیر.

الف. معصوم بیگی، علی اکبر، ۱۳۲۸ \_ ، مترجم. ب. عنوان.

7/604

۸۵۵۲/پ

زندگی و هنر پیکاسو لوتار بوخهایم ترجمهٔ علیاکبر معصبومبیگی چاپاول: ۱۳۷۹، حروفنگار: افسانهٔ یونانی، لیتوگرافی: امید چاپ نقش جهان، تیراژ: ۲۰۰۰ نسخه

مؤسسه انتشبارات نكاه: خيابان ١٢ فروردين، شمارة ٢١، تلفن: ٣٣٣٤٩٣٠

شابک: SBN: 964 - 6736 - 84 - X

## فهرست

| یادداشت مترجم            | ٧   |
|--------------------------|-----|
| زندگی پیکاسو             |     |
| سرآغاز الما              | ۱۵  |
| تولد ۲۱                  | 71  |
| کورونا ۲۷                | YV  |
| بارسلون ۲۹               | 44  |
| نخستين سفر به پاريس      | 48  |
| دومین سفر به پاریس       | 46  |
| دورهٔ آبی                | ۱۵  |
| دورهٔ صورتی ۸۵           | ۵۸  |
| سفر به هاند ۲۰           | 84  |
| <b>کو</b> بیسم تحلیلی ۲۴ | ٧۴  |
| آغازی نو                 | ۸۳  |
| <b>گو</b> بیہ ترکیبی 🛪 🔾 | ۸۵  |
| «lel»                    | ۸٩  |
| <b>ج</b> نگ جهانی اول ۱۳ | 94  |
| •                        | ١٠٩ |

| 174 | خاطرهٔ آتش                                                 |
|-----|------------------------------------------------------------|
| 140 | گرنیکا                                                     |
| 141 | نقاشی ابزار جنگ است                                        |
| 144 | <i>جنگ جهانی دو</i> م                                      |
| 100 | هنرمند قرن                                                 |
|     | پيوستها                                                    |
| ۱۸۱ | دربارهٔ نویسندگان                                          |
| ነለቸ | پیروزی و شکست پیکاسو (جان برجر)                            |
| 7   | گرنیکای پیکاسو (هربرت رید)                                 |
| 7.7 | دیوار نگارهٔ گرنیکا: پیکاسو و اعتراض اجتماعی (ورنون کلارک) |
| 714 | پیکاسو و جوهر اشیاء (ماربوس دِزایاس)                       |
| 711 | پیکاسو از دیدگاه جامعهشناسی هنر (ماکس رافائل)              |
| 777 | پیکاسو در هفتاد و پنج سالگی (کلمنت گرینبرگ)                |
| YAA | پیکاسو و کمدی انسانی یا حلول پاگنده (میشل لی ریس)          |
| 4.9 | سالشمار زندگی پیکاسو                                       |

### يادداشت مترجم

شاید دربارهٔ هیچ هنرمندی، دست کم در زمان حیاتش، به اندازهٔ پابلو پیکاسو مقاله، کتاب، رساله، تفسیر، نقد و یادداشت نوشته نشده است. شمارهٔ کتابها و نوشتارهایی که دربارهٔ پیکاسو انتشار یافته سر به صدها می زند و سیل انتشار این آثار نوشتاری همچنان ادامه دارد.

شاید هیچ هنرمندی به اندازهٔ پیکاسو با این همه رسانهٔ هنری متنوع و گوناگون کیار نکرده است: از نقاشی رنگ روغن گرفته تیا طراحی، مجسمه سازی، گرافیک، سرامیک و از آنجا کار با ابزارهایی چون گواش، باستل، مداد رنگی؛ و آفریدن لیتوگرافی ها، چوبکاری ها، پیکره هایی از گج و چوب، مجسمه های برنزی، ترکیب بندی هایی از کاغذ و پارچه و چسب؛ ساختواره هایی از آهن و مفتول، چوب یا ورقه های فلزی؛ عکسها؛ و طرحهایی برای لباسها، پرده های پیش صحنه و پس صحنه عکسها؛ و طرحهایی برای لباسها، پرده های پیش صحنه و پس صحنه تئاتر و باله؛ و سرانجام شعر و نمایشنامه نویسی.

شاید هیچ هنرمندی با این همه سبک و شیوهٔ گوناگون و گاه متضاد کار نکرده است: از امپرمیونیسم مانهٔ بزرگ تا اکسپرمیونیسم ون گوگ، از غرابت نمادین گوگن تا شادگونگی امپرمیونیستی تولوز لوترک، از منریسم ال گرکو و هنرمندان باروک تا کلاسی سیسم استادان قدیم، از سوررئالیسم و کانستراکتیویسم و هنر سیاه واره تا کوبیسم که خود یکی از بنیادگذارانش بود.

شاید هیچ هنرمندی به اندازهٔ او از همان آغاز نوجوانی بر قواعد،

مقررات و نظریات کهنه، پوسیده و خشک رایج در محافل آکادمیک نشورید. شاید کمتر هنرمندی به اندازهٔ او درگیر مسائل حاد اجتماعی زمانهٔ خود بود و با این همه در هر شرایطی فقط آنطور که خواست نقاشی کرد؛ هیچگاه خود را پابند این یا آن قانون ابدی و ازلی در هنر نکرد. به قول آلفرد اچ. بار «در جهانی که فشارهای اجتماعی خواه از نوع دمکراتیک یا جمعی یا بورژوایی، هردم در پی محدود کردن آزادی فردِ استثنایی است هنر پیکاسو ارج و معنایی فراتر از اهمیت هنر خود می بابد.» بی گمان پیکاسو بر تکامل هنرها در قرن ما سلطه ای بی چون و چرا داشت و انقلابی ترین دگرگونی ها را از زمان رنسانس به این سو در هنر پدید آورد. وانگهی به برکت پیکاسو نقاشی چون یک رسانهٔ هنری عاطفی نیرومند و نه چون جستجو برای کمال بخشی به شکل های آرمانی زیبایی در میان هنرمندان قرن ما قبول عام یافت. بی گمان بازگشت به این باور بنیادی که هنر باید از نیازی آخازین به بیان احساسات انسان نسبت به جهان پیرامون خود در یک قالب عاطفی نیرومند سرچشمه بگیرد انسان را آماده می سازد تا اثر هنری را نه سبب کمال آن بلکه به دلیل زنده بودنش ارزیابی کند و ما این مهم را به پیکاسو مدیونیم. از اینها گذشته پیکاسو حتی در میان کسانی که باکبار او کستر آشنایی دارند نامی آشناست. پیکاسو حتی در زمان خود به اسطوره و شمایل بدل شده بود؛ و این همه کار انتخاب کتابی منفرد دربارهٔ پیکاسو را، که همه جنبههای زندگی و هنر او را دربر گیرد، دشوار می سازد. در بسیاری از کتابها و نوشتارهایی که در قالب زندگینامه، تحلیل، نقد، خاطرات و مانند آن درباره پیکاسو انتشار یافته همهگونه مطلب و نکتهای دیده سی شود: از افسانه های بی پر و پا و پاورقی گونه دربارهٔ زندگی شخصی پیکاسو تا تحلیلها و نقدهای روانشناسانه، جامعه شناسانه، زیبایی شناسانه، مردم شناسانه و مانند آن؛ از این رو نمی توان کتابی منفرد را گرفت و ترجمه

کرد و مطمئن شد که خوانندهٔ فارسی زبان، که جزیکی دو سه کتاب (آن هم دربارهٔ جنبههای خاصی از زندگی پیکاسو) در زبان فارسی ندیده است، با خواندن آن اگر نه با همهٔ جنبههای هنر و زندگی پیکاسو دستکم با اساسی ترین جنبههای آن آشنا شده است. مبنای کار ما در کتاب حاضر آن بوده که ابتدا کتابی را که از هر نظر شایسته بوده است برگزیده ایم و اساس قرار داده ایم و آنگاه هرجا مطلب یا نکتهای در آن نبوده یا ناقص و اساس قرار داده ایم و آنگاه هرجا مطلب یا نکتهای در آن نبوده یا ناقص و کهنه بوده است از مآخد و سنابع دیگر بهره گرفته ایم و به این ترتیب نقص کتاب پایه را رفع کرده ایم. بخش اول تو آمان با زندگی و هنر پیکاسو سر و کتاب پایه را رفع کرده ایم. بخش اول تو آمان با زندگی و هنر پیکاسو سر و کار دارد اماکفهٔ زندگی نامه البته سنگین تر است همچنان که در بخش دوم که به هنر و چگونگی نو آوری ها، جسارت ها، نفی ها و شکلگیری و تکامل نقاشی و پیکره های او می پردازد جنبهٔ تحلیلی بر دیگر جنبه ها می چرید.

ع. ۱. م. ب.

# زندگی پیکاسو

## هر تصویر آمپولی است که با خون من پُر شده است. همین خون است که درون آن جریان دارد.

برای دانلودکتابهای بیشتر به کانال تلگرام ما بیبوندید ARTTBOOK@

## سرآغاز

پابلو روئیز پیکاسو ستوده ترین و نیز بنکوهیده ترین نقاش عصر ماست. نقاشان و هنردوستان سراسر جهان سالیان دراز در برابر دگرگون سازی های مداوم این نوآور بزرگ بلاتکلیف ماندند. پیکاسو که هردم جبهه عوض می کرد در ناکجاآباد هنر سیر می کرد و همهٔ کوشش هایی را که برای طبقه بندی کار او در مقولات مفهومی یا در برگه دانهای مورخان هنر به کار می رفت به مبارزه می خواند. در سراسر دهه های بارآور گذشته آثاری خلق کرد که از نظر شیوهٔ بیان و شگرد کار یکسره با هم فرق دارند. عناصر سبکی، که گمان می رفت دیرگاهی پیش از این در گذشتهٔ پیکاسو عناصر سبکی، که گمان می رفت دیرگاهی پیش از این در گذشتهٔ پیکاسو مدفون شده است به طرزی نامنتظر بار دیگر سر برمی آورد و همین عناصر را با عناصر دیگر درسی آمیخت تا دستاوردهایی نوآیین و شرشگفت بدید آورد.

این نکته هردم آشکارتر شده است که در این اسپانیایی کوتاه قامت و چارشانه با آن چشمهای سیاه و خیره و فکور نه یک نقاش که صد نقاش، و هریکی نوآورتر و پرخیال تر از دیگری نهان شده است. گویی پیکاسو با ایستادگی برآزادی هنری و حفظ استقلالِ استوار خود می خواست از نقاشان سراسر اعصار به سبب خواری های بی شماری که کشیده و امتیازات رسوایی آوری که از سر ناگزیری داده بودند و برای همه توهین ها و تحقیرهایی که به سبب قراردادها و چاپلوسی ها دیده بودند انتقام بگیرد.

پیکاسو در حفظ غرور و شرف خود و برانگیختن تحسین جهانیان، حتی هنگامی که محض تفریح خود و نزدیکانِ یکدلِ خود دیگران را دست می انداخت، همتا نداشت.

پیکاسو توانهای خشم برانگیخت و هواخواهان دو آتشهٔ قراردادهای آکادمیک را یکسره از کوره به در بُرهٔ تا آنجا که آنان سرانجام دستخوش اشتباه تاریخی شمایل شکنان شدند. پیکاسو هزاران بار به کلاشی و حقهبازی متهم شد. احساسگرایی پر زرق و برق با هالهای از سیمای یک ماجراجوی بی محابا، یک عیّار ارقه، یک گوش بُر زیرک و یک اغواگر شیطان صفت شخصیت او را فرا گرفته بود. مصاحبههای جعلی منتشر شد تا نادرستی و بی منطقی او، ولع ادعایی او به بول و توانایی او به فریب مردم را آشکار کند. صدها افسانهٔ دروغ در پیرامون او تنیده شد، به خاطر اعتقادات سیاسی اش به او تهمت بستند و تند ترین دشمنانش او را دیو شیطان صفتی توصیف کردند که تنها هدفش آن است که قانون پذیرفتهٔ دیو شیطان صفتی توصیف کردند که تنها هدفش آن است که قانون پذیرفتهٔ زیبایی را به لجن بکشد، نظم نهادی شده و ریشه دار را براندازد و تصویر زیبایی را به شیوهای موهن و هولناک از ریخت بیندازد.

اما همانقدر که برخی از مردم از او نفرت گرفته اند، بسیاری دیگر نیز او را دوست دارند و تحسین می کنند. در چشم آنان پیکاسو فقط یکی از نمایندگان نقاشی مدرن نیست بلکه خود نقاشی مدرن است. به نظر آنها پیکاسو نوآوری بزرگ، شورشگری بی تاب و جادوگر است. کار او در حکم اعلان جنگ با کلیشه ها و قرار دادهای مرسوم، تعصبات بورژوایی، عادات بصری و ذهنی انجمادآور، اعلان جنگ به ضد تعلیم و تربیت ایستا و روزمره، به ضد سنت آکادمیک در شمام جنبه های مکانیکی و است. مسلم انگاشته شده، از رمق افتاده، بیمارگونه، محتضر یا مرده آن است. در چشم هواخواهان و حامیان او پیکاسو بزرگترین نقاش قرن ما، کاشفی در چشم هواخواهان و حامیان او پیکاسو بزرگترین نقاش قرن ما، کاشفی در و دمدمی مزاج، شیفته تجربه گری و سرانجام هنرسندی است که به

نیروی درونی پویای خود برانگیخته می شود و به تنهایی راه سفر در پیش می گیرد و قلمروهای ناشناختهٔ هول آور را کشف می کند و از هر حمله بر در هنر چندان غنائم به چنگ می آورد که نسلها، نسل هنرمندان جوان از قبل آن می توانند روزگار بگذرانند. در نزد آنان آثار پیکاسو در حکم داروست؛ وارد جریان خون می شود و چون محرکی نیرومند و شگرف تأثیر می کند. دربارهٔ تصویرهای پیکاسو هرچه می خواهی بگو: این تصاویر همیشه نامنتظرند، همیشه گستاخانه رو در روی ما می ایستند، چنان فراخوان تحکم آمیزی در خود دارند که حتی توجه بی اعتنایان را برمی انگیزند؛ همواره آکشفیات بصری شگفت آوری عرضه می کنند. در برابر این آثار با نیروهای نهانی آشوب انگیزی رویاروی می شویم. هیچ برابر این آثار با نیروهای نهانی آشوب انگیزی رویاروی می شویم. هیچ حشو و زایده ای، هیچ وصله کاری ناشیانه ای و هیچ چاره گری عاجزانه در این نقاشی ها نیست. ابوالهول از درون چشمخانهٔ میان تهی جمجمهٔ جانور همچون دستگاه تو خالی برآمدگی و فرورفتگی در ما خیره می شود. همچون دستگاه تو خالی برآمدگی و فرورفتگی در ما خیره می شود. قدرت نافذ، تراژدی و مالیخولیای آشوب انگیز این تصویر فراموش نشدنی است.

حتی در تصادفی ترین اسلیمی های تزیینی و قلمانداز ترین کارهای یک روزهٔ پیکاسو نیز این داروها به کار است: افسون کننده اند، خطر ناک اند، مستی آورند، شوماند و شاید حتی تباهی آورند. این اسپانیایی ریزه نقش نیروی آن را داشت که دیوها را احضار کند. او از بزرگترین استادان بود. پیکاسو که تیراژدی بر او سایهای تیره و تار افکنده بود یکی از درخشان ترین نمایندگان نوع بشر در روزگار ماست. پیکاسو با وضوحی بی همتا ما را فرامی خواند تا به جستجوی امکان رستگاری در میانهٔ بی همتا ما را فرامی خواند تا به جستجوی امکان رستگاری در میانهٔ آشفتگی و بی نظمی برآییم.

پیکاسو با نیروی حیاتی بیباکانهای پوچی سنتهای بیپر و پا را آفتابی کرده است، سنتهایی که در واقع جز یک مشت تعلیمات خوب محافظت شدهٔ دانشکده های هنر نیست. موریس ری نال در کتاب خود دربارهٔ پیکاسو نوشت: در حالی که کل ساختکار عدالت به راستی برای نگاهداشت احساسات بهنجار انسانی ضروری است و در حالی که جامعه باید در نگاهبانی انصاف و جوانمردی مراقبت داشته باشد، قواعد دست و پاگیر و سنتی نمی تواند در قلمرو هنر اعتباری داشته باشد چرا که ممکن نیست بتوان سانسوری پایدار بر توانایی خلاقهٔ آدمی تحمیل کرد.

اما چه انگشت شمارند نقاشانی که به این تعبیر آزادی خود را حفظ کردهاند و چه بسیارند نقاشانی که بیشتر خوش دارند در کشفیات دیگران حک و اصلاحها و دستکاریهای جزیی به عمل آورند تما آن که خود دست به کشفیات دست اول بزنند! با این همه پیکاسو همواره از کار باانضباط تن زده و از این رو مایهٔ آزار آن اهل انضباطی شده است که معتقد است قفسه بندی تر و تمیز حتی در قلمرو امور معنوی هم میسر است، زیرا که پیکاسو خوب می داند که کسب مهارت و دستیابی به نتایج رضایت بخش از راه پیروی از آکاد میسین ها کاملاً ممکن است اما نمی تواند به کشفیاتی راه ببرد که به تنهایی می تواند نقاشی را به تجربهٔ معنوی بدل کند.

برای آن که اهمیت و جایگاه پیکاسو را در نقاشی مدرن ـ و نه تنها در نقاشی که در مجسمه سازی و هنرهای گرافیک نیز ـ ارزیابی کنیم نخست باید گریبان خود را از این فکر رها کنیم که وظیفهٔ نقاش آن است که از قلم موها، رنگها و پردهٔ نقاشی بهره گیرد و به مفهومی اخلاقی اشاره کند یا آن که در پی رقابت با دوربین عکاسی برآید و نسخهٔ دقیقی از موضوع کار خود به دست دهد و این تصویر تنها به منظور «آراستن» فضای خالی دیوار به کار رود. باید این نکته را دریابیم که تصویرهای پیکاسو تنها به دلیل جنیهٔ زیبایی شناسانه آفریده نمی شوند، چراکه پیکاسو برآن است که دلیل جنیهٔ زیبایی شناسانه آفریده نمی شوند، چراکه پیکاسو برآن است که هیچ رابطهٔ پیوند دهنده ای سان نمود پذیرفتهٔ روزمره و صورت هنری

آچود ندارد. پیکاسو بیشتر علاقه مند است که اشیا را به نشانه ها و نمادها گرگون کند؛ نقاشی در چشم او کرداری معنوی است و بسیاری از آساویر او حتی به معنی سیاسی کلمه به قصد اعتراض کشیده شده اند.

در قلمرو هنر کارگران ماهر کوشنده ای وجود دارند که کار خود را در گمال درستکاری و امانت انجام می دهند و هیچکس حق ندارد آنها را به آن دلیل سرزنش کند. از یک سو با پاسداران سنت سر و کار داریم که با گوشش مداوم و دقیق آنچه را پیش از این به دست آمده است تحکیم و بهبود می بخشند. از سوی دیگر با انقلابیان بزرگی روبهرو می شویم که گستا خانه خود را بر فراز همهٔ قواعد سنتی می گیرند و در همهٔ مواضع و دیدگاه های به ظاهر تخطی ناپذیر ما تردید روا می دارند. پیکاسو از گروه دوم است.

تصاویری که او نقاشی می کند آشکارا برای کسانی نیست که به شیره های کهنه و تنبلانهٔ تفکر و دیدن چسبیده اند، همان کسانی که در شرح های مصور دنبال تهذیب اخلاق می گردند و به جای آن که خواهان مسائل بسصری یا بینشهای آشوبندهٔ یک بینندهٔ ژرف نگر باشند می خواهند برشی از طبیعت را بر دیوارهای خود بیاویزند که به دور از هرگونه جنبهٔ آزاردهده تصویر شده و به طرزی پاکیزه قاب گرفته شده باشد.

کوششهایی به کار رفته است تا پیکاسو را حقهبازی آسان کار جلوه دهند. او را به اغواگری تردستانه به شیوهٔ «شکارچی موش»، از راه بدر کردن تلخاندیشانه و شیادی کفرآمیز متهم کردهاند. بارها او را جادوگر خواندهاند اما بسیاری از مردم که از ابهام نهفته در این برچسب بی خبر

۱. Pied Piper of Hamelin در انسانه های آلمانی موسیقی نوازی که با نواختن نی موشها را به سوی رودخانه کشید، آن ها را غرق کرد و مردم شهر هملین را از آزار موشها رهانید؛ اما از آنجا که دستمزدش را نپرداختند به کین خواهی برخاست و به همین نمهید بچه های دهکده را به کوه ها رهنمون کرد و بچه ها در کوهسار ناپدید شدند.

بودند این کلمه را به معنای صفت شعبده بازی گرفتند که از آینه ها بهره می گیرد، دست به چشم بندی می زند و خلایق را می فریبد. ژورنالیسم احساسات انگیز پیوسته کوشیده است نسخه ای پرکشش و گیرا از «پرده دری های هیجان انگیز» زندگی خصوصی پیکاسو به خوانندگان خو د عرضه کند. با این همه، گو این که ممکن است زندگی او پرتنوع و رنگارنگ به نظر آید، اساساً به هیچرو هیجان انگیز نیست. زندگی پیکاسو کار او بود. بهترین و بی پرده ترین زندگی نامهٔ او را باید در نقاشی ها، طراحی ها و پیکره های او یافت. پیکاسو نیاز به فضای عشق و دوستی داشت. او بسرای کار خود به این عناصر نیاز حیاتی داشت. حتی صمیمانه ترین روابط انسانی به طور تنگاتنگ به کار او پیوند یافته بود. بی حضو زنان هیچیک از آن صحنه های شادی آور، آرامش روستایی منشانه و مادرانگی آرام و پرصفا وجود نمی داشت. اما از این هاگذشته این عوامل از آن رو برای او اهمیت داشتند تا افزون بر دوستان، محیط پیرامون، رویدادهای زندگی خصوصی و رخدادهای بزرگ سیاسی، پیرامون، رویدادهای زندگی خصوصی و رخدادهای بزرگ سیاسی، ذخیره ای دائمی برای انگیزه های نو جهت کار خلاقهٔ او فراهم آورند.

پیکاسو بیگمان در برخی دوره ها تا حدی اعتبار خود را نزد بسیاری از مردم از دست داد زیرا سوداگران تیزین این واقعیت را از نظر دور نمی داشتند که زواید و زیاله های کارگاه او، کارهای ناتمام و قلماندازهای شتابزده و تصادفی او ناگزیر از سبد کاغذهای باطله سر در خواهد آورد. این جماعت پاپی می شدند، اصرار می کردند تا حتی خرده ربزهای دور انداختنی او را به پول نقد نزدیک کنند چندان که گاه به نظر می رسید لباسهایی که هنگام کار به جای قابدستمال از آنها استفاده می کرد گردآوری می شد، بر قامت مانکنهای کچی گرانبها راست می شد و به صورت جامههای گرانبها مورد معامله قرار می گرفت. پیکاسو در پاسخ به صورت جامههای گرانبها مورد معامله قرار می گرفت. پیکاسو در پاسخ به درخواستهای سماجت آمیز بسیاری از ناشران، با کشیدن چند طرح

مداد رنگی برای چاپ کتابهای نفیسی که گویا ذکر نام او روی آنها كشش و جذابيتي پديد مي آورد، به حيله اين ناشران را از سر باز مي كرد. این طرحها به عنوان به اصطلاح «لیتوگرافی های اصل» برای بالا بردن ارزش کتابهای کم فروش به کار می آمدند و اگر بخواهیم دقیق تر بگوییم جز مشتی یاوه نبودند. یکی از ناشران که برای کتاب خود از پیکاسو درخواست متنی کرده بود به جای آن چند برگ کاغذ چارگوش دربافت كردكه روى آن همهٔ حروف الفبا به شيوهاي آشفته و درهم برهم قلمانداز رقم خورده بود. پیکاسو امر کرده بود که طرف باید کتابش را با این حروف به چاپ بسیارد؛ ناشر این مقدمه را بسیار باپ روز و زیرکانه یافت و صفحات را دقیقاً همانگونه که پیکاسو به او داده بود به دست چاپ سپرد. برخی از مردم شاید این کار را یکسره پوچ و بی معنا بیابند. اما آیا باید به خاطر آن پیکاسو را سرزنش کرد؟ آیا تقصیر از اوست که «اسنوبها» و ابله ها اوهام و خيالات عجيب و غريب او را الهام هاي هنري مي خوانند؟ میسیاسِرت اصمسر سِسرت، نقاش اسپانیایی، که سالیان دراز روابط دوستانهای با پیکاسو داشت در خاطرات خود می نویسد: «دلالان آثار هنری و کسانی که خود را به مقام روحانیان خاصهٔ مذهب او منصوب كردهاند بي گمان لطمه بسيار به او زدهاند... اين كسان به اين بهانه بي بر و يا که می خواهند بورژوا جماعت را شگفتزده کنند<sup>۲</sup> گاه به ورطهٔ سقوط كشيده مي شوند».

#### تولد

پابلو پیکاسو در ساعت ۹/۳۰ شب ۲۵ اکتبر ۱۸۸۱ در خانهٔ شماره ۲۶ میدان مِرسِد در شهر مالاگا به جهان آمد. مالاگا شهری است که بر

منطقهٔ فنیقی باستان در پایین سیبرا نوادا واقع است. در آن سوی مدیترانه می توان کوه های اطلس را در افریقا دید. او نخستین فرزند خوزه رولیز بلاسکو از نسل کاستیلی های جدید و همسرش ماربا پیکاسو لوپز بود. مادر دارای خاستگاهی اندلسی بود و در رگهای خود خون صربی داشت.

والدین در کلیسای مجاور پسر را پابلو، دیه گو، خوزه، فرانسیسکو دِ پاآل، خوان، نپوموسنو، کریسپیانو دِلاسنتیسما تربنیداد نام گذاشتند. اما پسر در جوانی، چنان که در میان اسپانیاییها رسم است، هم نام مادر و هم نام پدر را پذیرفت و تصویرهای خود را روئیز پیکاسو امضا میکرد. بعدها نام ویژهٔ مادر را پذیرفت و به سادگی «پیکاسو» امضا کرد. پدرش خوزه روئیز استاد طراحی در مدرسهٔ ایالتی حرفه و فن و هنر «مدرسهٔ سانیِلمو» در مالاگا بود. بسیاری از نیاکان او از هردو سو استعداد هنری داشتند و به تفنن دستی به نقاشی رسانده بودند بی آن که نقاش شده باشند. انگار همهٔ استعداد و مهارت هنری خانواده ذخیره شده بود تا سرانجام پسر دون خوزه بیانی نیرومند و متمرکز به آن همه ذوق و قریحه سرانجام پسر دون خوزه بیانی نیرومند و متمرکز به آن همه ذوق و قریحه میخشد.

پدر پیکاسو هنرمندی با استعداد سیان مایه بود، اما جندان به استعداد هنری خود پشتگرم نبود تا خطر آن را به جان بخرد که سراسر زندگی را در مقام هنرمندی مستقل بگذراند. هنگامی که مسئولیت استاد طراحی در مدرسهٔ هنرها و فنون سان تِلمو را به گردن گرفت همهٔ نگرانی ها، انتظارات طولانی برای گرفتن سفارش، خستگی و بی حوصلگی ناشی از انجام دادن سفارش های مشتریان به پایان رسید. به طبع ستیزه جو نبود؛ نقاشی زحمتکش و شریف بود که می بایست در بند آب و نان خانواده، زن و سه فرزندش پابلو، لولا، و کوچکتر از همه کونچیتا باشد.

پیکاسو کودکی خود را در بندر مدیترانهای مالاگا و در شهری گذراند

که به گفته مشهور «شهر آفتاب سوزان و سایههای زمهریر» و سرشار از سایه روشنهای خشن، و در جلوههای دیگرگون شوندهٔ خود دارای همان ذخایر نهانی بی شمار آثار خود پیکاسو است.

خانهٔ میدان مرسد برای این خانوادهٔ بزرگ بسیار کوچک بود. اما از بخت خوش دون خوزه، کارگاه خود را در موزهٔ شهر برپاکرد. در آنجا دست کم می توانست تصاویر کبوترهای خود را در آرامش نقاشی کند. نقاشی از کبوتر و مگس جزو تخصص او بود. بعدها پیکاسو دربارهٔ نقاشی کبوترهای پدرش به دوست خود سابارتس که در زندگی او تقریباً نقش بازول ارا داشت، گفت: «روزی پدرم تصویر بزرگی نقاشی کرد که یک کبوترخان را نشان می داد که کبوتران بسیاری بر میله چوبهای آن نشسته بودند. از قفسی را در نظر بگیر با صدها کبوتر، باهزاران کبوتر – هزاران بلکه میلیونها…» پیکاسو همیشه نو بسیار جدی – میگفت «میلیونها کبوتر».

پدر پیکاسو نگرانی ها و دردسرهای مالی داشت: اکنون پنج فرزند داشت و ناچار بود درس خصوصی بدهد. با این همه هیچگاه خود را از لذت رفتن به «Toros» محروم نمی کرد و همراه با پابلو کوچولو به تماشای گاوبازی می رفت. همین گشت و گذارهای شادمانه تأثیری ژرف بر پابلو گذاشت. در سراسر عمر دراز خود یاد این گردش ها همواره در خاطرش زنده ماند؛ پیکاسو هیچگاه از نقاشی کردن صحنههای گاوبازی باز نایستاد.

پابلو کودکی خودرأی و چهبسا کلهشق بود. شاگرد بدی هم بود. در سیانهٔ درس ها به جای آن که به درس توجه کند به ساعت خیره می شد. حرکت آهستهٔ عقربه ها افسونش می کرد. سرانجام او را به مدرسه ای

۱. James Boswell (۱۷۴۰-۹۵)، اسکانلندی، وکیل و نویسنده و زندگینامهنویس سیمیوثل جانسن. جانسن.

خمصوصی فرستادند. اما حتی در آنجا هم از آموختن تن میزد. خوشبختانه مدیر مدرسه یکی از دوستان پدرش بود و برای او کالاس فوق العاده می گذاشت. پابلو به هیچرو به مدرسه نمی رفت مگر آن که یا پدرش، که مسیرش با او یکی بود، همراه می شد. در یکی از همین روزها یدر به کار نقاشی کردن تصویر دیگری از کبوترها مشغول بود. برای این کار تک پرنده ای را مدل قرار داده بود و از زاویه های گوناگون تصویر آن را می کشید. وقتی کار روزانهاش پایان گرفت کبوتر را با خود به خانه بُرد زیرا کسی در موزه نبود تا از کبوتر نگهداری کند. فردا صبح کبوتر را طوری در جیبش گذاشت که تنها سر او بیرون بود و در کنار پسر به راه افتاد. هنگامی که بدر و بسر به مدرسه رسیدند پابلو از بدر خواست که کبوتر را به گروگان پیش او بگذارد تا او مطمئن شود که پدرش از آمدن و بردن او در ساعت یک بعدازظهر غفلت نمیکند و گفت که اگر پدر این شرط را به جا نیاورد او هم به مدرسه نخواهد رفت: «اماکبوتر راکه نمی توانی با خودت به کلاس درس ببری. بچههای دیگر بهات می خندند.» هر دو در خیابان ایستادند؛ زنگ مدرسه نواخته شده و درسها آغاز گردیده بود. پابلو گفت: «بگذار بخندند!»، «نه محال است! من برای نقاشی کردن به کبوتر احتیاج دارم!» پابلو حس کرد که پدر دارد تسلیم می شود و آمادهٔ معامله است؛ این شد که بی درنگ افزود: «پس قلم موهایت را به ام بده!»

دون خوزه مثل همیشه قلمموهایش را به خانه آورده بود تا بهتر بتواند آنها را بشوید. حالا مثل یک دستهٔ گل آنها را به دست داشت: «به اینها بیشتر احتیاج دارم! چطور می توانم بدون قلممو نقاشی کنم؟»، «پس چوبدستی ات را بده!» حالا دون خوزه می دانست که شکست خبورده است، به بهوس پسرش تسلیم شد و چوبدستی را به او داد و پابلو با وقار و طنطنه، انگار که شمعی را در یک مراسم مذهبی حمل می کند، چوبدستی را با خود به مدرسه برد.

حتی در آن سالهای نخستین زندگی آگاهی از این که می تواند راه خود را بیابد تأثیر خود را در منش پیکاسو به جاگذاشت. بعدها از به رسمیت شناختنِ قراردادها، قید و بندها و هرگونه منع و محدودیتی مطلقاً سرباز زد. همواره حتی به بهای تنهایی، همانگونه می زیست که می خواست. از آنگونه بچهها بود که همیشه باید زیرنظر قرار می گرفت، هر مسخره بازی که دلش می خواست در می آورد و هرکس به او می خندید بهای سنگینی می پرداخت. ارادهٔ او ابر همهٔ اعمالش حکمفرما بود.

حتی پیش از آن که خانوادهاش از مالاگا به کورونا نقل مکان کند نگران او بودند که مبادا پابلو به دلیل تنبلی و سر بهرایی در مدرسه نتواند در امتحانات قبول شود. دلشان می خواست ببینند او به هر قیمت چیزی می شود. پدرش در کورونا هیچ قوم و خویشی نداشت. این شد که فکر کرد بهتر است پابلو برای درس خواندن در کورونا در مالاگا امتحان بدهد. امتحان یک نمایش مسخرهٔ محض بود. معدل حسابی کلافهاش کرد. با این همه پابلو کارنامه را گرفت و شادمانه آن را به خانه برد. بیش از همه به خساطر مادرش خوشحال بود چون مادر را بیش از هرکس دوست می داشت. مادر نیز باوری تزلزلناپذیر به رسالت پسر داشت. بعدها وقتی پسر یکسره چهره دگرگون کرد و در پیشرفتهای نوگستاخانه وقتی پسر یکسره چهره دگرگون کرد و در پیشرفتهای نوگستاخانه پیشگام شد مادر هرگز یک دم تردید به خود راه نداد بلکه در برابر تمام جهان از پسرش به دفاع برخاست. مادر تنها گوش به نداهای قلبی خود داشت.

مادر بزرگ مادریاش نیز پابلو کو چولو را بسیار دوست می داشت. این بانوی پیر تخیلی شگفت آور داشت. همیشه قصه های عجیب و غریبی برای پابلو می گفت که تنها زایدهٔ جوشش تخیلش بود. همین که پابلو این قصه ها را می شنید راز و خیال بیشتری برآن ها می افزود و به جای قصه هایی خودساخته برای دیگران بازگو می کرد. هنوز چیزی نگذشته

بود که پابلو برای پذیرفتن، گواردن و بازآفرینی مایه ها و مضمون هایی که از همه سو جذب می کرد استعداد و توانایی شگرفی از خود نشان داد و همین خصیصه بعدها بسیار برجستگی یافت و هنرمند به سبب همین توانایی در دوران پختگی خود مورد حملهٔ دشمنان بداندیش قرار گرفت. مسلماً پیکاسو اغلب از تصویرهای دیگر نقاشان از جمله نقاشی های معاصران خود برانگیخته شده بود اما «برانگیخته» واژه ای عملی است؛ او هرگز دست به دزدی هنری نزد. میگفت: «مردم میگویند که من از که چنین دوستانم می دزدم اما وقتی به کارگاه همان همکاری می روم که چنین داستانی را شایع کرده است می بینم چیزی که به دزدیدن بیرزد در چنته ندارد.» او هرگز انکار نکرده است که از هرچیز که چشمش برآن می افتد به عنوان مادهٔ خام و انگیزه ای برای تخیل تجسمی خود بهره می گیرد، و برای انگیزه هایی که از یک تصویر دست می دهد به همان اندازه ارزش قائل است که برای تأثیرهایی که یک منظره یا طبیعت بی جان در او می گذارد. اما آنچه از آن ها در می آورد همیشه تصویری از پیکاسو در او می گذارد. اما آنچه از آن ها در می آورد همیشه تصویری از پیکاسو است. این است که اهمیت دارد.

پیکاسو حتی در کودکی اشتهایی سیری ناپذیر به تصویرگری داشت. برای پابلو جوان دیدن به معنای همه چیز بود. او با همهٔ هستی خود بسر حسّ بسصری خویش تمرکز می یافت، درست همانگونه که کودک اعجوبهای چون موتزارت تنها برای شنیدن می زیست. پیکاسو به جهان آمد تا نقاشی کند درست به همان روش که موتزارت به جهان آمد تا موسیقی تصنیف کند. هردو کودک خطی مستقیم برای دستیابی به هدف خود رسم کردند. تأخیر جایز نبود، انگار تعهد کرده بودند تا در مدتی معین کار را به سرانجام برساننا (هنگامی که بچههای دیگر تیلهبازی میکردند پیکاسو به طراحی و نقاشی آغاز کرد. آشکارا پیش از آن که بتواند حرف بزند می توانست چیز بکشد. به گفتهٔ مادرش نخستین کلماتی

برای دانلودکتابهای بیشتر به کانال تلکرام ما بپیوندید ARTTBOOK

که بر زبان آورد «پیز، پیز» بود که به جای «Lá Piz» میگفت؛ این کلمه در اسپانیایی به معنای قلم است و این همان چیزی بود که او همیشه طلب میکرد. چیزی نگذشت که از پدرش پیش افتاد.

#### كورونا

در ۱۸۹۱ خانواده از طریق اقیانوس اطلس به سوی کورونا نقل مکان کرد. سفر دریایی ارزانترین وسیلهٔ نقلیه برای حمل این خانوادهٔ گسترده و همهٔ دارایی آن بود. کشتی از تنگه جبلالطارق گذشت، سپس به سوی شمال در امتداد کرانهٔ غرب اسپانیا پیش راند. این سفر گنجینهای از تأثیرهای گوناگون برای پابلو فراهم ساخت و این تأثیرات چندان نیرومند بود که او ترس از مدرسهٔ جدید را پاک از یاد بُرد: زندگی در عرشهٔ کشتی، افق دوردست، گروهها گروه مرغان دریایی که به ندرت صرشه را ترک می کردند، نوار باریک سرخفام خط ساحلی بر سمت راست کشتی و همهٔ خانواده که دریازده و بیمار افتاده بودند. مادرش به زحمت سفر را به آخر رساند. خانواده کشتی را در ویگو ترک گفت و بقیهٔ سفر را با راه آهن به پایان بُرد.

دون خوزه به عنوان آموزشیار طراحی کاری در «انستیتو داگواردا» گرفته بود. خانواده پس از اقامتی کوتاه در مهمانخانهای محقر سرانجام در طبقهٔ دوم خانهٔ شماره ۱۴ کوچهٔ پاخوگومز مستقر شد.

زندگی در کورونا در چشم پدر پیکاسو چون تبعید بود. آنجا خود را راحت حس نمی کرد؛ این شد که هنوز چیزی نگذشته همهٔ دل و جرأتش را از دست داد. نه از گاو و گاوبازی خبری بود و نه از هیچ یک از دوستان هم کافه ای اش. ساعتها در آن آپارتمان غم افزاکنار پنجره می نشست و به ابرهای باران زایی که از اقیانوس اطلس می آمد خیره می شد. می بارید و

می بارید. زیر کاریکاتوری که یک وقتی پابلو کشید نوشت. «اکنون باد وزیدن آغاز کرده است و آنقدر به وزیدن ادامه خواهد داد تا دیگر کورونایی باقی نماند.»

زندگی غمانگیز و تیره تر می شد. دون خوزه کم و بیش از نقاشی دست کشیده بود. بی حسی مرگزای او همهٔ خانواده را فلج کرده بود و حال و هوایی غمافزا بر خانه سایه گسترده بود. نهایت کاری که می کرد این بود که گاه گدار تصویر کوچکی از کبوترها نقاشی می کرد. امّا آنقدر نمی توانست دهنش را متمرکز کند که حالت ایستادن پاها را خوب و دقیق دربیاورد. پیکاسوی جوان وظیفهٔ اجرای کار را به گردن گرفت. بعدها پیکاسو نقل کرد که چطور پدرش پاهای یک کبوتر مرده راکند و به حالت دلخواه خود روی یک تخته قرار داد و از آن پس کار پابلو این بود که نسخهٔ دقیقی از روی آن بکشد.

جیزی نگذشت که پابلو استعدادی یکسره استثنایی از خود نشان داد. نخستین پردهٔ رنگ روغنی خود را در نه سالگی کشید. نکته مهم آن که بدانیم این تصویر صحنهای از گاوبازی را نشان می دهد: پیکادوری بر اسب سوار است و دو مرد و یک زن پشت حصار میدان ایستادهاند. والدینش او را تشویق کردند که به نقاشی ادامه دهد. تشویق و تحسین آنها به پابلو اعتماد به نفس بخشید؛ در مدرسه به زور تکالیفش را انجام می داد.

پیکاسوی پدر مثل نجار پیری که رندهاش را به زمین میگذارد و به تماشای پسرش می ایستد، تخته رنگ و قلم موهایش را در ۱۸۹۴ به او پیشکش کرد. لحظه ای جدی و پر وقار بود. پابلو جوان می دانست که با کناره گیری پدر مسؤولیتی بزرگ بر دوش او افتاده است. در آن هنگام

چهارده سال داشت. حکایت دیگری که تصور جعلی بودن آن چندان دور از ذهن نیست میگوید که سرشبی هنگامی که دون خوزه، از پرسه گردی بازمیگشت دید بابلو یکی از پیش طرحهای ناتمام او را از یک کبوتر به دست گرفته و با دقتی به غایت استادانه پنجهها و پرهای ظریف پاهای کبوتر را نقاشی کرده است. جلوه و تأثیر کار به مراتب بهتر از هرکاری بود که خود پدر تا آن زمان انجام داده بود. این بود که دستخوش حالت دوگانهٔ افتخار و نومیدی شد و پالت و قلمموهای خود را به پسر داد و سوگند خورد که دیگر دست به رنگ نبرد.

در ژوئیهٔ ۱۸۹۵ خانواده به مالاگا بازگشت تا تعطیلات را در «وطن» بگذراند. در پایان سپتامبر سفری تازه از غرب شبه جزیرهٔ ایبریا به شرق، باز از اطلس به سوی مدیترانه و از کورونا به بارسلون پیش آمد. خانواده در بارسلون در خانهٔ شمارهٔ ۳کوچهٔ مرسد مستقر شد.

#### بارسلون

دون خوزه به معلمی هنر در مدرسهٔ هنری استان بارسلون معروف به «لالونخا» گماشته شد. اما وظایف جدید و محیط تازه به مذاق او خوش نیامد. اینجا هم مانند کورونا افسردگی دست از سرش برنداشت. بارسلون برای او بیش از حد مدرن و شلوغ بود. هیچ دوستی در آنجا نداشت. مدرسه چند قدمی بیشتر با خانهاش فاصله نداشت با این همه از درس دادن چندان لذتی نمی برد. تک چهره هایی که پابلو جوان از او طرح زد یا کشید تنها این نکته را به وضوح نشان می دهد که این مرد هیچ سر سازگاری با جهان ندارد.

پابلو برای ورود به «لالونخا» به رقابت پرداخت، تکلیفی را که برای امتحان ورودی باید انجام می داد و یک ماهی برای اجرای آن فرصت

داشت یک روزه تمام کرد و مایه شگفتی معلمان شد. در ۱۸۹۶ به مدرسه پذیرفته شد. کاری که پیکاسو برای امتحان ورودی ارائه داد از گزند روزگار مصون مانده است. پابلو در مدل خود، که یک مرد برهنه بود، نه تنها تغییری نداد تا او را مطابق کمال و آرمان زیبایی درآورد بلکه مرد عربان را دقیقاً همانگونه کشید که دیده بود. هنوز چیزی نشده چشمهای پابلو و حدت دید خود را نشان داده بود.

در همین زمان پابلو تصویر آبرنگی از پدرش پرداخت که او را در حالی نشان می داد که سرش را بر دست راست تکیه داده بود. تا همینجا نیز استادی و مهارت بسیار به خرج داده بود، موزهٔ شهر مالاگا آبرنگ دیگری از دون خوزه در حالی که پتویی به خود پیچیده و شبکلاهی بر سر گذاشته است. در همان سال پسر جوان با پاستل نیمرخی از چهرهٔ مادرش پرداخت که در آن مادر بلوزی سفید پوشیده است. پدرش کارگاهی شامل یک اتباق زیرشیروانی در کوچهٔ لاپلاتا برای پیکاسوی پانزده ساله اجاره کرد. تصویر علم و نیکوکاری در همین جا نقاشی شد. عنوان علم و نیکوکاری را دون خوزه بر تبابلو همین جا نقاشی شد. عنوان علم و نیکوکاری را دون خوزه بر تبابلو گذاشت. این تصویر پزشک و راهبهای را در کنار تخت یک بیمار علیل نشان می دهد. پزشک، که پدرش برای آن مدل قرار گرفت، در حال گرفتن نبض بیمار است. پابلو با این تصویر نخستین شناسایی همگانی را به دست آورد و در نمایشگاه هنرهای زیبای مادرید در ۱۸۹۷ نشان دست آورد و در نمایشگاه هنرهای زیبای مادرید در ۱۸۹۷ نشان کرد.

اکنون تمام اعضای خانواده به فکر افتاده بودند که با این اعجوبهٔ کوچولو چه باید کرد. عمو سالوادور پیشنهاد کردکه او را به مادرید بفرستند. پابلو پیش از آن همراه با خانوادهٔ خود چند گاهی در مادرید به سر برده بود اما این مدت بسیار کوتاه بود. اکنون ـ در ماه اکتبر ـ قرار بود

به تنهایی به آنجا برود. والدین او انتظار بسیار از این سفر داشتند. می خواستند پابلو به عنوان نقاش کارش را در پایتخت دنبال کند. چیزی نگذشت که به نخستین موفقیت خود دست یافت. پابلو امتحان ورودی برای دورهٔ شاگردان پیشرفته را به همان درخشش امتحانات بارسلون پشت سرگذاشت و به آکادمی سلطنتی سن فرناندو پذیرفته شد. در آغاز در کوچهٔ سن پدرو مارتیر اقامت گرفت. اما چیزی نگذشت که به کوچهٔ در و در هر دو خروس و ماریا و از آنجا به کوچهٔ دِلا واپیس نقل مکان کرد و در هر دو مورد پیش دو خانواده پانسیون شد. این از این محله به آن محله رفتنها و نیاز به دیدن چاردیواریهای تازه، از آن جور دل مشغولیها بود که پیکاسو هرگز نتوانست از آن رهایی بابد. بعدها در یک زمان چندین خانه به عنوان اقامتگاه زمستانی و چندین خانه به عنوان منزلگاه تابستانی داشت. پابلو به عنوان انگیزهای برای کار نیاز به تغییر دائمی داشت. هرگز نیازی به سفرهای دور و دراز در خود احساس نکرد اما پیوسته نیاز به تغییر جا را در محدودهٔ شهرهایی که در آنها میزیست در خود احساس میکرد.

چیزی نگذشت که از آکادمی و آموزشهای خشک و جزمی آن خسته شد. هم جلسات سخنرانی و هم کلاسهای درس ملال آور بود. پیکاسو بیشتر وقتها به موزهٔ پرادو می رفت و در آنجا آنقدر از آثار موزه تأثیر می پذیرفت که نمی توانست به آسانی برآن فایق آید. اجباری درونی به نقاشی کردن در خود حس می کرد اما نمی خواست صرفاً از حالتهای کلیشهای مدل رونگاری کند. چیزی نگذشت که دید دلش می خواهد به جرگهٔ دوستانش در بارسلون بپیوندد اما دل آن را نداشت که این را به والدینش بنویسد. سپس دچار تب مخملک شد. و همین بهانهٔ خوبی به دست او داد تا بی درنگ برگردد. با آن که امیدهای خانواده به معلم هنر شدن پابلو نقش برآب شده بود اما از آنجاکه به علت بیماری بازگشته بود

نمی توانستند به او عتاب کنند. پابلو پیش از این مِزهٔ آزادی را چشیده بود. کوشش خانواده برای جاانداختن فکر ازدواج با دختر حمویی به سن و سال خود او نیز به سبب شیفتگی پابلو به استقلال بی نمر ماند.

پابلو چندان در بارسلون نماند. همراه با دوستش پالارس به اُرتاد سنخوان در کاتالونیا رفت و بار دیگر سلامتش را بازیافت. در آننجا با خانوادهٔ دوستش زندگی می کرد. اُرتاد سنخوان دهکدهای فقیر بود و به کلی با بارسلون تفاوت داشت. مردم کسب معاش را جدی می گرفتند، و زندگی شان ساده و سرشار از وقار و آبرو بود. پابلو در این دهکدهٔ پر سنگلاخ خود را آسوده حس می کرد. زندگی ساده، «زمختی و خشونت کاتالونیایی، نیکی حقیقت» به شیوههای گوناگون شخصیت او را قوام بخشید. پابلو در کار مزرعه کمک می کرد: آموخت که چگونه شیر گاو را بدوشد، اسطبلها را پاکیزه کند و اسب و گاری براند. دیرگاهی پس از آن بدوشد، اسطبلها را پاکیزه کند و اسب و گاری براند. دیرگاهی پس از آن گفت که هرچه می داند از آنجا آموخته است.

در آوریل ۱۸۹۸ پیکاسو به بارسلون بازگشت و در خانهٔ یکی از درستانش در کوچهٔ دلوس اسکود یروس بلانکوس منزل گرفت. هردو فقط یک جفت دستکش داشتند. از آنجا که میخواستند در انظار خوش پوش جلوه کنند قرار گذاشتند که او لنگهٔ دست راست را به دست کند و دوستش لنگه دست چپ را و هرکدام دست برهنه را در جیب فرو کنند. پیکاسو بار دیگر خود را آسوده حس میکرد. به رغم فضای خانوادگی نفرتانگیز بیش از هر وقت دیگر خود را در بارسلون راحت خانوادگی نفرتانگیز بیش از هر وقت دیگر خود را در بارسلون راحت کند خوشامد گفت. مالاگا و کورونا شهرهایی ایالتی بودند: مالاگا شهر دورهٔ کودکی و کورونا شهر نخستین کوششهای هنری او بود. در چشم او مادرید منزلگاهی در نیمه راه بود که هیچ تجربهٔ مثبتی در بر نداشت، مادرید منزلگاهی در نیمه راه بود که هیچ تجربهٔ مثبتی در بر نداشت، مادرید منزگاهی در نیمه راه بود که هیچ تجربهٔ مثبتی در بر نداشت، مادرید منزلگاهی در نیمه راه بود که هیچ تجربهٔ مثبتی در بر نداشت، مادرید منزگاهی در نیمه راه بود که هیچ تجربهٔ مثبتی در بر نداشت، مادرید منزگاهی و جهان وطن بود. اما بارسلون خانهٔ معنوی او بود. در آن

زمان در سراسر اروپا بیش از چند شهر نبود که بتواند در مرکزیت هنری یا ...

آن برابری کند و برای پیکاسو همه گونه عامل تأثیرگذار وجود داشت تا او را جذب خود کند. یوگند شتیل نخستین شکفتگی معنوی خود را در اینجا یافته بود. دربارهٔ شعر و نقاشی نوین با شور و حرارت بحث می شد. در آرا و شعارهای پیشتازان در سراسر اروپا به گرمی پذیرفته می شد. در اینجا پیکاسو با مدرنیسم کاتالان، این آمیزهٔ ویژهٔ سمبولیسم فرانسوی، یوگند شتیل آلمانی و گوتیک گرایی نئورمانتیک شمالی رو به رو شد. سگفت آن که نقاشان و نویسندگان جوان بارسلون در شورش خود بر سنت و گذشته برای رسیدن رستگاری نه به پایتخت فرانسه که به آلمان چشم دوخته بودند. دربارهٔ نیچه و شوپنهاور گفتگو می کردند و از واگنر دوستانِ پرشرر بودند. تصویرهای بوکلین همانقدر آوازه داشت که دوستانِ پرشرر بودند. تصویرهای بوکلین همانقدر آوازه داشت که کارهای لیبرمان و تروبن پیش رافائلیان نیز تأثیر بسزایی داشتند. آثار مترلینگ در اسکین، ایبسن و فِرهِزن نیز خوانندهٔ بسیار داشت.

پابلو با شور و شوق تأثیرهای نو را جذب میکرد. لازم است این نکته را یادآوری کنیم که پابلو به سبب اعتقادات مذهبی والدین خود تعلیم و

۱ Jugendatil ، سبکی تزیینی در اواخر سدهٔ نوزدهم و اوایل سده بیستم در آلمان که شیاهتهای بسیار با هنر نو داشت؛ از نمایندگان آن می توان از او تواکمان، هانس کریستیانس، ارنست بارلاخ نام برد هم.

Arnold Böcklin ، نقاش سویسی؛ بیشتر به سبب مناظرش که اغلب با چاشنی اساطیر همراه است شهرت دارد (۱۹۰۱–۱۸۲۷).

۳. Max Liebermann نقاش آلمانی؛ در میان پردههای نقاشی او بیشتر به تکچهره و مناظر زندگی روزمره برمیخوریم (۱۹۳۵-۱۸۴۷).

۴. Wilhelm Trübner ، نقاش آلمانی؛ نخست تحت تأثیر نقاش دیگر آلمانی لیبل و گروه امپرسیونیستها قرار گرفت؛ مناظری از هایدلبرگ (۱۸۸۹) و میس مطله تصویرهایی از آمورباخ و نورنبرگ پرداخت؛ تکچهره نیز می کشید (۱۹۱۷-۱۸۵۱).

Maurice Maeterlinck ، شاعر، درام نویس و مقاله نویس بلژیکی (۱۸۶۲-۱۹۴۹).

ه. Émil Verhaéren، شماعر بالزیکی؛ یکی از ویسراستاران منجلهٔ «بازیک جنوان» (۱۹۱۶).

تربیت دقیق مسیحی دیده بود و به آرمانهای پذیرفتهٔ مذهب، تاریخ و هنر و ادبیات حسرمت می گذاشت. از پانزده سالگی نقاشی فلاماندی، اسپانیایی، ایتالیایی، فرانسوی و خلاصه آنچه را در نگارخانهها مع توانست بیاید مطالعه کرده بود. اکنون ناگهان خود را در میان دستهای شورشي يافته بودكه نزد آنها همه اين چيزها هيچ معنايي نداشت. میعادگاه بزرگ «Els Quatre Gats» («چهار گربه») بود. اینجا ترکیبی از نوشگاه و «کافه کنسرت» بود که آگاهانه از روی نمونهٔ محلهٔ لاتن در پاریس الگوبرداری شده بود و به عنوان «میخانهای گوتیک برای کسانی که به شمال عشق می ورزند» تبلیغش می کردند. یابلو گارگالوی مجسمه ساز که بعدها سردیس تحسینانگیزی از پیکاسو پرداخت یکم، از مشتریان همیشگی این پاتوق بود. «چهار گربه» بنیادگذار کافه بودند: بابا رومنو، رامو کاساس، سانتیاگو روسینیول و میگل اوتری یو. کاساس از رهبران روشنفکری بارسلون بود و دلبستگی های عتیقوار به ال گرکو (که در آن هنگام هنرمندی شناخته شده و پرآوازه نبود) و هنر سدههای میانهٔ كاتالونيا داشت و شخصاً با استين لِن و تولوزلوترك آشنا بود. در بارسلون پیکاسو همچنین با خایمه سابارتس شاعر، یار شفیق و سپس منشی خود آشنا شد. پیکاسو صورت غذایی برای «چهار گربه» طرح زد و تصویری داخلی از «چهار گربه» پرداخت که در اصل تصویری از نوع نقاشی های كافهاى است: بركافهٔ نيمه تاريك پاره رنگِ دامن قرمز زنِ مجردى مسلط است که پشت میز بدترکیبی کنار مردی فکور نشسته است؛ مرد پیپ میکشد و بر دیوار پشت سر آنها تابلو نقاشی مدرنی از یکی از مشتریان دائمي به چشم ميخورد.

پیکاسو به محفل این دوستان به عنوان نقاش شناخته شدهای وارد شد که کارهایش مدالهای بسیار برده بود. هنوز چیزی نگذشته می توانست وجه معاشی کافی اما دشوار از راه نقاشی خود به دست آورد. پیکاسو کوشنده و با پشتکار بود؛ هر سفارشی را بی درنگ می پذیرفت و برای مجلات نیز تصویرگری می کرد. نخستین طرح هایش در نشریهٔ Joventut (جوان) در ۱۹۰۰ به چاپ رسید.

اكنون بايد پرسيد چند و چون نقاشي هنرمند جوانِ بلندپرواز در اين زمان چگونه بود؟ تأثیر و نفوذ خارجی که تا آن زمان جذب ناشده مانده بود هنوز در نقاشی هایش به روشنی قابل تشخیص بود. بیشتر وقت ها کار استین لِن را نمونه قرار می داد. سپس ردبایی از تأثیر گوگن پدیدار شد اما برجسته ترین تأثیر را از تولوزلو ترک پذیر فت. اما همین واقعیت که پیکاسو چنین نمونه هایی را برمی گزید گستاخی بسیار، سلیقهٔ استوار و داوری او را نشان می دهد به ویژه اگر به یاد آوریم که آن «نقاشی رسمی» که مردم هواخواه و ستایشگرش بودند، تصویرهایی که با قابهای طلایی تر و تمیز در نگارخانه ها به نمایش در می آمدند و نقاشانی که بر سر و روبشان باران مدال فرو می ریخت از چه قماشی بودند. لو ترک به معنی کوشش برای دستیابی به حقیقت، یکپارچگی و پشت کردن به «زیبایی» قلابی بود. لوترک به معنی انسانیت، قدرت بدنی، طراحی کمال یافته و شور بود. چنان که گفته شد بت محافل هنری پیشرفته در بارسلون رامون کاساس بود. کاساس در پاریس تصویرهای فورن، استین لِن و مانه را با جزئیات دقیق مطالعه کرده بود و خط زندهای را پرورانده بود و آن را در پیوند مؤثر با سبک هایی که جذب کرده بود به کار می گرفت، این که کاساس تصویر آدم را بکشد رسمی عادی بود. مجلهٔ Pel Y Ploma (خز و پر) که بر طبل هواخواهی از کاساس میکوبید اما برخی از طرحهای پیکاسو را نیز چاپ کرد به کسی جز خود رامون کاساس تعلق نداشت.

یک روز پابلو و دوستانش بحث تقدم و پیشکسوتی کاساس را پیش کشیدند. آیا کاساس نخستین کسی بود که به فکر برپایی نمایشگاهی در تئاتر کوچک «هوستان دلس کواتر کتز» افتاده بود یا دوستان او؟ پیکاسو که

ازگفتگوی آنها برانگیخته شده بود به سوعت دست به کار شد و یک رشته تک چهره طرح زد. مدلهای او نه اعیان شهر یا نام آورانی که از شهر دیدن می کردند بلکه دوستان خودش بودند. نویسندگان و نقاشان مو بلند، بازیگران و مجسمه سازان. البته از این بگذریم که چه تفاوتی در محل این دو نمایشگاه وجود داشت! از یک سو «سالاپارس» با قالی ها و گسترهٔ دیوار زیبا و دلپذیر و قابهای طلایی چشمگیرش و از سوی دیگر کافه کنسرت بابا رومئو که بر الگوی شانوار (گربهٔ سیاه) در پاریس طرح ریزی شده بود و در کوچهٔ مونیسیون قرار داشت. این نمایشگاه با سوفقیت همراه نبود. با این همه یک سلسله طرحهای درخشان از آن حاصل شد؛ این طرحها به مراتب مهم تر، مشخص تر، متمرکز تر و گزنده تر از آثار متصنع و قراردادی کاساس بود که به تمامی دلنگران آن بود که شباهتی دقیق از کار درآورد.

طراحی های پیکاسو در کارگاهی که از ژانویه تا سپتامبر ۱۹۰۰ با دوستش کزخماس در کوچهٔ ریرا دِسانخوان به شراکت اجاره کرده بود منحصر بنه تک چهره نبود؛ صحنه هایی از خیابان، برداشت هایی از کاباره ها، روسپی خانه ها و میدان های گاوبازی زمینه های دیگری بودند که پابلو به آن می پرداخت. گاه جلوهٔ طراحی های خود را با پاستل یا گواش افزون می کرد. دوتا از این طرح ها در مجلهٔ «جوان» در دوازد هم ژوئیه و شانزد هم اوت ۱۹۰۰ به چاپ رسید.

### نخستین سفر به پاریس

گاه گاه حلقهای از دوستان از هم میپاشید و راه پاریس در پیش میگرفت. پاریس مغناطیسوار این اسپانیایی های جوان را به خود

م کشید. رامون کاساس، میگل اُتریو و سانتیاگو روسینیول یکی پس از دیگری به پاریس سفر کردند و سر از با نشناخته بازگشتند: «پاریس واقعاً شبیه به یک شهر است! گالری ها، کارگاه ها... آنجاست که هرکاری می شود کرد!» ندای شهر افسونگر مقاومت تایذیر می نمود. در پایان ماه اکتبر پیکاسو بساط نقاشی خود را برچید و همراه کارلوس کِز خماس به یاریس رفت. نخستین بار که پیکاسو پاریس را دید شهر غرقه در عصر طلایی موسوم به La belle époque بود. تجارت و استعمارگری شروتی هنگفت و بی سابقه به اروپا سرازیر کرده بود؛ صنعت گستری رفاه مادی را دو چندان کرده بود! یک نسل کامل به پیری رسیده بود بی آن که جنگ را آزموده باشد. ثروتمندان و سرمایه داران نمایشی خیره کننده داشتند؛ لباسهای فاخر و پُرزرق و برق می پوشیدند، با گشاده دستی در رستوران ماكسيم غذا مي خوردند و به خيانت و بي وفايي در زناشويي مي باليدند. موریس دوولامنیک نقاش فوویست در خاطرات خود به یاد می آورد که در چرخشگاه قرن «نیمی از پاریسیان تنها با اندک پولی در جیب سراسر پاریس را از پاشنه درمیکنند.» امّا این جنبهٔ شوخ و شنگ و پرجلال و جبروت پاریس بود. شهر سیمای زشت و ناهنجار خود را نیز داشت. در پس پشت نمای پر درخشش طبقهٔ بالا، کارگران که جنگ را در خیزش تاریخی «کمون پاریس» به بورژوازی باخته بودند روزانه دستکم ده ساعت برای شندرغاز دستمزد عرق میریختند و در بسیاری از سوارد جان خود را از دست می دادند؛ و گدایان خیابان ها را قرق کرده بودند.

هنرها نیز با تضادهای مشابهی دست به گریبان بودند. نقاشان آکادمیک کهنهپرست سفت و سخت به دستورالعملهای کهن در زمینهٔ کمپوزیسیون، پرسپکتیو و رنگ، که از زمان رنسانس بر هنر فرمانروایی داشت، چسبیده بودند. با این همه از ۱۸۶۰ به این سو انقلاب هنری بزرگی در حال گردآوری نیرو بود و این همان زمانی است که ادوارد مانه

نخستین بار برخی از قرار دادهای رنسانس را شکست. مانه به جای و نوس آرمانی پیکر زن عریان را در صحنهٔ زندگی روزمره نقاشی کرد و کم و بیش سایه روشن یعنی حجم پردازی پیکرها از راه بهره گیری از روشنی و سایه را ترک گفت. نقاش مسن تر کار مانه را به این دلیل محکوم کرد که آدمهای روی تابلو «مثل نقش ورقهای بازی تخت» بودند.

نو آوری های مانه در برابر حمله ها ایستاد و تاب آورد و هنرمندانی که راه او را دنبال کردند چه از نظر تکنیک و چه از نظر درون مایه آزادی هایی به دست آوردند. امپرسیونیستهای دهه ۱۸۷۰ حجم آفرینی قراردادی را یکسره نادیده گرفتند و به جای آن دستیابی به تأثیرات زودگذر نور را هدف خود قرار دادند و به جای ته رنگهای تیرهٔ استادان سنت پرست از رنگهای روشن و نوع تازه ای از ضربه قلمهای کوچک و کوتاه و تند و خال خال بهره گرفتند.

مانه و امپرسیونیستها برای دستمایهٔ نقاشیهای خود به جهان پیرامون، آدمها و فضاهای ملموس روی آوردند بی آن که کنوششی در اخلاقی کردن آن به کار برند: و این سنتی تازه بود که گروهی از رئالیستهای میانهٔ سدهٔ نوزدهم بنیاد گذاشته بودند. هنرمندان بعدی به جای آن که طابق النعل بالنعل طبیعت را باز آفرینی کنند کوشیدند حسیات شخصی خود را بیان کنند. وینسنت وان گوگ رنگها را به جهت تأثیر عاطفی شان برمی گزید. پل گوگن به رقابت با سادگی هنر بدوی برخاسته بود. پل سزان مفهوم تازهای از فرم را در نقاشی خود بنیاد گذاشت؛ او شکل سیبها شکل ظاهری پذیرفته شدهٔ اشیا را از طریق کژدیسه کردن شکل سیبها به کردهای ناقص و تبدیل قسمتهای بالای میز به مستطیلهای ناقص تغییر داد.

در حالی که برخی از هنرمندان به ساده کاری روی آوردند برخی دیگر راهی مخالف به سوی آذین کاری دقیق، موشکافانه و استادانه در پیش

گرفتند. شیوه نخست که هنر نو خوانده می شد ریشه در این باور داشت که صنعتگری از حوزهٔ هنر بیرون رفته است. فعالان این طرز تفکر این اصول را نخست در معماری، چاپ، تزیینات داخلی و سرانجام در نقاشی به کار بستند و برای الهام به آذینهای سلتی و تزیینات توری گوتیک سدههای میانه، چاپهای ژاپنی و بافتههای جیاوهای چشم دوختند؛ گذشته از این از فرمهای طبیعی نیز بهرهٔ بسیار بردند، گوکه به مدد یک خط پیچیده و مارپیچ تا حدکاریکاتور در این فرمها غلو می کردند: به جای دم طاووس و برگ شناور زنبق آبی، که گلدانها و حباب چراغها آنها را آذین می کرد، هیچ المثنایی در طبیعت وجود نداشت.

گرچه تنها انگشتشماری از نقاشان برجسته خود را جزو هنر نو می شمردند، روح هنر نو در همه تأثیر گذاشته بود. این روح را اگوست ایدل نقاش اهل مونیخ چنین خلاصه کرده است: «ما در آستانهٔ هنری به کلی نو ایستاده ایم، هنری با فرمهایی که به هیچ معنایی نیست یا هیچ چیز را بازنمایی نمی کند با این همه می تواند به همان ژرفایی جانهای ما را برانگیزد که اصوات موسیقی تاکنون توانسته است.» هیجان شرکت جستن برانگیزد که اصوات موسیقی تاکنون توانسته است.» هیجان شرکت جستن در هنر نو در حال زایشی که در آستانهٔ قرن نو بر سراسر اروپا حاکم بود پیکاسوی نوزده ساله را در هنگام ورود به پاریس در اکتبر ۱۹۰۰ سخت تحت تأثیر قرار داد.

باری، چنان که گفته شد پاریس هم به معنی زیبایی بود و هم تنگدستی و بی چیزی، هم به معنی الهام و تحقق طرحها بود و هم نبردی تلخ و جانگزا برای به دست آوردن ابتدایی ترین حوائج زندگی روزمره. پیکاسو می دانست که نمی تواند برای همیشه آنجا بماند؛ این سفر تنها سفری مقدماتی بود. هیچ یک از آندو از خانواده های ثرو تمند بر نخاسته بودند و تنها در بارسلون از بابت خوراک و مسکن خیالشان راحت بود. پیکاسو سه سال میان پاریس و بارسلون در گشت و گذار بود و سرانجام در چهارمین

سفر خود در پارېس ماندگار شد.

پابلو از نخستین سفر خود با کِز خماس چند پیش طوح تهیه کرد. خوشبختانه این طرحها محفوظ مانده است. در این طرحها پیکاسو خود را به هیأت نقاش جوانی با سه پایهای بر پشت و به صورت ماجراجویی در سرزمینهای ناشناخته تصویر کرده است.

هردو کارگاهی در شمارهٔ ۴۹ خیابان گابریل اجاره کردند که پیشتر در اختیار هموطنشان نونی ابود. از زندگی بی قیدانه و بوهمی وار به نهایت لذت می بردند. به تئاترهای واریته و ودویل سر می کشیدند و در بولوارها و کوچه پس کوچه های تنگ و تاریک پرسه می زدند. دوستان کاتالونیایی دیگرشان نیز آنان را همراهی می کردند. لوور و موزهٔ لوگزامبورگ گنجینه ای پربها از تأثیرها و برداشتها و مفاهیم به آنها عرضه می کرد و پیکاسو حریصانه همه را می بلعید. چون جنرن زده ای کار می کرد و سرشار نیرو بود. برت ویل، سوداگر آثار هنری در خیابان و بکتورماسه، سه مونقیتی! پیکاسو از بابت آشنایی با برت ویل به دوست و همشهری اش مودقیتی! پیکاسو از بابت آشنایی با برت ویل به دوست و همشهری اش بود که با پیکاسو قرارداد بست. این سوداگر ماهانه ۱۵۰ فرانک برای کار بود که با پیکاسو قرارداد بست. این سوداگر ماهانه ۱۵۰ فرانک برای کار بود که با پیکاسو قرارداد بست. این سوداگر ماهانه ۱۵۰ فرانک برای کار بود. نخستین تصویری که پیکامو در باریس نقاشی کرد «مولن دولاگالت» بود. نخستین تصویری که پیکامو در باریس نقاشی کرد «مولن دولاگالت» بود. نخستین تصویری که پیکامو در باریس نقاشی کرد «مولن دولاگالت»

در نخستین سال سدهٔ بیستم هم کیفیت و هم تنوع هنر در پاریس بسیار پربار بود و انگار تمامی سنتنواز زمان مانه یکهاره در آنجاگرد آمده

<sup>1.</sup> Nonell

۲. La bell époque دورهٔ خوشی و سرور و رعنایی زندگی پاریسی پیش از وقوع جنگ جهانی اول.

است. پیکاسو فرصت بسیار داشت تا به طور دست اول، و نه از راه نسخههای چاپی و شایعات چنان که در بارسلون مرسوم بود، نزدیک به چهل سال هنرپیشرو را وارسی کند. نقاشان امیرسیونیستی چون مونه، رنوار و پیسارو هنوز زنده و هریک به نحوی فعال بودند. چنین بود حال گوگن، سزان، دُگا و تولوز لوترک. نمایشگاه جمهانی ۱۹۰۰ بسیاری از نقاشی های مانه و گزینهای همگانی از آثار امپرسیونیستها را به تماشا گذاشت. رودن غرفهای از آن خود داشت. در جای دیگری در پاریس، نمایشگاه بزرگی از کارهای سورا بریا بود. کارهای وانگوگ و گوگن را می شد به آسانی در نگارخانهٔ آمبرواز ولار دید. هیچ سبک و شیوهٔ یگانهای بر هنر زمانه فرمانروایی نداشت و هیچ اتفاق نظری در کار نبود. اما دریک مورد اساسی به نیروی استدلال می توان اطمینان یافت که توافق وجود داشت: امپرسیونیسم هوای آزاد (Plcin air) با آن پردهکشی بر ادراک، با آن درخشش پهناور و دلیذیر، آن شمایل نگاری این جهانی و صاف و ساده و آن سرعت عمل و شیفتگی به نور و امور گریزنده، دیگر پذیرفتنی نبود. واکنش در برابر این نوع امپرسیونیسم به معالهای میانهٔ دههٔ ۱۸۸۰ برمیگشت، و آن هنگامی است که رنوار پس از آن که گفت: «من شیرهٔ امپرسیونیسم را تا به آخر فشردم» به سبک کلاسیک خود بازگشت و پیسارو خود را با نئوامپرسیونیستهای جوانی چون سورا و سینیاک یگانه یافت. در پانزده سال آخر سدهٔ نوزدهم جنبه های زودگذر سبک قدیم تر را همه نمایندگان هنر نو نفی کرده بودند. دربارهٔ ممبولیستها، نثوامپرسیونیستها و پست امیرسیونیستها نیز به همین سان رفتار شد.

ارتباط پیکاسو با این شیوهٔ نگرش ارتباطی گیرا است. برای آن که شخصاً تغییر جهت حساسیتی را تجربه کند که از امپرسیونیسم دور می شد یک دهه و شاید بیشتر جوان بود. وانگهی هیچگونه هوا خواهی

نسبت به جوهر نظری و حتی جزمی برخی از کارهای مورد بحث نداشت. از ایسنرو چیزی نگذشت که با بذیرفتن شیوهٔ تک رنگ سمبولیست ها برخی از جنبه های آن جنبش را از نو اجرا کرد. با این حال به هیچرو مانند سمبولیستها علاقهای به این نداشت که امپرسیونیسم را با هنری «معنادار» تر جایگزین کند و خطابش به تماشاگر متضمن مفهومی با معنای پوشیده یا آشکار باشد. و نیز هیچ زمان نخواست که مانند سورا و گروه او هنری علمی و منطقی پدید آورد. پیکاسو هیچ قصد از پیش طراحی شده، هیچ تعصبی انداشت. پایتخت پُر از جایگزینه اهایی بودکه به خودی خود اهمیتی نداشتند اما پیکاسو آشکارا حس می کرد که مي خواهد همه آنها راتجربه كند؛ آزمودن آنها چندان وقتى ازاو نگرفت. از اینجاست که میبینیم بسیاری از نخستین نقاشی های پیکاسو به کارهای زمانه می ماند، یا یارهای از کارهای دیگر نقاشان آشکارا در آنها به کار گرفته شده است. از همین روست که برخی از مفسران به شیوهای گمراه کننده او را دستخوش همه گونه تأثیر و نفوذ جلوه می دهند. این منتقدان در دورهٔ بارسلون پیش ـ رافائلیان، نونی، استین لِن و ال گرکو را راهبر دست او می پابند و در پاریس به این فهر ست کارری په ۲، مونک، همهٔ استادان بُست امیر سیونیست و دیگران را می افزایند. به یقین پیکاسو دلبستگی هوشمندانه و کنجکاوانهای به همهٔ این کسان داشت، چنان که فهلی سین فاگوس منتقد در زمان تخستین نمایشگاه پیکاسو در نگارخانهٔ ولار در ۱۹۰۱ اشاره کرد: «می توان گذشته از نفوذ تبار بزرگ خود او به آسانی تأثیر و نفوذ فراوانِ احتمالی این کسان را دربافت: دُلاکروا، مانه، مونه، وانگوگ، پیسارو، تولوز لوترک، دُگا، فورن، راپس، و شاید هم دیگران... هریک مرحلهای گذرا است، همین که به چنگ آمد دوباره می گریزد. پیداست که چون شور او اوج می گیرد دیگر مجالی برای او

نمیگذارد تا سبکی شخصی برای خود پدید آورد؛ شخصیت او در این شور، در این خودانگیختگی تهورآمیز جوانی هستی دارد (بکی از منتقدان میگفت او هنوز بیسب سال ندارد و در روز دست کم سه تابلو میکشد).»

این دورنمای کار بود. اما با چنین قاطعیتی از تأثیر سخن گفتن، جنان که اکنون می توان دید، سبب می شود که توانایی استثنایی پیکاسوی جوان، بسیاری از چیزهای دیگری را که دربارهٔ منش هنری او می دانیم و به ویژه سرشت خود کارها نادیده گرفته شود. هنگامی که تک چهرهای میناکاری را با خطوط کناره نمای سیاه کلفت می بینیم که یاد آور شیوهٔ گوگن و پیروان او در نقاشی است؛ یا انکتن، برنار یا لاول را به یاد می آورند؛ یا نقش مایهای را به خاطر می آورند که در خط سیر کارمونک قرار دارد؛ یا به گروه کوچکی از تصویرهای مسابقات مینگریم که تقریباً به طرزی ربشخندآمیز از برخی از کارهای کر ۔ خاویر روسل بهتر از آب درآمده است، آنگاه باید دریابیم که تجربهٔ زنده و شاداب حضور در پاریس معنایی جز این نداشت که پیکاسو ناچار می بایست تصویرهایی نقاشی می کرد که تا حدود بسیار شبیه نمایشگاههای دستجمعیای از کار درمی آمد که تماشاگر وارد آن می شود و با علاقه مندی فارغانه و آزادمنشانهای گاه به این برده و گاه به آن برده نگاه میکند. این نقاشیها به خودی خود مهم نیستند، و جایگاه زیبایی شناسانهٔ آنها سورد بحث نیست. البته کسانی که میخواهند از تقلید هنری سخن بگویند در بیش كشيدن اين بحث ترديد به خود راه نمي دهند. در ضمن همين قدر بايد گفت که نفوذ و تأثیر ژرف در هنر پیکاسو، آنجاکه نمونه استادانه و باسخ شاهوار است، در این دورهٔ کارآموزی رخ نمی دهد بلکه بعدها در دورهٔ کار هنری او پدید می آید: آنجا دیگر سر و کار مابا آن شیوههای سطحی نیست که بنابر آن هنرمندی در هنرمند دیگر تأثیر میگذارد بلکه با کل

تکامل سنت مدرن درگیریم و اینجاست که سبکهای پیاپی به جای آن که مورد تقلید قرار گیرند، جذب، گوارده و پرورده می شوند.

اگر مرزبندی سبکی بیکاسو در این مرحله دقیق و ثابت و قطعی نیست، باری نگرش شخصی و اجتماعی ای که در پس بشت هنر او نهفته است و هنو او اغلب آن را به نمایش می گذارد کاملاً مشخص است. ييكاسو آشكارا و به نحوى انگيزنده بورزواستيز بود. البته هيچچيز تازهاي در این نکته نبود. وانگهی به ندرت می شد چشم داشت که امیانیایی جوان بسیاری از ظرافت های فراتصویری ارا مثلاً رفتار با طبقهٔ اجتماعي، لباس و شيوهٔ زندگي \_ بفهمد، همان ظرافتهايي كه به يقين هنوسندان پاریسی و مفسران آنها از زمان بو دلر و مانه به تمامی از آن بهره گرفته بودند. بیکاسو هرگز واقعاً نگاهی اجتماعی نداشت. سرشت دورنمایه او نوعی اظهارنامه بود، اظهارنامهای که او را به نقاشانی از نسل پیرتر نزدیک می کرد که پیکاسو هم به دلایل هنری و هم به دلایل اجتماعی برای آنها ارزشی قائل بود: نخست تولوزلوترک، هرزهگرد افسانهای مونمارتر، و اندکی بعد (با اهمیتی ژرفتی) تبعیدیان و غریبان ترازیکی چون گوگن و وانگوگ. بنابراین چنان که می توان چشم داشت پیکاسو هیچ رغبتی به اهلی بودگی آرام نقاشانی چون بونار و ویار نداشت. باری چطور می توانست چیزی از زندگی خانوادگی فرانسه بداند يا اصلاً اهميتي به أن بدهد؟

پیکاسو در پاریس خوش بود، اما به پدرش قول داده بود که برای کریسمس به خانه بوگردد. وانگهی دوستش کزخماس دستخوش شوربختی بود. کزخماس به زنی دل باخته، از پا درآمده و به میخوارگی افتاده بود. بدتر از همه آن که از خودکشی حرف می زد. پیکاسو با خود اندیشید که شاید آفتاب اسپانیا درد دلباختگی او را درمان کند؛ این شد که

در ۲۴ دسامبر هر دو نقاش به بارسلون بازگشتند. بازگشت به خانه آکنده از سیز و کشاکش بود. دون خوزه به ظاهر ناهنجار آنها اعتراض کرد: موهای سرهای آنها بلند و انبوه و آشفته بود، لباسهاشان بوهمی وار و عجیب بود. اما دون خوزه بیش از همه از تصویرهای تازهٔ پسرش جا خورد؛ در نظر او که بر قراردادهای نهادی و سنتی نقاشی ارج می نهاد این رنگ مالی های امپرسیونیستی در حکم تباه کردن شرم آور استعدادی درخشان بود.

پس از کریسمس پیکاسو بارسلون را به قصد مالاگا ترک گفت. کزخماس را نیز همراه خود برد. اقامت در مالاگا خوش تر از بارسلون نبود. عمو سالوادور از پیکاسو خواست تا موهایش را بزند و با حس و حال تر نقاشی کند! کسانی که استعدادگی در چهرهپردازی داشتند پول خوبی درمی آوردند. کار وقتی پیچیده شد که کزخماس هردم نومید تر و خودباخته تر شد. سراسر روز و شب در نوشگاهی می نشست و می نوشید و دل افسرده به کولیانی گوش می سپرد که Cant Jondo یعنی غم سروده های دلشکستگی آندلسی خود را به آواز حزین سر می دادند. پیکاسو که از کمک به دوستش ناتوان و از تهمت های خانوادهٔ خود مستأصل شده بود به مادرید گریخت. از سوی دیگر کزخماس سرانجام به تنهایی به پاریس برگشت و همان جا خودکشی کرد. مرگ ناگهانی دوست نوست ضربهای سنگین برای پیکاسو بود و تابلویی در رثای دوست از دست رفتهاش پرداخت.

در مادرید وقتی به دوست دیگری از بارسلون به نام فرانسیسکو دواسیس سولر برخورد روحیهای نو گرفت. سولر آنارشیست بود و می خواست نظر پایتخت اسپانیا را به میدرنیسم کاتالونیایی برانگیزد. میس تصمیم گرفتند به اتفاق هم نشریهای منتشر کنند و نام آن را Arte (هنر جوان) بگذارند. سولر پسر یک کارخانه دار شروتمند بود.

دومین و آخرین شمارهٔ «هنر جوان» حاوی طرحی از پیکاسو بود که خودش و سولر را در کنار یکدیگر تصویر میکرد. سولر مقالههایی از رشنفکران میگرفت و پیکاسو تصاویر مجله را میکشید. بسیاری از این تصاویر کاریکاتورهای تیره و تلخ رئالیستی بودند که نابسامانی های اجتماعی و سیاسی گوناگون، فقر و شکاف طبقاتی را نشانه میگرفتند و سرشار از همدردی با مردم تهیدست و زحمتکش بودند. با آن که این حرکت ناکیام ماند باری پُربی فایده هم نبود. سیابارتس در اینباره می نویسد: «پیکاسو برای پُربی فایده هم نبود. سیابارتس در اینباره کافههای بمیار سر زد، با گوشه و کنار مادرید از نزدیک آشنا شد، کافههای بمیار سر زد، با گوشه و کنار مادرید از نزدیک آشنا شد، هنرمندان و نویسندگان بسیاری را دید، محیط پیرامون خود را دگرگون کرد، هنرمندان جوان ناشناخته را به معرکه کشید و نظر همگانی را به اندیشههایی جلب کرد که هیچکس دیگری تبلیغ نمیکرد. با این کبار روشنفکران مادرید را که نمی توانستند آیندهای سرشار از نوآوریهای گستاخانه را در گمان آورند تکان داد...»

#### دومین سفر پاریس

پیکاسو که از مادرید سرخورده بود در پایان مارس ۱۹۰۱ به پاریس بازگشت و در کارگاهی در بلوار کلیشی منزل گرفت. این کارگاه را مانیاک که بی صبرانه انتظار تصاویر فروختنی پیکاسو را می کشید برای او اجاره کرد. پیکاسو این اتاق را در تابلو «شمتشوی» خود تصویر کرده است.

با آن که پابلو به ندرت پولی در جیب داشت و ناچار باید سراسر روز را کار می کرد نجیبزاده ای جوان و خوش پوش و متشخص می نمود. آمبرواز ولار سوداگر آثار هنری و صاحب نگار خانه ای در شماره ۶ خیابان لافایت داستان برخورد خود را با او چنین بازگو می کند: «در سال ۱۹۰۱ با

جوانی اسپانیایی آشنا شدم که در نهایت خوش سلیقگی لباس پوشیده بود؛ این جوان را یکی از هموطنان او به نام مانیاک به من معرفی کرد... این جوان کسی جز پیکاسو نبود. پیکاسو در آن هنگام به زور نوزده یا بیست سال از عمرش می گذشت با این همه صد پرده نقاشی یا چیزی در همین حدود كشيده بودكه بيش من آورد تا برايش نمايشگاه بگذارم. نمايشگاه البته موفق نبود و این خیلی پیش از آن بود که پیکاسو با پذیرشی دوستانهتر از سوی مردم هنرپذیر روبهرو شود.» برای برپا کردن این نمایشگاه پیکاسو با شور و حرارت بسیار در کارگاه بلوار کلیشی کار کرده و صحنههای کافه، عریاننگارهها، صحنههای گاوبازی و مسابقات اسب سواری بسیار نقاشی کرده بود. ولار را مانیاک به دور از هرگونه خودخواهی با پیکاسو آشنا کرده بود. ولار مردی بلندبالا با پیشانی بلند و برجسته، گونههای برآمده و دهانی کوچک بود؛ از حساسیت تجاری هوشمندانه و آیندهنگری خارقالعادهای برخوردار بود. دوستانش با شور و حرارت تمام در اینباره بحث و بگومگو می کردند که آیا او سلیقهای عالمی دارد یااصلاً هیچ سلیقهای ندارد، و گاه به نظر می رسید که نظریه دوم زادهٔ منظرهٔ چرت زدن ولار در میان کثافت و درهم برهمی نگارخانهٔ نقاشی او بود. ولار نسبت به خریداران گستاخ و نسبت به نقاشانی که با آنها کار می کرد خشن بود. پل سزان او را «بردهدار» می خواند. با این همه هنوز چیزی نگذشته ولار سرسخت، مشتریان ثروتمندی از میان مجموعه داران و موزه های مهم سراسر جهان یافته بود. هنگامی که ولار کارپیکاسو را دید بی درنگ به او پیشنهاد کرد که همراه با نقاشی از اهالی باسک به نام ایتورینو نمایشگاه بگذارد. برای نقاشی ۱۹ ساله این حمایت موفقیتی انکارناپذیر بود. تقریباً هرچیزی که در نگارخانهٔ ولار به نمایش درمی آمد نظرهای تند و انتقادی برمی انگیخت. منتقدی به نام فِهلی سین فاگوس در «لاروو بلانش» که مجلهای پیشتاز بود نوشت: «پیکاسو به طور

مطلق و در کمال زیبایی نقاش است... پیکاسو به هر موضوعی مهر می ورزد و در نزد او هرچیز یک موضوع است... می توان به اَسانی تأثیر و نفوذ احتمالي كساني جز اسلاف بزرگش را در او نشان داد: دُلاكر وا، مانه، مونه، وانگوگ، بیسارو، تولوزلوترک، دُگا، فورن، و شاید دیگران... هرکدام در حکم مرحلهای گذرا و موقتی است.» فاگوس با افزودن این نکته که «شور و حرارت پیکاسو برای پیشروی مجالی برای او نگذاشته است تا سبک شخصی خود را بیرورد» تحلیل فشردهٔ خود را به پایان بُرد. پیکامبو در همین اوان به مارکس ژاکوب برخورد. ژاکوب که نقاش و شاعری بسیار خوش قریحه بود در آن هنگام از راه دوره گردی، کف بینی، شعبدهبازی و فروش آثار عتیقه گذران می کرد. این خیاطزادهٔ یهودی حساس تا هنگام مرگ خود در یکی از اردوگاههای مرگ نازیهای آلمان، پس از ربوردی ابهترین و حقشناس ترین دوست پیکاسو باقی ماند. ژاکوب نمایشگاه پیکاسو را در نگارخانهٔ ولار دید و به گفته خودش «از شگفتی یکه خورد. اخواست تا با نقاش جوان آشنا شود و مانیاک آندو را به هم معرفی کرد. پیکاسو و ژاکوب تنها می توانستند با لالبازی باهم گفتگو کنند چرا که هیچ کدام زبان دیگری را نمی دانست اما به طوری غریزی به سوی یکدیگر کشیده می شدند. چیزی نگذشت که هر روز یکدیگر را می دیدند، ژاکوب به پیکاسو کمک می کرد تا فرانسه یاد بگیرد. در همین سال پیکاسو که هنوز سخت زیر تأثیر لوترک بود تصاویری از ژاکوب و گوستاو شوکه نقاشی کرد.

در پایان تابستان بار دیگر به بارسلون برگشت و تا اکتبر درکارگاهی در کوچهٔ کنسولادو که در عین حال اقامتگاه انخل فرناندز دِسوتو نیز بود کار کرد. رو کارولِ نقاش نیز آنجا کار می کرد و هیچیک آه در بساط نداشتند. قرارداد او با مانیاک به هم خورد و در اصل نیز فسخ قرارداد به سود هردو

بود؛ پیکاسو از آینکه ناگزیر به تأمین تصویرهایی برای مانیاک بشود سخت ناراحت بود و مانیاک نیز دیگر امیدی نداشت که تصویرهای جدید پیکاسو را با موفقیت بفروشد. این نقاشی ها دیگر نه خیابانهای روشن و کافه های پرجنب و جوش بلکه چهره های لاغر و نزار و رقتانگیز را تصویر می کردند. این نکته مایه شگفتی نبود چرا که هستی خود پیکاسو اکنون با دشواری بسیار روبه رو بود.

در این زمان برخی از کارهای پیکاسو همراه با تصویرهایی از لویی برنار لومِر در نگارخانهٔ برته ویل به نمایش درآمد. نمایشگاه دیگری هم در نگارخانهٔ ولار برپاکرد.

پیکاسو برای سومینبار همراه با سباستیان خونیر به پاریس سفر کرد. پس از اقامت در هتل دِز اِکُل در یک اتاق زیر شیروانی رقتانگیز، در هتل دوماژک (= هتلمراکش) دربُلوار ولتر با ماکس ژاکوب دراتاقی شریک شد.

زمستانِ گزنده مزهٔ تلخ فقر و بی چیزی را به هردو دوست چشاند. پیکاسو نمی دانست چگونه خود را گرم نگه دارد. هیچیک از گالری ها نقاشی های او را نمی خواستند. یکبار در حالتی از نومیدی اجاق فرسوده را از طرحها، پاستل ها و آبرنگهایی پر کرد که در پاریس و بارسلون کشیده بود و همه را آتش زد.

پیکاسو در بهار ۱۹۰۳ از روی اجبار به بارسلون بازگشت. در این هنگام همراه با انخل فرناندز دسوتو در کوچهٔ ریرادسان خوان کار می کرد. این پُربارترین دورهٔ کاری در جوانی او بود. گویی حس می کرد ناگزیر است همهٔ انگیزهای را که از پاریس گرفته است به تصویر برگرداند. سلستین را، که تک چهرهٔ زنی یک چشم بود، تقریباً یکسره با رنگمایههای آبی نقاشی کرد، تک چهرهٔ دوستش دِسوتو راکشید و پردهٔ عظیم گشت وگذار خانوادهٔ سولر را نقاشی کرد و تازه این در صورتی است که آخوش، مردم فقیر در گنار دریا و زن اتوکش مشهور و چند شاهکار دیگر را به حساب نیاوریم.

همهٔ این پردهها که بسیاری از آنها بزرگاند در ۱۹۰۳ نقاشی شدند.

سابارتس بیکاسو را در این دوره چنین توصیف میکند: «دیبرگاه به رختخواب می رفت و چندان زود از رختخواب برنمی خاست؛ به کافهای سر مى زد، كمى قدم مى زد و سپس كار مى كرد... تقريباً مثل گذشته لباس می پوشید: شلوارهایش گل و گشاد بود، کلاهی لبه بهن به سر می گذاشت و دستمال گردنی گرهدار می بست. هرچیز دیگر را بنابر رسم رایج می پوشید، گو که کوشش خاصی برای خوب و آراسته پوشیدن به کار نمی برد. چندی بعد به خیاطی به نام سولر با نام مستمار ریتالس تصویر مى داد و لباس مى گرفت و مثل كساني كه با آنها حشر و نشر داشت لباس می پوشید؛ به ویژه از جلیقه های سوزن دوزی شده که در آن هنگام مُد بود خوشش می آمد؛ دستی در دوخت و شکل آن می برد و گاه آرایشش می کرد و آن را به شکل دلخواه خود درمی آورد. پس از غذا از آخرین كساني بود كه از يشت ميز كافه بلند مي شد. سيس به گفتگوهاي اتفاقي و بی هدف با هرکس که مایل بود با او گپ بزند ادامه می داد و برای آن که لحظهٔ جدایی راکش بدهد تا آخرین لحظه منتظر می ماند و سپس تا دم در خانهٔ همراهش می رفت... وقتی دوباره تنها می شد سرگرم بازی با «ماشین پولاندازی» می شد و با محاسبه دقیق تقریباً هر سرشب مقداری پول به جیب میزد. هیچ عادت نداشت که وقتی به خانه میرسد یکراست به رختخواب برود. قدم زدن وگفت و شنود در هوای سرد شب به هیجانش می آورد و ناگزیر بود برای فرونشاندن آشوب تخیل به هیجان آمدهٔ خود تأثیرهایی را که پذیرفته بود روی هر کاخذ پارهای که به دستش می افتاد منتقل کند. سرانجام پس از آن که چند ساعتی چیز می خواند به خواب می رفت...»

### دورهٔ آبی

پیکاسو سراسر ۱۹۰۳ را در بارسلون ماندگار شد و کارگاهی در کوچهٔ کمرسیو اجاره کرد. همهٔ آنچه او میخواست این ببود که تنها باشد و نقاشی کند. فکرهای تازهای برای نقاشی ذهنش را انباشته بود؛ به سرعتی که میخواست نمی توانست آنها را اجراکند حالا خواه روی پردهٔ نقاشی یا با طرح زدن سردستی با ذغال روی کاغذ. پیکاسو اکنون در میان دورهٔ آبی خود بود. هیچ منظره و طبیعت بیجانی در آن زمان نمی کشید و به ندرت تک چهرهای نقاشی می کرد؛ بسیاری از نقاشی هایش از اندامهای انسانی و به ویژه از زنان بود. البته افسون زنانهٔ آنها نبود که او را به خود می کشید بلکه علت آن بود که زنان شوربخت و مطرود جهان بودند. در چشم او زنان نماد رنج و فقر بودند.

مابارتس اناقی در آن نزدیکی در کوچهٔ کنسولادو اجاره کرد و پیکاسو هم دیوارهای اتاق او را نقاشی کرد، همچنان که پیش تر در «زوت» ا اتاقی در زیرزمینی در پاریس و نیز در در کارگاه کرچهٔ سان خوان این کار را کرده بود. مابارتس این کار را چنین توصیف کرده است: «عمود پنجره، زاویهٔ اتاق و کف اتاق به صورت قابی به کار می رفت که در چارچوب آن پابلو پیکر حریان غول پیکری را با ابعاد وسیع به زور جا داده بود؛ این نقاشی پیکرهای نقش برجسته های آشوری و تصاویر خود او را در دورهٔ ۱۹۰۱ تا ۱۹۰۴ به یاد می آورد. مثل همیشه وقتی سرگرم آفرینش هایی بود که همه حواسش را به خود مشغول می داشت انگار از محیط اطرافش یکسره منفک می شد و فضای پیرامون خود را در چنگ می گرفت؛ تقریباً می شود منفک می شد و فضای پیرامون خود را در چنگ می گرفت؛ تقریباً می شود می ترسید از چنگش بگریزند. بی اغراق هرگز چشم از دیوار برنمی داشت

برای دانلودکتابهای بیشتر به کانال تلگرام ما بپیوندید ARTTBOOK@

و اگر هم کسی کنارش می ایستاد او هیچگونه رابطهٔ ذهنی با آن کس حس نمی کرد. دقیقاً انگار نیرویی نهانی دستهای او را به حرکت درمی آورد و نوک قلم موی او را در درازنای راه درخشانی که او به تنهایی می توانست آن را دریابد رهنمون می شد...»

پیکاسو به سائقهٔ اجباری درونی و نیرومند برانگیخته می شد. باید نقاشی می کرد تا از فشاری درونی آسوده شود. هیو روز بر شمار تصویرهایی که به دیوار آویخته می شد می افزود. هنگامی که سرانجام از این دلمشغولی رهایی یافت و از این هذیان دراز آهنگ به خود آمد برای چهارمین بار در آوریل ۱۹۰۴ به پاریس سفر کرد. این بار هم با سباستیان خونیر هم سفر بود. همین سفر چهارم بود که به ماندگاری همیشگی پیکاسو در پاریس انجامید. از این سفر یک رشته کاریکاتوره یک جور کارتون طرح زد؛ نخستین طرح این دو دوست را در حالی نشان می دهد که در کویه یک قطار نشسته اند، پیکاسو پیپ دود می کند، خونیر سیگار می کشد و این زیر نویس به چشم می خورد: «آن ها در یک واگون درجهٔ ۳ به مرز می رسند». در طرح دوم، پیکاسو کلاه بره و خونیر کلاه کپی به سر به مرز می رسند». در طرح دوم، پیکاسو کلاه بره و خونیر کلاه کپی به سر به مرز می رسند». در طرح دوم، پیکاسو کلاه بره و خونیر کلاه کپی به سر به مرز می رسند». در زیر نویس می خوانیم: «آن ها ساعت ۱ رسیدند و گفتند «هی، پسازمینهٔ سمت راست یک لوکوموتیو و در سمت چپ ساختمان ایستگاه قرار دارد. در زیر نویس می خوانیم: «آن ها ساعت ۱ رسیدند و گفتند «هی، چه بانه که!» و به همین سان ادامه می بابد.

پیکاسو اکنون به کارگاهی نقل مکان می کرد که پیش از این در اختیار پاکو دوریو در شماره ۱۳ خیابان راوین یون قرار داشت که بعد بسیار آوازه گرفت و اکنون به نام میدان امیل گودو شهرت دارد. در اینجا همه چیز کهنه و زهوار در رفته و نخنما بود. تشک روی زمین پهن بود و در آفاز از صندلی خبری نود. اما با آن که به ندرت اسباب و اثاثه ای پیدا می شد از آنجا که هنوز چیزی نگذشته تلی باور نکردنی از خبرده ریزها به شکل

درهم برهم روی هم انباشته شده بود راه رفت و آمد به کلی بسته بود: علاوه بر بخاری زنگزدهٔ قراضه که روی کیهای آهنیاره افتاده بود، یک لگن دستشویی بزرگ فلزی وجود داشت که محتوباتش به ندرت دور ریخته می شد. کف اتاق زیر لگن پوسیده بود؛ آجرها، لوله های کاغذ و همهٔ آشغالهاو خرت و پرتهای این بازارمکاره تنها به آشفتگی می افزود. پیکامنو پنج سال در این ساختمان که زمستانها باد را به درون می آورد و تابستانها مثل تنور داغ بود سر كرد. اين ساختمان غول بيكر كه مسكن ارزان قیمت در اختیار سبزی فروشها، بازیگرها، نویسندهها، زنهای رختشو، زنهای خیاط و حتی روسپیهای تکیران میگذاشت از چوب ساخته شده بود و چنان در برابر شیب تند بلندی های مونمارتر بنا شده بودکه تنها یک طبقهٔ آن از میدان پیدا بود، و در موی دیگر پنج طبقه بوجر که با یک رشته پلکان لق و در رفته به هم پیوسته بودند. ماکس ژاکوب به این ساختمان اسم عجیب باتو لاوآر اداده بود؛ شاید علت تشبیه این بیغوله به رختشوخانه های چوبی شناور در کناره رود سن آن بود که این ساختمان آشفته و به هم ربخته با آغاز وزش توفانهای بایبزه و بهاره مثل بید می لرزید. الوارهای چوبی تابدار این ساختمان فرناند آلیویه را نیز پناه داده بود. این زن جزو گروهی از نقاشان جوان بودکه همه از دانشجویان مدرسهٔ بوزار بودند. او به ویژه با فریس و دوفی روابط بسیار خوبی داشت. گرچه این دو نقاش هنوز خاطرهٔ استادان خود پیسارو و مونه و سیسلی را پاس میداشتند با این همه از دیرگاهی پیش از آن نشان داده بودند که هنرمندانی شورشی اند.

پیکاسو بیشتر وقتها در محلِ تنها شیرآب ساختمان به فرناند آلیویه برمی خورد. یک روز سرانجام سر گفتگو را باز کردند. فرناند این لحظه را چنین توصیف میکند: «یک سرشبِ توفانی وقتی به خانه برمیگشتم به

پیکاسو برخوردم. او بچه گربهٔ ریزهمیزه ای را در بغل داشت و با خنده آن را به طرف من آورد و در همان حال راه مرا سد کرد. سن هم با او خندیدم و او مرا به کارگاهش دعوت کرد.»

گویا فرناند الیویه آن روزها زنی فوقالعاده زیبا و جذاب بوده است. نقاش ایتالیایی انسلمو بوچی او را «فرناند خوشگله» می خواند؛ فرناند نسبت به زندگی نگرشی سالم و مثبت داشت و بی اعتنا به رسم و سنت در خیابان سیگار میکشید. فرناند چندان شیفتهٔ پیکاسوی جوان شدکه پس از نخستین دیدار خود با او حس کرد دلش می خواهد در شادی ها و مشقتهای زندگی هنری او شریک شود. فرناند پیکاسو را در آن روزها اینگونه توصیف میکند: «کوتاه قد، سیه چرده، آشفته و آشوبانگیز با چشمهای سیاه، ژرف، نافذ، غریب و کم و بیش ساکن و بسی حرکت. با حرکات ناشیانه، دستهای زنانه، بسیار بدلباس و ژولیده مو. طرّه درشتی از موی سیاه و درخشانش بر پیشانی هوشمندانهاش فرو غلتیده بود. او که در لباس پوشیدن نیمه بوهمی وار و نیمه کارگر بود موی های بلندی داشت که یقهٔ کت کهنهاش را می روفت.» فرناند گذشته از این اقرار می کند که در نخستین نگاه هیچ چیز خاص و جذابی در او نبود. اما سپس توصیفی از چشمها، همان چشمهای افسونگری که بسیاری از کسان از آن یاد کودهاند به دست می دهد... «نگاه خیره و نافذ او ناگزیر توجه آدم را به خود میکشید. حدس و گمان دربارهٔ منشأ این نگاه مُحال بود؛ اما این تملألو، این آتش درونی را من در او حس کردم، این نگاه یک جور مغناطیس به او می داد که من در برابر آن پایداری نمی توانستم.» بعدها ورده نگاه پیکاسو را «عضلانی چون بدنش» توصیف کود. در عکسهای بی شمار پیکاسو چشمهای او حالتی افسونکننده دارد. نگاه خیرهٔ پیکاسو تند و تیز، پرسنده و دلهره آور است؛ تا ریشهٔ چیزها راه میکاود. چشمهای مردی است که چیزها را منفعلانه درنمی یابد بلکه بینشی فعال و مثبت

دارد، پیشگویی است که نمیخواهد گول بخورد و ریشخند شود بلکه مردم و اشیا را با دقتی بیرحمانه می آزماید.

پس از دورهٔ «باتو لاوآور» پیکاسو از کشیدن تصویر خودش دست کشید. با این همه هنوز از زمانی که با فرناند اُلیویه زندگی میکرد تک چهرههایی در دست است. پیکاسو در این تصویرها سبیل دارد: در آن هنگام میخواست از آنچه واقعأ هست پیرتر جلوه کند. دوستش کانالس که همراه با او در باتو لاوآر به سر میبرد نیز سبیلی به شکل موینههای مسواک گذاشته بود. وقتی یک روز سبیلها را تراشیدند و به خانه برگشتند خانمها آنها را فحش باران کردند. برنادت دوست دختر کانالس منگامی که دوستان خود را بی سبیل دید دستخوش حملهٔ هیستری شد. پس از آن کانالس و پیکاسو همیشه صورت خود را می تراشیدند.

الم پیکاسو چندی بود که در محفل نقاشان جوان مونمارتر محترم شمرده می شد. خود پیکاسو پیامبرانی داشت: ماکس ژاکوب، منتقد هنری، آندره سالمون، پی پر مک اُرلان و نیزگیوم آپولینر شاصر برجسته و پیشتاز هنر نو. پیکاسو یکی از انگشت شمار نقاشانی بود که در آن هنگام کارهایش را به نمایش گذاشته بود. طرحهای آکروباتها و کبوترها و زنان برهنهٔ او را می شد به چند فرانک در مفازهٔ کلوویس ساکوت که روزگاری محل داروخانه بود خرید. این کارها لطیف و نرم و نازک بودند و حال و هوای خسته وار و درماندهٔ غریبی داشتند. پیکاسو ماهانه مبلغی از کلوویس ساکوت که تنها نمایش دهندهٔ تصویرهای او بود دریافت می کرد و در ساکوت که تنها نمایش دهندهٔ تصویرهای او بود دریافت می کرد و در شاش به همای افتتاح معمول که همه همدیگر را می دیدند آنتابی نمی شد. در «سالن پاییزه» همان نمایش سنتی که در پاییز برگزار می شد و هر نقاش اگر می خواست در پاریس به چیزی گرفته شود می بایست چیزی در آن به نمایش بگذارد ـ تصویرهایی از همهٔ انقلابیان جوان از مونمارتر و مونپار نمایش وجو د داشت اما از پیکاسو هیچ خبری نبود.

و سپس ناگهان خبری در سراسر شهر پیچید که آمبرواز ولار سوداگر آثار هنری، پیکاسو را در کنف حمایت خود گرفته است و این به معنای آغاز کامیابی برای یک نقاش جوان بود. رابطه با ولار مایهٔ امنیت بود.

جنان که پیش تر گفتیم هنگامی که پیکاسو در ۱۹۰۰ از پاریس دیدار کرد سرچشمهٔ الهام خود را عمدتاً در رنگهای شاد و روشن زندگی بورژوایی در کاباره ها، باغهای عمومی و مسابقات یافت. اما پس از آن که در ۱۹۰۱ از مادرید به پاریس برگشت حال و هوایش عوض شد و عنصری تلخ و مالیخولیایی، با رنگمایههای آبی سرد و لطیف، بر نقاشی های او چیرگی یافت. دورنمایهٔ کارها عمدتاً از خانه به دوشان، گدایان، روسییان و قربانیان جامعه که یا در میخانههای مونمارتر یا در خیابانهای بارسلون لدخش و پلا بودند انتخاب می شد. بخش عمدهٔ این سالها در بارسلون گذشت و در همانجا بود که پیکاسو روزانه در خیابان ها با چهره های رقت انگیز گدایان کور یا زنان فقیری رو به رو می شد که در تابلوهای او با مهر و محبت به روی بچههای خود خم شدهاند. تمثیلهای مربوط به فقر، کوری، عشق، مرگ و مادرانگی به ویژه هنگامی به ذهن او هجوم می آورد که روی کمپوزیسیون های بـزرگ کـار می کرد؛ در این کارها بر فیگورها، که از لحاظ فرم بیش از گذشته مجسمه وار بودند، از راه سادگی پس زمینه تأکید دراماتیک می شد. گفته اند که در این هنگام پیکاسو تحت تأثیر نقاش کاتالونیایی نونی بوده است. دورهٔ آبی در کار پیکاسو گامی سنجیده به سوی بازنمایی تجسمی فرم و درونمایهٔ عاطفی و از آنجا دوری از جلوههای فضایی امپرسیونیستی به شمار می آید.

البته دربارهٔ دورهٔ آبی حدس و گمان بسیار زدهاند. برپایهٔ یکی از نظریه های آسان و سهل الهضم که از قضا بسیار پرطرفدار نیز هست بیکاسو آنقدر فقیر بود که نمی توانست مجموعه ای از رنگهای متنوع

بخرد. اما این نظریه چندان قابل توجیه نیست. نظریهٔ دیگر میگوید هنرمندی که در اسپانیا زاده شده، یعنی کشوری با زردها، آخراییها و قهوهای های یکنواخت و بی تنوع، طبعاً تک رنگی را با خوی خود سازگارتر می بابد. اما این نظریه نیز نامحتمل است چراکه پیکاسو هیچکاری را بی قصد و منظور انجام نمی داد. اما ساده ترین توضیح شاید بهترین توضیح باشد: چنان که گذشت پیکاسو مردم فقیر و تهیدست شهرها را نقاشی می کرد، مردمی گمنام، مطرود و نومید که به دریوزگی و روسپیگری کثیده شده و در غم و اندوه شخصی خود از دست رفته بودند. یک بار پیکاسو هنگام گفتگو دربارهٔ موضوع های خود فقیری را به یاد آورد که در بچگی در بخش Tira (بمک و دور بنداز) مالاگا دیده بود. این بخش از شهر از آنرو «بمک و دور بنداز» نامیده می شد که در ساحل صید می کردند. حیاط خانه های این مردم پوشیده از صدف هایی بود که پس از آن که به قول پیکاسو «شیره و رمت آن ها را مدف هایی بود که پس از آن که به قول پیکاسو «شیره و رمت آن ها را می مکیدند» از پنجره دور می انداختند.

چنین موجودات بدبختی که بسیاری از آنان کور و همگی بیگانه با جامعه بودند به صورت شخصیتهای اصلی دورهٔ آبی نقاشیهای پیکاسو درآمدند. تکرنگی برای جدا کردن این پیکرها از زمان و مکان به کار میرفت. گذشته از این از تکرنگ بهره گرفته می شد تا براین نکته تأکید رود که شادی های حاصل از تغییر روشنایی و تنوع رنگ هیچ جایی در محیط سرد و چول و بی روح آنان ندارد. در میان همهٔ کارهای دورهٔ آبی شاید مقصود پیکاسو در هیچکاری به اندازهٔ گیتارنواز پیر، همان پیش طرح از یک پیکر الگرکووار پر رمز و راز که پاها را برهم انداخته است، به روشنی بیان نشده باشد. در این مرد کمتر نشانی از حیات دیده می شود؛ شانه ها لاغر و استخوانی و حالت اندام به هم پیچیده است چنان که گویی

هیچ اَسایشی در جهان پیرامون خود نمیبیند.

در دورهٔ آبی، پیکاسو منظرهها، صحنههای خیابان، سالنهای رقص و گلهای پرتنوع راکنار گذاشت و تقریباً منحصر نه بر پیکر انسانی متمرکز شد و آنها را تنها و خاموش در برابر پس زمینهای ساده و تقریباً انتزاعی قرار داد.

# دورهٔ صورتی

در دورهٔ آبی پیکاسو به اندازه تهیدستان پردههای نقاشی خود فقیر و بی چیز بود چرا که اندک و گهگاه چیزی می فروخت. ولار همچنان اما نامرتب از او تابلو می خرید؛ اما حتی ولار نیز یک بار در اواخر دورهٔ آبی درآمد و بر سر ماکس ژاکوب فریاد زد: «این دوست تو به سرش زده!» اما آن که پیکاسو فقیر بود از زندگی در پاریس خشنود می نمود. آشنایی با فرناند حال و هوای تازهای به زندگی او داده بود؛ جان گرفته بود. حلقهٔ دوستان او وسیعتر شده بود. نقاشان اسپانیایی کارگاه پیکاسو را پاتوق خود کرده بودند. ماتیس، که پیکاسو را در خانهٔ گر ترود استاین دیده بود، به او سر می زد و وقتی بین دیدارها فاصله می افتاد هروقت بیش گر ترود می رفت می پرسید «راستی پابلو چکار می کند؟» پیکاسو از طریق آبولینر می رفت می پرسید «راستی پابلو چکار می کند؟» پیکاسو از طریق آبولینر می رفت می پرسید «راستی بابلو چکار می کند؟» پیکاسو از طریق آبولینر می رفت می پرسید «راستی بابلو چکار می کند؟» پیکاسو از طریق آبولینر می رفت می پرسید «راستی بابلو چکار می کند؟» پیکاسو از طریق آبولینر می رفت می پرسید «راستی بابلو چکار می کند؟» پیکاسو از طریق آبولینر می رفت به به به اینک به فهرست مهمانان افزوده شده بود، آشنایی به هم رفت. با آندره درن و نقاش اسپانیایی خوان گریس هم آشنایی به هم زد. کان وایلر سوداگر جوان آثار هنری از او حمایت می کرد.

کارگاه پیکاسو مرکز جغرافیای انقلاب هنری شد. این کارگاه بوتهٔ گدازانی بود که در آن عیار اندیشه های شورشی محک میخورد. مبادی زیبایی شناسی نوین با بحث و جدل های شامگاهانِ بی پایان در این جا شکل گرفت. چیزی نگذشت که کل جریان پیشتاز هنری این کارگاه را پاتوق خود کرد: براک، ماتیس، دوفی، ماری لورانس، متسینگر، اُتربلو، لوران، مارکوسیس ولیپ شیتس. افزون بر نقاشان و مجسمه سازان شاعران و نویسندگان نیز به کارگاه پیکاسو راه یافتند: موریس ری نال، کوکیو، ژاری، کوکتو و آپولینر. سابارتس می گوید «حضور آپولینر به دلیل فرهنگ، تخیل و هوشی که داشت مهم بود: سه کیفیت اساسی برای فضایی که پیکاسو را فرا گرفته بود، عناصری ضروری برای انفجار یک فضایی که زمینهٔ آن در حال آماده شدن بود…»

چیزی نگذشت که پیکاسو و آپولینر دوستان یکدل شدند. آنچه این دو را به هم میپیوست عشق به آزادی بود. شک نباید کرد که دوستی آپولینر برای پیکاسو بسیار مهم بود. به خلاف پیکاسو آپولینر بسیار سفر کرده بود. افزون بر این صاحب سلیقه و ذوق و فرهنگ بود اما به هیچ رو «استوپ» فرهنگی نبود؛ به اصطلاح «از روی دل آموخته بود». حتی می توان آپولینر را مراد معنوی پیکاسو شمرد. او در دریافت شهودی پوچی و بی پایگی قواعد سنتی حاکم بر هنر ذهنی تند داشت. تنبلی ذهنی منتقدانی که به نقل و شرح پیش داوری های پذیرفته دلخوش بودند مایهٔ نفرت او بود. آپولینر نخستین مقاله را دربارهٔ پیکاسو نوشت. این مقاله در مجلهٔ La Plume فرمند.

در این زمان پیکاسو ترجیح می داد شبها نقاشی کند جراکه دیدارهای روزانه بسیار مزاحم کار او بود. افزون برایس از جاردیواری چوبی اتاقهای ساختمان، که بسیاری از مردم تنگ هم در آن به سر می بردند، کوچکترین صدایی به درون می آمد. صدای قدمهایی که بر پلهها فرود می آمد در هر طبقه به آسانی شنیده می شد. اما پیکاسر با اندام تنومند و تندرست خود نیاز اندکی به خواب داشت و می توانست نیمی از شب راکار کند. ناگزیر بود یکسره بدون نور روز کار کند و کار کردن با نور چراغ گاز به معنای آن بود که دیگر نمی توانست از رنگهایی بهره گیرد که

زیر نور مصنوعی محو می شوند. گفته اند شاید همین امر یکی از دلایل تسلط آبی ها بر تصویرهای این دورهٔ کار اوست: آبی رنگی است که نور مصنوعی کمتر به آن لطمه می زند.

یک چند زندگی به آرامی و شادمانه گذشت، و نشاطی که فرناند زیبا برای پیکاسو آورده بود درکار او نیز جلوه گر شد. آبی های تیره و تار دورهٔ آبی در برابر صورتی های لطیف رنگ باخت؛ با آن که مایه ها هنوز اندکی مالیخولیایی بود دیگر خبری از آن وازدگان نومید نبود. هنرپیشگان و بازیگران بلوارها و سیرکها با او دوست شدند و به نقاشی های او راه بافتند. دلقک که در تخیل پیکاسو همواره شخصیتی محبوب بود بیش از پیش در کمپرزیسیونهای او پدیدار می شد و اغلب به شکل چهرهٔ خود هنرمند تبجسم مي يافت. آبي مسلط سال بيش جاى خود را به رنگمایه های لطیف صورتی و خاکستری می داد. نقاشی های ۱۹۰۴ اغلب با کشیدگی و امتدادیافتگی اندامهای بدن، که یادآور شیوهٔ منریستی الگرکو است، مشخص می شد. اما در ۱۹۰۵ این تحریفها به سود خلوص کلاسیک تناسب کنار رفت. سیس بافشاری بر کیفیتهای مجسمه وار با تأکید مسلط و برجسته بر حجم جای شیوهٔ قبلی را گرفت. این سرآغاز دورهٔ موسوم به دورهٔ اصورتی است. پیکاسو شش ماهی از عمر خود را به تصویرگری زندگی سیرک بازان اختصاص داد؛ دلقک ها و آکروباتبازها جای گدایان و روسپیان نقاشی های آبی راگرفتند. یکی از محلهای تفریحی جذاب و دوست داشتنی سیرک مدرانو بود. پیکاسو از تماشای نمایش سیرک و حتی بیشتر از آن از پرسه زدن در پشت صحنه سیرک کیف میکرد. آثار سیرکی او نمودار این افسون دوگانه است. مضمونهای این نقاشی ها هم دلقکهای در حال استراحت و مادران اهل سیرک است که از بچههای خود نگهداری میکنند و هم شعبدهبازان و اسب سواران برهنه ای که برنامه های تفریحی اجرا سیکنند. حالا دیگر بیکاسو اینها را با بدنهای نحیف و استخوانی و زشت آدمهای دورهٔ آبی نقاشی نمیکرد بلکه پیکرهایی میکشید که گویی در جوّی رقیق از نور و فام رنگ پریده ناپدید شدهاند.

اوج نقاشی های «سیرک» تصویرهای خانوادهٔ سالتمبانک است؛ در این تصویرها پیکاسو گروه کاملی از بازیگران دوره گرد راه که به تدریج فراهم آورده بود، یکجا می گنجاند. زنان و مردان این کارها نیز مانند دورهٔ آبی در زمان و مکان معلقاند. با این همه احساس بینوایی و فقر رخت بربسته است. اگر هم به نظر می رمید اهل سیرک به درون خیره شده اند از آنروست که به دنیایی وانمو دگرانه می گریزند، دنیایی که در آن لباسهای نمایش غم و اندوه آنان را فرو می پوشاند. شاید به یک معنا پیکاسو از این آدمها بهره می گرفت تا خودش و جایگاه منزوی و تک افتادهٔ هنرمند را نمادین کند؛ اما نکته روشن این است که او در این مردم همانگونه می نگریست که در خودش، بی آن که هیچ تأثر اضافی و نالازم از خود نشان می نگریست که در خودش، بی آن که هیچ تأثر اضافی و نالازم از خود نشان

در تابستان ۱۹۰۵ مرحلهای جدید در دورهٔ صورتی پیکاسو آغاز یافت که در آن صورتی پالت حفظ شد اما پیکرهای او را تا حد بسیار دیگرگون کرد و علاقهای تازه به فرم سه بعدی را آشکار ساخت. یکی از کارهای آن سال، پسری در حال اسب واری، به روشنی این گرایش را نشان می دهد؛ اگرچه نه پسر و نه حیوان حجم دار نیستند اما هر یک جسمانیت مؤکدی دارند. شاید این نکته نیز به اندازهٔ مورد نخستین مهم باشد که هردو پیکر در حال پیش رفتن نموده شدهاند و این نکته باتوجه به کیفیت ایستای کارهای آغازین پیکاسو تحولی غریب و نامعمول است. چنان که پیش از این گفتیم پیکاسو در کار ارزیابی مجدد ارزش های کلاسیک و پیش از این گفتیم پیکاسو در کار ارزیابی مجدد ارزش های کلاسیک و قدیم توازن و تناسب بود. عینیتی منضبط رفته رفته جای تمثیل و احساساتی گری سالیان گذشته را می گرفت.

## سفر به هلند

در ۱۹۰۵ ناشری هلندی به نام تام شیل پروت پیکاسو را به هلند دعوت کرد. این سفر هیچ تأثیری در کار او نگذاشت. فضای مهآلود و خاکستری بیلاقات هیچ معنایی برای او نداشت. با این همه بریدن از کارش در پاریس به سود او تمام شد. در بازگشت به پاریس چند تصویر شگفت آور کشید. چنان که ر. مایّارد نوشت: «در کنارهایی مثل زن با بادبزن و جوان با یقهٔ چیندار قادر بود میان امر انسانی و سنتی نوعی تعادل برقرار کند که تنها یک دورهٔ نیکبختی و آسایش می توانست زمینه ساز آن باشد. به نظر می رسید پیکاسو در اینجا به درجهای از کمال رسیده است که در ورای آن به دشواری می تواند از غلتیدن در منریسم بپرهیود. به سخن دیگر آیا می بایست مانند دیگر نقاشان همیشه باکشیدن دوبارهٔ و دوبارهٔ قصویری واحد دلخوش باشد؟»

پیکاسوکسی نبود که خود را تکرار کند. این شد که با وقف کردن خود به مجسمه سازی کوشید به حس تجسمی نوینی دست یابد. در ۱۹۰۵ نمونهٔ دلقک برنزی را ریخت که در آن هنوز آشکارا زیر تأثیر رودن بود. اما سردیس برنز سال ۱۹۰۶ نمونهٔ بیان کناملاً شخصی و یک اثر پیکاسویی اصیل است. در سالیان بعد بر شیوهٔ بیان او قوانین مجسمه حاکم شد. پیکاسو در مراحل گوناگون زندگی خود همچنان بارها به مجسمه بازگشت تا با کار همه جانبه مسائل فرم را برای خود روشن کند.

محیطی که پیکاسو از آنبس در آن زیست تا امروز کم و بیش دست نخورده مانده است. باتو لاوآر همهٔ توفانها را به سلامت پشت سر گذاشته است و خانههای میدان تقریباً هماناند که بودند. چرخ دستیای که پیرزنی با لباس سیاه، جورابهای ابریشیمی سیاه و سرپاییهای سیاه آن را بیهوده به پس و پیش هٔل میدهد بیگمان نمونهٔ یک دوران است.

تنها چواغهای گازسوز جای خود را به چراغهای برقی دادهاند، گو که این نکته چندان درخور اعتنا نیست. در خود باتولاو آر هیچگونه تعمیری انجام نگرفته است که البته این امر دربارهٔ خانههای پاریسی امری بسیار عادی است به ویژه هنگامی که مرمت خانه «قدری» بیش از مختصر گچکاری یا اندکی پوشش فلزی شیروانی کار ببرد. می توان فرناند را در هیأت زن جوانی دید که روی یکی از صندلیهای کهنه با کف چوبی زهوار دررفته و پایههای فلزی پوسته پوسته نشسته و پاهایش را زیر خود جمع کرده است و دارد یک کتاب داستان پاره و کهنه را میخواند، طوری که هیچ چیز مگر منحنی افسونکنندهٔ گردن و خرمن فروریختهٔ موهای بلوطی رنگ او دیده نمی شود. کارگری هم هست با یک شلوار کارگل و گشاد و یک کت قرمز رنگ که از باتولاوآر بیرون می آید. او یک شیشه مربای زردرنگ قدیمی به دست دارد و همین که چشمش به دختری میافتد که روی صندلی نشسته است آن را زمین می گذارد. مرد صندل به یا دارد و گربهای خود را به پر و پای او می مالد. او با دقت بسیار پای خود را از روی گربه می گذراند؛ گربه پشتِ خمیدهٔ سیاه و دم علم کرده دارد. همچنان که مرد اطراف را مینگرد می توان چشمهای سیاه او را زبر یک طره موی سیاه دید. مرد به دختر خیره می شود تا آن که دختر بی تاب می شود و چشم از کتاب برمی دارد. دختر چوب سیگاری کهربایی به دهان دارد اما سیگاری در چوب سیگار نیست. و اکنون پیکا سوی جوان پیش می آید \_این جوان چه کس دیگری جز او می تواند باشد ـ و با صندل هایش نرم و سبک و تند چون رقصندهای از میدان میگذرد تا خود را به فرناند برساند. یک پاکت مجاله شدهٔ سیگار «گلوآز» از جیب راست شلوارش و یک فندی گنده و قدیمی اما کارآمد را از جیب دیگرش بیرون می آورد و همچنان که تعظیمی غرامیکند به دختر خندان سیگاری تعارف میکند. سپس سیگار را روشن می کند و با لهجهٔ نفرت انگیز کاتالونیایی خود به فرناند، که شلیک خندهاش حرف او را می برد، توضیح می دهد که کارگاه او سرانجام برای پذیرایی از دیدارکنندگان آماده شده است؛ نصفه روزی را صرف تمیز کردن آن کرده است. یک بدبختی دیگر هم قوز بالاقوز شده و کارها را به تأخیر انداخته است، چون ماکس ژاکوب توصیه کرده است که کف چوبی کارگاه را با پارافین بشوید. پیکاسو در حالی که چشمهای خود را به طرزی دردناک می گرداند و بینی را با حرکتی با معنی بالا سی گیرد می گوید: «وه که چه بوی گندی! چه باید می کردیم؟ هیچ، کف اتاق را غرق ادوکلن کردیم! و حالا فرناند عزیزم، صبحانه در انتظار شماست، ططفاً بفرمایید.»

فرناند در خاطرات خود با حسرت روزگار خوشی و رنجی را که در کنار هم داشتند، شادی ها و شوربختی های آن سال ها را به یاد می آورد: ه... سپس از هم پاشیدگی در دناک دوستی و همدلی سرشار از خاطره ها پیش آمد. من که در سال های نیاز و تنگدستی همدمی و فادار بودم نمی توانستم در سال های کامیابی او شریک باشم. آیا پیکاسو هنوز دختر جوانی را به یاد می آورد که بیشتر و قتها مدل او می شد و یک بار دوماه تمام نتوانست از خانه بیرون برود چون کفش نداشت؟ آیا آن روزهای زمستانی را یادش هست که زن در رختخواب می ماند چون برای خریدن زخال برای گرم کردن کارگاه یخچال وار پولی در بساط نبود؟»

امًا ما هنوز به سال جدایی نرسیده ایم؛ ما هنوز در دورهٔ آزادی «بوهمی» هستیم که فرناند، که خودش هم قبول دارد که خیلی تنبل و تنهرور است، مثل همیشه روی تنها صندلی راحتی چمباتمه زده و دارد روزنامه میخواند و در همان حال پیکاسو با جاروب کف چوبی لق کارگاه را از آشغال و کثافت می روبد. بعد برای خرید بیرون می رود؛ هیچ پولی در جیب ندارد اما امید بسیار به نسیه خریدن از گوشت فروش، شراب فروش و مغازه ای دارد که اسم کلی «خوراکی ها» را بر خود دارد و سالاد و

کلوچهٔ گوشت پیچ می فروشد. وقتی هم چوب خط نسیه به آخر می رسد همیشه گریزگاهی هست: در میدان دِز آبِس، بر بلندی های مونمارتر، مغازهای بود که مشتری می توانست یک وعده غذای کامل سفارش بدهد و بخواهد که آن را در خانه به او تحویل بدهند. نکتهٔ مهم این بود که یا نباید سر ساعتِ تعیین شده برای تحویل گرفتن غذا در خانه می ماندیم و یا نباید به زنگِ در جواب می دادیم. آنگاه پسرک پادو سبد غذا را بیرون در می گذاشت و می رفت. همین که از میدان می گذشت می شد ضیافت را آغاز کرد.

البته هميشه وضع به اين منوال نبود. گاه گاهي هم پولكي بـ خانه مي آمد، گو كه به سرعت برق و باد خرج مي شد. پيكاسو رفته رفته به عينوان نهاش شيناخته سيم شد و در ميان سوداگران آثار هنري و مجموعه دارانی چون وبلهلم اودِ، شُشکین روسی و گرترود و برادرش لئو استاین مشتریانی می یافت. لئو که همراه خواهرش در پاریس به سر مى برد، تصوير دختر با سبد گل پيكاسو را از نگارخانهٔ ساگوت خريد. گرترود از این تصویر نفرت داشت اما سرانجام به فشار برادرش تسلیم شد و هردو به دیدار نقاش در باتولاو آر رفتند. لئو تصویرهای دیگری به بهای ۸۰۰ فرانک خرید و دوستی هیجانانگیزی میان پیکاسو و نویسندهٔ زبسردست، نوآور و خونگرم سر گرفت. گرترود او را باریک اندام، سیهچرده، سرزنده با چشمهای درشت و منشی خشن اما نه ناهنجار و در یک کلام به شیوهٔ کُلُفت گویی بداندیشانهٔ استاین وار، یک «واکسی خوشبر و رو» توصیف کرده است. گرترود استاین و برادرش لئو متولد پنسیلوانیای آمریکا بودند اما از آنجاکه پاریس را از نظر حال و هوای روشنفکری پر جنب و جوش تر یافتند به فرانسه کوچیدند و در آپارتمانی نزدیک باغهای لوگزامبورگ منزل گرفتند. لئو نقاشی می کرد و می نوشت و ذهبني دايسرةالمعارفي داشت اما همواره تحتالشعاع شخصيت

خواهرش گرترود قرار داشت؛ گرترود زنی کوتاهقد، چارشانه، مردگونه با چشمهای خلنده و خندهٔ تمسخر آمیز بود.

فرناند أليويه اين زمان را با اندكي تلخي به ياد مي آورد: «اگر آدم در مونمارتر به او (پیکاسو ا برمیخورد، آن هم با آن صندلها، سر برهنه یا آن کلاه کهنهای که بر سر می گذاشت، و با آن نوع لباسی که لوله کشها می پوشند: شلوار آبی، نیم تنهٔ آبی رنگِ کوتاه که از فرط شستشو آبی رنگ پریدهٔ دلپذیری یافته بود، چطور می توانست پیکاسو را در هیأت امروزی، به شکل یک شخصیت جهانی، در خیال محسم کند؟ و آن عرقگیر فراموش نئىدنى قرمز رنگ با خالهاى سفيدكه به یک فرانک و ۹۵ سو در یکشنبه بازار میدان سنبی بر خریده بود؟» اگر فرناند اُلیویه گمان میکند که سال ها بعد پیکاسو اسموکینک و شلوارهای اتوکشیده را ترجیح مى داد البته سخت در اشتباه است. او پس از آن همه سال بیش از هرچیز از آنجور لباس هایی خوشش می آمد که در مونمارتر می پوشید. بسیاری از عکسها او را با شلوار کوتاه و صندل نشان می دهد. تازه هنگامی هم که ناگزیر به پوشیدن لباس رسمی میشد انگار به هیأت نجیبزادهٔ خوش پوشی درآمده است که به یک مجلس بالماسکه می رود. عکسی از او در دست است که در آن لباس پوشیده و کلاه «دربی» بر سر گذاشته است و از نخستین نمایش فیلم کلوزو ابرمی گردد: در این عکس شبیه دلقک هاست. (این نکته ذرهای او را ناراحت نمی کرد. او گاه دوستان خو د را با سبیل یا بینی قلابی و کلاه کاغذی می پذیرفت.)

اما برگردیم به روزهای باتولاوآر. پیکاسو عادت داشت که با چراغ الکلی برای مهمانانش قهوه درست کند. آسانتر آن بود که به یک میخانهٔ کوچک بروند اما بسیاری از آنها آه در بساط نداشتند. هردم بر تعداد

۱ غرض فیلم «راز پیکاسو» ساخته کارگردان فرانسوی هانری ژرژ کلوزو است که بیکاسو برای نخستین بار در آن ظاهر شد.

مهمانانی که بر درمی نواختند افزوده می شد و پیکاسو فریاد می زد «بیا توا» اصندلی های سست و لرزان مدتها بود زهوارشان در رفته بود. بسیاری از آنان چندگ زنان روی زمینی می نشستند که هنوز به رخم عطر ادوکلن و توتون بوی تند پارافین می داد. هنگامی که گفت و گو به دراز می کشید صدای دلنشین گیتاری از لابه لای دیوارهای باریک شنیده می شد. پیکاسو با مشت به دیوار می کویید و داد می زد «الطفأ بفر مایید!» مهمان تازه سازش را با خودش می آورد و نغمهٔ ناسازی می نواخت و در کاتالونیایی مسلط بود. روز می گذشت و خبدل خود ادامه می دادند. البته لهجهٔ گذشت زمان نبود. همین که یکی از اعضای دسته کلمهٔ «خرگوش فرز و چابک» را بر زیان می آورد همه یک دل و یک زبان تصمیم می گرفتند که چابک» را بر زیان می آورد همه یک دل و یک زبان تصمیم می گرفتند که باید آناً بحث را قطع کنند و چون تنی یگانه به نوشگاه دلخواهشان بروند. دستهٔ مسرکش، مرکب از یک دوجین نقاش و دوستان دخترشان، با گیتارنوازی که پیشاپیش همه حرکت می کرد، با سر و صدا از خیابانهای باریک می گذشت.

فانوسی کمسو پرتوی جادویی بر دیوارهای سرخ این میعادگاه هنرمندان میانداخت. فردریک صاحب پیر و ریش سفید میخانه درآستانه در ایستاده بود. چیزی نمی گذشت که از لامپای چراغهای پارافینی آویخته به تیرکهای سقف دود برمی خاست. مجسمه های بندلی عتیقه روی دیوارها به زحمت از پس پردهٔ غلیظ دود پیدا بود. در آن میان یکی از تصاویر پیکاسو نیز بدون قاب مانند یک دستباف دیوارکوب با سوزن طراحی به دیوار کوبیده شده بود. این تصویر دلقکی را نشان می داد که یک کلاه سه گوش بر سر داشت و بازوهای نرم خود را بالای سر نگه

۱. در متن «Entrez!» که واژهای اسپانیایی است.

داشته بود. کنار این، مسیحی بود که به وَسلی مجسمه ساز منسوب بود. براک درست زیر تصویر پیکاسو نشسته بود و هیچ نمی گفت جز این که آشکارا حس می کرد که راحت است. سرخوشانه پیپش را می کشید. کنار او موریس کِرِم نیتس، آندره سالمون، آدولف بازلر، گالانی، هاویلند و آن سوی میز مانولو مجسمه ساز، ماکس ژاکوب و موریس ری نال نشسته بودند. آپولینر در یک سر میز و پیکاسو در سر دیگر جای گرفته بود. گیتار را به دست فردر یک پیر دادند. گروه تا سپیدهٔ صبح از هم نمی پاشید. در میدان راوی نیان پیکاسو ناگهان هفت تیر براونینگان را می کشید و مجله ای را به هوا می انداخت و شلیک می کرد. صدای گلوله ها تا هیل بوآریه و مراسر خیابان ها پژواک می یافت. همسایگانِ خشمگین پنجره ها را می گشودند که: «Zut alors».

شبهای خوشی بود. فرناند آلیوبه بیشتر وقتها به گروه می پیوست؛ او هنوز با پیکاسو زندگی می کرد و برای بسیاری از تصویرهای او مدل قرار می گرفت. فرناند دربارهٔ احساسات و عواطف نیرومند خود و پوستهای خز و کلاههای رنگ وارنگ بسیار حرف می زد. می گفت اگر روزی دستش به پولی برسد همه را بی درنگ خرج خز و کلاه خواهد کرد. پیکاسو مخالفت می کرد و می خندید و به کارش می پرداخت. پیکاسو دل مشغول آکروبات بازها، طناب بازها، شعبده بازها، بازیگرها، تصویرهای مردان نیرومند، زنان ظریف، و دختران و پسران رنگ پریده بود. نمونهای از اینها اکروبات باز با یک توپ است: در پیش زمینه مردی پیلتن متفکر و بی حرکت با یک شلوار کوتاه آبی رنگ و یک جلیقهٔ صورتی رنگ روی یک مکعب نشسته است و پشت به تماشاگر دارد. در برابر او دختری روی یک مکعب نشسته است و پشت به تماشاگر دارد. در برابر او دختری روی یک توپ، همچون چکیدهٔ یک حرکت دل انگیز می کوشد تعادلش را

حفظ کند. حرکتهای نرم بدن و بازوهای دختر با ادراک حسی نقاشی شده است. پیکاسو بعد از آن، زن مایورکایی، پیکری خویشتندار و باوقار را نقاشی کرد.

یک روز ولار به کارگاه او آمد و همهٔ تصویرهای این دوره راه که به سی تا می رسید، یکجا خرید. از بابت این سی تصویر ۲۰۰۰ فرانک به پیکاسو پرداخت. پیداست که در مقایسه با درآمد رقت انگیز نقاشان باتولاو آر این مبلغ رقمی افسانه ای بود. مدت ها بود پیکاسو دلش می خواست چند ماهی را در اسپانیا بگذراند؛ اکنون می توانست این آرزو را برآورد. تابستان ۱۹۰۶ را در گشل، شهر کوچکی در استان لریدا واقع در پیرنه گذراند. از آنجا که هیچ وسیلهٔ نقلیه ای جز جارپایان به این شهر دسترسی نداشت بارها را بر پشت قاطر حمل می کردند. در این مفر فرناند آلیویه نیز همراه او رفت. پیکاسو به این سفر نیاز فراوان داشت. براثر کار فشرده، فراوان و سخت سال پیش پاک از پا درآمده بود. فرناند براثر کار فشرده، فراوان و سخت سال پیش پاک از پا درآمده بود. فرناند خشن و بیشتر در خشان». برخی از ۹۰۰ تن ساکنان شهرک از راه قاچاق توتون و گلههای گوسفند در کوهستانهای مرزی اسپانیا و فرانسه گذران توتون و گلههای گوسفند در کوهستانهای مرزی اسپانیا و فرانسه گذران می کردند و پیکاسو مجذوبانه به قصههای آن هاگوش می سپرد. پیکاسو از دهقان ها، از اسبها و گاوهای آن ها و از فرناند طرح کشید.

لئواستاین نقل میکند که روزی پیکاسو در نگارخانهٔ ساکوت به محض دیدن ظاهر نیرومند گرترود یکه خورد و به ساکوت گفت: «ازش بپرس حاضر است مدل من قرار بگیرد.»

چیزی نگذشت که استاینها به دیدار پیکاسو در باتولاو آر رفتند و همچنان که در کارگاه گشت می زدند به ارزبابی کار او پرداختند. البته تعداد نقاشی هایی که از او خریدند جایی ثبت نشده است اما همین قدر می دانیم که در آن روز ۸۰۰ فرانک به پیکاسو پرداختند و این پولی بود که پیکاسو

در سراسر عمر خود یکجا ندیده بود. فقر و نداری پیکاسو سرانجام برای همیشه به آخر رسید. از آن پس استاینها چند حامی و خریدار دیگر به کارگاه او آوردند؛ چند نفری از این حامیان خواسته یا ناخواسته، به زور و تهدید گرترود ناچار به خرید شدند.

چندی نگذشت که پیکاسو و استاینها مرتب یکدیگر را می دیدند؛ دیدارها هم در آپارتمان استاینها در شبنشینی های شنبه شب انجام می گرفت و هم در کارگاه پیکاسو در بعداز ظهرهای روزهای معمولی هفته، چرا که گرترود نشستهای مرتبی برای تک چهرهٔ خود داشت. گرترود روزهای پیاپی از شهر می گذشت و خود را به مونمار تر می رساند؛ قسمتی از راه را با دلیجان می پیمود، پای پیاده از شیب تپه ها بالا می رفت و خود را به باتولاو آر می رساند. هنگامی که گرترود حالت می گرفت و پیکاسو نقاشی می کرد فرناند که صدای دلنشینی داشت با صدای بلند حکایت های لافونتن را می خواند. گرترود همیشه حراف سکوت را مغتنم می شمرد. او بعدها فاش کرد که در هنگام تشستها «به فکر فرو می رفت» و برای دامتانی که می خواست بنویسد «جمله می ساخت.»

پس از ۸۰ یا ۹۰ نشست با همهٔ کوشش سماجت آمیزی که به کار برد نتوانست تصویر را چنان که دلخواهش بود به سرانجام برساند؛ این شد که در یکی از عصرها ناگهان صورت روی بوم را پاک کرد و لندلندکنان گفت که دیگر نمی تواند گر ترود را «ببیند». پیکاسو تک چهره را وقتی به دست گرفته بود که هنوز در مرحله کلاسیک دورهٔ صورتی بود؛ از آن هنگام به بعد سبک او رفته رفته تغییر کرد. با این حال تغییر هنوز شکل مشخصی به خود نگرفته بود و ابزار نوبیان که پیکاسو در پی آن بود از چنگش می گریخت. سرانجام نومید شد و تصویر را رو به دیوار برگرداند. تنها پس از بازگشت از گسل برآن شد تا تصویری را که بعدها آن همه آوازه گرفت تمام کند. هنگامی که در پاییز به پاریس بازگشت تک چهرهٔ گر ترود استاین تمام کند. هنگامی که در پاییز به پاریس بازگشت تک چهرهٔ گر ترود استاین

را به دست گرفت و سر جدیدی برای آن نقاشی کرد. از آنجا که از زمان کنارگذاشتن تصویر مسیر تازهای در پیش گرفته بود تصویر تمام شده با دو سبک کاملاً مختلف از کار درآمده است. قسمتهایی که اول نقاشی شده اند بدن با پیراهن چین و تادار، و دستها در ثالیستی اند اما صورت با سطوح به شدت ساده، تخت و وسیع ترکیب بندی شده است که شاخصهٔ مجسمههای ایبریایی است. با این حال چشمها زنده و هوشمند است، و این نقاشی جوهرهٔ گرترود استاین و به ویژه روشنفکرگرایی تحمیلگر او را خوب تصویر کرده است.

با این همه جلوهٔ اییربایی صورت تکاندهنده بود و درستان در آغاز اعتراض کردند که تک چهره هیچ شباهتی به گرترود ندارد. پیکاسو پروایی نداشت. میگفت: «مهم نیست، گرترود شبیه آن خواهد شد.» گرترود در میراسر عمر خود این نقاشی را دوست داشت و به شیوهٔ خاص خودش میگفت: «برای من، این منم.»

گشل چرخشگاهی در پیشرفت پیکاسو به شمار می آید. زن با قرص نان که در تابستان در آنجا کشید مانند زن مایورکایی از نظر ترکیب بندی نمودار جهت تازهای در کار پیکاسو است. نقاشی پیکاسو بی پیرایه ثر و دارای ارزشهای تجسمی مؤکدتر شده بود. رنگ را ضخیم تر به کار می برد. رنگ های خاکی رفته رفته صورتی ها و آبی ها را بیرون می راندند. عنصر غنایی و حتی گاه ادبی دورههای آبی و صورتی آشکارا اندک بود. حالت و حرکت مدلهایش شقتر و سخت تر، و حجمهایش ساده تر می شد. عنصری ساختاری جای نفسانیت ضعیف تصویرهای اولیه را می گرفت. رئالیم اکسپرسیونیستی دورهٔ آبی و تغزل لطیف دورهٔ صورتی می گرفت. رئالیم اکسپرسیونیستی دورهٔ آبی و تغزل لطیف دورهٔ صورتی می گرفت. رئالیم اکسپرسیونیستی دورهٔ آبی و تغزل لطیف دورهٔ صورتی می گرفت. رئالیم اکسپرسیونیستی دورهٔ آبی و تغزل لطیف دورهٔ صورتی می گرفت. رئالیم اکسپرسیونیستی دورهٔ آبی و تغزل لطیف دورهٔ می داد تنها می برد دریافته باشد که نوع نقاشی ای که او در با تولاو آر انجام می داد تنها می توانست به منریسم راه ببرد. شاید

از سادگی زندگی اطراف خود و شاید هم از رنگ روستا الهام گرفته باشد. با این همه افزون بر آنچه آمد نفوذ و تأثیر دیگری در باب هنر بدوی و پیش از تاریخ رواج عام گرفته بود. این گرایش انگیزهٔ خود را از کشف نهانگاهی از مجسمههای ایبریایی پیش از امپراتوری رُم در نزدیکی مالاگا می گرفت؛ مجموعهای از این مجسمهها چند ماه پیش از تعطیلات پیکاسو در لوور به نمایش درآمده بود. پیکاسو در گشل به بهره گیری از خطوط صورت این مجسمهها آغاز کرد: صورتهای تخممرغی منظم و ساده با چانههای باریک؛ دماغهای قرینه دار که یکراست از خط ابرو بیرون می آمدند؛ چشمهای گشاده و خیره؛ گوشهایی که برطبق معیارهای قراردادی بسیار افراشته بودند.

چنان که پیش تر گفتیم یکی از مهم ترین کارهای آن تابستان زن با قرص نان است. درسهای مجسمهٔ ایبریایی در شکل بیضوی صورت و خطوط چهرهٔ زن که در قرصهای بیضوی نان تکرار می شود و در حالت ساکن و بی حرکت موضوع آشکار است. سبک دارتر از این تصویر و تک چهرهٔ گرترود استاین نقاشی بزرگی است که پیکاسو در پاییز ۱۹۰۶ کشید و نام آن را دو عربان گذاشت؛ تصویر دو زن غول پیکر را نشان می دهد که رو به روی یکدیگر ایستاده اند و دارای صورتها و اندام هایی هستند که گویی از چوب خشن و گره دار به شکلی زبر و ناهموار قالب گرفته شده اند، و با همان خاکی قرمزگونی رنگ خورده اند که پیکاسو در گرفته شده اند، و با همان خاکی قرمزگونی رنگ خورده اند که پیکاسو در چارچوب پردهٔ نقاشی بیرون بزنند، و حسی از اضطراب و کشمکش القا چارچوب پردهٔ نقاشی بیرون بزنند، و حسی از اضطراب و کشمکش القا میکنند. دو عربان نقاشی زیبایی نیست، اما یک بار گرترود استاین با تندی درآمد و گفت: «هر شاهکاری با قدری زشتی به دنیا آمده است. این نشانه کوشش خالق برای گفتن حرفی تازه است.»

پیکاسو به راستی میکوشید تا حرفی تازه بزند، همچنان که بسیاری از

دیگر هنرمندان اروپایی نیز در پی حرف نو بودند و برای یافتن اندیشه های نو به جستجوی سرزمین های دور برآمدند. توجه همگانی نسبت به هنر بدوی اکنون بر افریقا متمرکز شده بود. بسیاری از دوستان پیکاسو نمونه هایی از هنر بدوی را گرد می آوردند؛ آندره سالمون، یکی از اعضای «میعادگاه شاعران» یک بت و ماتیس چند پیکره در اختیار داشت. به این ترتیب ثابت شد که نیروی زیبایی شناسی افریقایی واگیردار است. چند تایی از نقاشی هایی که در سالن پاییزه ۱۹۰۵ به نمایش گذاشته شد نوعی خشونت بی مانند رنگ و آزادی بی قید و بند را در ریتم و خط جلوه گر ساخت. از قضا مجسمه ای برنزی به سبک قرن پانزدهم ایتالیا در همان سالن در کنار این کارها به نمایش درآمد و لویی وکسل، منتقد هنری، در باب این کنار هم نهادگی به شوخی و کنایه گفت: «دوناتلو در میان جانوران وحشی!» ۲

این شد که واژهٔ «فوو» (Fauve) به مجموعهٔ اصطلاحات هنر افزوده شد و دربارهٔ این نقاشان آشوبنده به کنار رفت: ماتیس، آندره درن و موریس دو ولامینک با آن که فوویسم به عنوان یک سبک تنها اندک زمانی پایید، و هنرمندانی چون ماتیس چیزی نشده آن را فرو گذاشتند، با این همه نشان خود را بر تاریخ هنر برجا گذاشت.

فووها نیز مانند پیروان هنر نو بازنمایی طبیعت را آغازگاه خود قرار دادند و سپس از آن دور شدند، گفتند که هنر آنها مستقیماً از خط، فرم و رنگ بنیاد میگیرد. فووها عمدتاً دل مشغول رنگ بودند: رنگهای درخشان، مات و به ویژه دلبخواه و خودانگیخته که تنها به خاطر خود رنگ به کار گرفته می شد. فووها گستاخانه صورتها را سبز، بدنها را نارنجی و درختها را قرمز رنگ می زدند و مصرانه تر از هر یک از

Donatello ۱، مجسمه ساز اینالیایی (۱۳۶۶\_۱۳۶۶).

<sup>2. &</sup>quot;Dinatello au milieudes fauves!"

گذشتگان خود میگفتند که هنر می بایست بیش از پیش از طبیعت مستقل و از منع و تخدیرهای تقلید ادبی آزاد باشد. پیکاسو هنرگز به فووها نپیوست اما در روحیه آزادی جوی آنان شریک بود. چیزی نگذشت که او بسیار فراتر از نشانه گاهی رفت که آنان برجاگذاشته بودند.

## كوبيسم تحليلي

در ۱۹۰۶ پیکاسوی بیست و چهار ساله جایگاهی یافته بود که شاید رشک هر هنرمندی را بر می انگیخت. سوداگر با نفوذی چون ولار حامی دائمی او بود و مجموعه داران برای در اختیار گرفتن شمار بیشتری از کارهای او سر و دست می شکستند. در جرگهٔ خود نفر نخست بود و آوازه اش هردم فزونی می گرفت. شاید در باریس هیچ نقاشی جز ماتیس به اندازهٔ او مشهور نبود.

پیکاسو اکنون از شیوهٔ ناتورالیستی پیشین خود فراتر میرفت. دیگر زمام اختیارش را به دست احساس و حساسیت نمی داد. او آغاز به تحلیل کرد. ۱۹۰۷ را باید به منزلهٔ سالی به یاد آورد که کوبیسم زاده شد.

البته چندان با تأکید نمی توان گفت که پیش از آن که پیکاسو به کوبیسم روی آورد شهرتی همه گیر داشت. تا آن هنگام پیش از دوبست تابلو رنگ روغن، آبرنگ، گواش یا پاستل کشیده بود. و نیز مجسمه سازی فعال بود و چاپ چوبی و چاپ تیزابی خطی بسیاری اجرا کرده بود. برای مرد جوانی چون او این حجم متنوع کار باور نکردنی بود. در جریان این دوره شیوه های گوناگون بسیاری را در بازنمایی و بیان آزموده بود. امپرمیونیست ها چنگی به دلش نمی زدند. شکار لحظهٔ گریزنده همان قدر در چشم او ناجذاب بود که کیفیت صرفاً تزیینی فوویسم. «من اشیا را نه

آنگونه که می بینم بلکه آنگونه که می اندیشم نقاشی می کنم. این گفتهٔ پیکاسو خطاب به رامون گومز دولاسرنا شاعر تفاوت اساسی میان پیکاسو و سزان را نیز آشکار می کند. سزان الهام خود را مقدمتاً از واکنش بصری بی واسطه خود نسبت به اشیای پیش روی خود می گرفت. پیکاسو به طور فزاینده خلاقیتهای خود را بر طبق بینش درونی خود شکل می داد. او در هنر افریقایی مفهرمی یافت که به همان روش بر پایهٔ واکنشهای بصری بی واسطه نسبت به مدل استوار نبود. پیکاسو از همان آغاز دلستهٔ ساختار و مسألهٔ بازنمایی فضایی فرم بود. این جوان نخست و پیش از هرچیز تکرو بود. به دنبال چیزی نو بود و جستجویش پایدار و تزلزل نایذیر می نمود.

حتی نزدیک ترین دوستان پابلو برای پذیرش کاری که در حال انجام دادن آن بود آماده نبودند. بیگمان آنان چشم داشتند که او رگه غنی معدن نقاشی های ملایم دورهٔ صورتی را بکاود. اما پیکاسو همواره ذهنی بارورتر از آن داشت که خود را به تکرار دلخوش کند. در حدود ۱۹۰۶ دست به کار اجرای نقاشی ای شد که به هیچ یک از کارهایی که تا آن هنگام کرده بود نمی مانست و راستش هیچ شباهتی هم به هیچ یک از کارهایی که در جهان هنر شده بود نداشت. در سراسر قرنها نقاشی مغرب زمین که در جهان هنر شده بود نداشت. در سراسر قرنها نقاشی مغرب زمین تنها انگشت شماری از آثار هنری توانسته اند جریان بعدی هنر را تغییر دهند. از میان این چند اثر باید از پیش طرح پیکاسو از پنج زن نام برد که سرانجام عنوان دوشیزگان آوینیون گرفت. این تصویر که اغلب ادعا شده است که «نخستین» نقاشی واقعاً قرن بیستمی است به مقام سدشکنی و راهگشایی اساسی در هنر دست یافت و به طور مؤثر به حاکمیت طولانی رنسانس پایان داد. دیگر هنرمندان یا از دوشیزگان آموخته اند یا از آن بیزاری جسته اند اما هرگز از آن نگریخته اند.

جنان که گذشت پیکاسو در راهی که اکنون در پیش گرفته بود یکسره

تنها بود و حتى بهترين دوستانش در پشت سر او به كمپوزيسيون دوشیزگان آوینیون میخندیدند و به اصرار از او میخواستند که به عنوان یک خطا از این شیوه درگذرد و به روش پیشین برگردد. حتی ماتیس و براک نیز در آن هنگام این تصویر را نفهمیدند. البته پیکاسو چشم نداشت که اگر بر شیوهٔ تازهٔ نقاشی خود یافشاری کنند حامیانش یعنی گرترود استاین، آندره لِول، هاریلند، کوکیو و شُشکین حتی یک تابلو از او نخرند. سو داگران خریدار کارهایش، ولار، برته ویل و گلوویس ساگوت با تأسف سر تكان مى دادند. اين جماعت با گيجى و حيرت دست حمايت خود را از پشت او برداشتند. اما بیکاسو از رویگردانی از راهی که در پیش گرفته بود تن می زد و با چنان شدتی خود را برای تدارک و تکمیل ایس نقاشی آماده میکرد که انگار میخواهد بخنگد. در زمستان ۷-۱۹۰۶ بسیار نقاشی کرد و پیش طرحهای بیشماری برای هریک از پیکرهای كمپوزيسيون بزرگ خود كشيد؛ از پيكرهاي جداگانه هم پيش طرح كشيد. در مجموع بیش از هفده تا از این پیش طرح ها محفوظ مانده ا ست. حتی پس از آن که کار تصویر به پایان رسید به این اتودها و مشقها ادامه داد، انگار که حس می کرد ناگزیر است باز به وضوحی به مراتب دقیق تر دست یابد. کمپوزیسیون اصلی یکسره متفاوت از نسخهٔ نهایی است. در طرح تخستین هفت پیکر هست: پنج زن عربان و دو مرد پوشیده، که بکی از آن ها ملوان است. به این تصویر نه پیکاسو که آندره سالمون نام دوشیزگان آوینیون داد. پیکاسو قصد داشت نام آن را روسپی خانهٔ آوینیون بگذارد. شگفت آن که این تصویر که یکی از شاخصه های هنر مدرن است و کوبیسم را معرفی میکرد تازه نخستینبار در ۱۹۲۵ باز پرداخت شد، و نخستین بار در هنگام برگذاری نمایشگاه جهانی باریس در ۱۹۳۷ در پوتی پالاس به نمایش درآمد. براک نیز در ۱۹۰۷ به راه حلهایی همانند پیکاسو رسیده بود اما هنگامی که نخستینبار در ۱۹۰۷ چشمش

به این تصویر افتاد چنان که انتظار می رفت فریاد زد: «این جور نقاشی کردن مثل این است که آدم بنزین بنوشد به این امید که آتش تف کند!» ویلهلم اود در گفتگو با کان وایلر درباره این تصویر گفت: «چیزی آشوری وار در این تصویر وجود دارد.» ماکس ژاکوب و گیوم آپولینر برای تحسین چیزی در تصویر نیافتند. لئو استاین با ریشخند درآمد که: «تو سعی کردهای بعد چهارم را نقاشی کنی. چه بامزه!» ماتیس گمان می کرد که این نقاشی تمسخر عامدانهٔ جنبش نوین در هنر است و عهد کرد که پیکاسو را «غرق» کند. پیکاسو که از نخستین همتگنان نومید شده بود پیکاسو را «غرق» کند. پیکاسو که از نخستین همتگنان نومید شده بود پیغامی برای ویلهلم ارد، مجموعه دار آلمانی و یکی از نخستین حامیان خود فرستاد و از او خواهش کرد که بیاید و نگاهی به کار بیندازد. اود بعدها به یاد آورد که: «به هرصورت او توقع درک سریع تری از جانب من داشت. اما متأسفانه در این امیدواری خود پاک نومید شد.»

به ندرت کسی در پاریس پیدا می شد که بتواند نهانی های دوشیزگان را دریابد. در این میان تنها استثنا دانیل هانری کان وایلر بود. کان وایلر که یک جوان آلمانی یهودی بود به تازگی با هدیهٔ ۲۵۰۰ فرانکی پدرش به حرفهٔ سوداگری آثار هنری روی آورده بود. هنگامی که کان وایلر وصف دوشیزگان را از زبان اود شنید بی درنگ نزد پیکاسو شتافت تا تابلو را بیند. سپس همهٔ طرحهای مقدماتی را خرید و می خواست خود نقاشی را هم بخرد که پیکاسو نقاشی را اوله کرد و کنار گذاشت چنان که گویی می خواست آن را از توفان لعن و ناسزایی که برانگیخته بود نهان کند.

با این حال برخی نیز خیلی زود به خطای خود پی بردند. هنگامی که آپولینر تغییری را که در هنرمند و کار او انجام گرفته بود دریافت، توصیفی از تفاوت میان دو گونه هنرمند به دست داد: آنان که از انگیزه های خود پیروی میکنند و نشانه ای از مبارزه بروز نمی دهند و به «امتداد و ادامهٔ طبیعت می مانند» و کارهایشان «به هیچ رو از راه عقل گذر نمیکند» و

هنرمندان دیگری که در تنهایی «می باید هرچیز را از درون خود بیرون بکشند.» به اعتقاد او «پیکاسو از دستهٔ نخست است. اما هرگز نمایشی به اعجاب آوری دگردیسی ای که پیکاسو را به هنرمندی از دستهٔ دوم تبدیل کرد دیده نشده است.»

اما نمی توان از تاریخ کوبیسم سخن گفت و از ژرژ براک یاد نکرد. در واقع براک اگر نه پدید آورندهٔ کوبیسم که دست کم یکی از بنیانگذاران آن است. پدر براک نقاش خانه ها بود و براک نزد پدر تعلیم نقاشی دید. در ۱۹۰۰ با دوچرخه از لوهاور به پاریس آمد و به تحصیل جدی هنر پرداخت و با فروها نمایشگاه نقاشی گذاشت. براک به خلاف بسیاری از رفقای نقاش خود هرگز گرسنگی نکشید چرا که والدینش مقرری دائمی برای او می فرستادند؛ وانگهی بخت فوق العاده ای برای فروش هر شش تابلو نقاشی خود در نخستین نمایشگاه خود در ۱۹۰۷ داشت. یکی از دوستان بعدها با رشک و حسرت به یاد آورد که: «براک همیشه استیکی در شکم و مقداری پول در جیب داشت.»

گفتیم که براک هم از جملهٔ کسانی بود که به دوشیزگان روی خوش نشان نداد؛ با این حال تقریباً بی درنگ پس از آن که نقاشی پیکاسو را در دسامبر ۱۹۰۷ دید دست به کار عریان بیزرگ خود شد و در آن فکر نمایش همزمان صورت و پشت عریان را از پیکاسو وام گرفت. تابستان بعد براک به لوستاک رفت؛ لوستاک دهکدهٔ ماهیگیری زیبا و درخور نقاشی است که در دامنههای مارسی واقع است و شماری از نقاشان و از جمله سزان را به خود جلب کرده بود. البته سزان به دلایل دیگر نیز در ذهن براک جایگاهی والا داشت. از زمان مرگ سزان در سال پیش ذهن براک جایگاهی والا داشت. از زمان مرگ سزان در سال پیش بود رفته رفته در نمایشگاهها آفتابی می شد. کارهای او چندان فراوان به بود رفته رفته در نمایشگاهها آفتابی می شد. کارهای او چندان فراوان به نمایش درمی آمد که حال و هوای آن بر گفتگوهای محافل هنری پاریس

چیره شده بود؛ نقاشان جوان تر خاصه از بابت بازسازی های هندسی منظره های او از خود بی خود می شدند. براک در تصمیمی سنجیده برای وارسی آن دسته از مسائل مربوط به فرم که سزان طرح کرده بود به منظره روی آورد. براک در کارهایی چون خانه ها در لوستاک هر شیء نقاشی شده را به ساده ترین قطعه ها کاهش می داد. در این شیوهٔ کاژ خانه ها از همهٔ جزئیات، حتی از پنجره ها و درگاه ها پیراسته شدند؛ تنه های درختان استوانه هایی ساده بودند؛ شاخ و برگها از سطوح سبز مسطحی تشکیل می یافتند که در جنب سطوح خانه ها خنثی و محو شده بودند.

براک هنگام بازگشت به پاریس در پاییز آن سال شش تا از این نقاشی ها را برای نمایش به سالن پاییزه سپرد. سالن پاییزه نقاشی ها را برگرداند و بنابراین براک آنها را در گالری کان وایلر به نمایش گذاشت. نقل است که ماتیس که یکی از اعضای هیأت داوران بود به لویی وکسلِ منتقد یادآوری کود که تصویرهای براک پر از «مکعبهای کوچک» است. وقتی وکسل یادداشتی دربارهٔ این تصاویر به قلم آورد به مسخره نوشت که براک «همه چیز را، آسمانها، فیگورها و خانه ها را به طرحهای هندسی و به مکعبها (Cubes) تقلیل داده است. در بهار هنگامی که براک چند تصویر دیگر در سالن مستقل ها به نمایش گذاشت وکسل نمایش را «کوبیستی» خواند؛ و این اصطلاح جاافتاد.

در یکی از تصادفات مقدر تاریخ که اندیشه ای نو در جاهای متعدد و گوناگون شکوفا می شود پیکاسو با چند نقاشی از تعطیلات تابستانی ۱۹۰۸ خود بازگشت. این نقاشی ها به طرزی شگرف شبیه به کار براک بود. پیکاسو تعطیلات خود را در دهکده ای در اواز در سی میلی شمال پاریس گذرانده بود و در همان جا دستی در منظره پردازی آزموده بود. منظره پردازی برای او شیوه ای نامعمول بود. نقاشان اسپانیایی به ندرت

دلستهٔ منظره بودند، شاید از آنروکه از رنگ بندی تک رنگ و میدان دید پهناور دهات اسپانیا دلسرد بودند. اما پیکاسو مانند هرکس دیگر از دریچهٔ تازهای به سزان می نگریست و این بود که کار منظره را به دست گرفت. پیکاسو نیز مانند استاد سزان زیر بار جزئیات نمی رفت و در پرسپکتیو تحریف می کرد. به همین سان منظره را نیز تحریف می کرد، همچنان که پیش از آن فرم انسانی را جا به جا کرده بود. در یکی از کارهایی که در آن تابستان کثید، خانه در باغ، سطوح بام، دیوارهای خانه، آسمان و درختان درهم می روند، به دشواری می توان گفت که سبزه کجابه پایان می رسد و آسمان از کجا آغاز می شود. اما در همان حال که در نقاشی خود به بزرگداشت سزان می پردازد در برابر هانری روسو پیز سو تعظیم فرود می آورد: شاخ و برگها مانند کارهای روسو جنگل وار است و معماری کار به طورکلی ساده شده است.

سریکاسو در همدمی نزدیک با براک، یا چنان که خود براک گفته است «مانند کوهنوردانی که به یک طناب آوبختهاند» مفهوم جدیدی از تجربهٔ نقاش را آشکار ساخت و نظام بندی کرد. این دو حس کردند که برای آن که فرم را دریابند و هستی آن را براساس یک سطح تخت تفسیر کنند باید فرم را بشکنند، عناصرش را از هم جدا کنند، به زیر سطح نفوذ کنند و برآنچه نمی توانند ببینند - چرا که تصادفاً در پشت شیء مورد بحث قرار دارد - آگاهی یابند. ظاهر شیء، آن هم از یک زاویهٔ دید، آشکارا ناکافی بود. شیء را باید از همهٔ زاویهها دید (مانند دو تصویر عریان، ۱۹۱۰، بنیاد نگارخانهٔ هنر آلبرایت ناکس در نیویورک و مرد با یک پیپ، ۱۹۱۱، بنیاد هنری کیمبل در تکزاس). پیکاسو و براک چیزی را نقاشی می کردند که می دانستند وجود دارد. برای آن که این کار را به طور مؤثر انجام ده ند برخی محدودیتها خواستنی می نمود: نخست آن که هم براک و هم پیکاسو یک چند مجموعهٔ رنگ خود را به سوییایی (قهوهای مایل به

قرمز) و خاکستری، و گاهگاهی آخرایی و سبز زیتونی، محدود کردند. دوم آن که قواعد سنتی پرسپکتیو خطی را یکسره ترک گفتند و حجم نمایی توپُر و سه بُعد نما جای خود را به بُرها و وجههای بلورین تخت داد که در کنار یکدیگر ساخته می شدند و ظاهر و نمود شکل توپر و سه بعد نما را القامي كردند (مانند عريان نشسته، ١٠-١٩٠٩، لندن، وعريان، ١٩١٠، نگارخانهٔ هنر آلبرایت ناکس، نیویورک و تصویر دانیل کان وایلر، ۱۹۱۰، انستیتو هنر شیکاگو و مرد با یک پیپ، ۱۹۱۱، بنیاد هنری كيمبل). نظام كار نيز بسته به رابطه دقيق و نزديك ميان پيكره ها يا اشيا با پس زمینه های آن ها بود. به مدد یگانه کر دن دقیق پس زمینه با اشیا آنگونه که گویی هیچ مجالی برای شِکافِ میان آنها باقی نمیماند، حسی از همگنی و تجانس در سراسر تصویر پدید می آمد: هربَر روی بَرکناری خود میافتاد یا آن را لمس میکرد و بدینسان هم نمودی از یک ساختمان معمارانهٔ سه بعدنما و هم نمودی از نیم شفافی بلور به دست می آمد. شور و شوقی که دو خالق کوبیسم در پیشبرد کشفیات خود به کار بردند آنان را به زبانی از انتزاعات رهنمون شد؛ کارشان هرچه بیشتر مفهومی شد و بهطور فزاینده از نمودهای بصری بهنجار جدایی گرفت. پیکاسو و براک یک چند ترجیح دادند که حتی پای کارهای خود امضا نگذارند تا به این طریق حسی از جداییگزینی و جتی غیرشخصی بنودن را القاکنند؛ در نتیجه گاه تشخیص کار آنها در این مرحله آسان نیست.

در هرحال خطا خواهد بود اگر در این کارها تنها طرح آنتزاهی فیرشخصی را بینیکی این تصاویر در هر مورد برپایهٔ مفهوم چند شیء مشخص و نیز شخصیت هنرمند استوارند. این است که همواره باید کلیدها را یافت. یک سبیل نمادین کلید چهرهای را به دست می دهد که

<sup>1.</sup> Facet

شاید این سیل تنها ویژگی بازشناختنی آن باشد. انحنای یک گیتار یا دیوارهٔ یک لیوان رهنمونی به هویت اشیایی است که خرد شدهاند و همچون جزء تمام و یکپارچهٔ یک تصویر از نو ساخته شدهاند. چشم همین طرر که بر تصویر سیر می کند (خود کرا در آن واحد در بالا، پشت و جلو شیء می یابد اما حرکت نه در خود شیء که در آگاهی بیننده است. تمام این جنبه های متنوع و گوناگون در یک نوع تحققِ نوین کلیت شیء به یکدیگر گره خوردهاند.

با آن که پیکاسو بارها تأثیر هنر افریقایی را در کار خود انکار کرده است به گفته پی پرد: «اکنون همگان برآند که تصحیحاتی که در مورد چهره های فیگورهای سمت راست دوشیزگان آوینیون در تابستان ۱۹۰۷ به کار بسته شد به تأثیر از هنر افریقایی انجام گرفت. با این همه اگر واقعیاتی را که در حمایت از این فرضیه مطرح می شود به دقت مورد بررسی قرار دهیم تنها این نکته ثابت خواهد شد که نقاشانی که پیکاسو می شناخت، مثلاً ماتیس یادرن، در ۱۹۰۷ دیرگاهی بود که هنر افریقایی را می شناختند. اما در مورد هرگونه نشانهای دال بر این که پیکاسو این هنر را در کار خود در آن زمان تقلید کرده است بی گمان یا باید این نشانهها را خطا شمرد یا از شباهتهای اتفاقی به شمار آورد. از سبوی دیگر اگر تصحیحات پیش گفته را در خط پژوهشهای پس از اقامت پیکاسو در گشل قرار دهیم، آنگاه این تصحیحات با تغییری در مفهوم فضای تصویر مطابق درمی آید که بنا بود شکل بندی ا را دگرگون کند و باب رنگ را از نو بر پیکاسو بر پیکاسو بر بیکاسو در باب هنر افریقایی بسیار بعدتر، بر پیکاسو بر بیکاسو در باب هنر افریقایی بسیار بعدتر، بسیار بعدتر، بسیار بعدتر، بسیار بعدتر، بسیار بعدتر، بسیار بعدتر،

با آن که دوشیزگان در آغاز کار عدهٔ بسیاری را تکان داد، رفته رفته تأثیر و نفوذ شگرفی در نقاشان مونمارتر کرد. گرچه این هنرمندان دچار بدفهمی بودند و تصویر را رد می کردند امّا چنان که پیش از این گفتیم همه را افسون می کرد و برمی انگیخت.

# آغازي نو

در ۱۹۰۸ ضیافت مشهور پیکاسو به افتخار دونیه روسو در باتو لاو آر برپا شد. این اقدام بسیار زنده و هیجانانگیز بود: یک مرمتکنندهٔ پیر تابلوی نقاشی کهن به عنوان وزیر هنرهای زیبا به روسو معرفی شد. آپولینر شعرهایی در ستایش روسو خواند. خود روسو که مهمانی به خاطر او برگذار شده بود چند آواز خواند و ویلون زد و اواخر آن شب این کلمات غریب و به یادماندنی را خطاب به پیکاسو بر زبان آورد: «از هرچیز گذشته، من و تو نقاشهای بزرگی هستیم: من در سبک نو و تو در شیوهٔ گذشته، من و تو نقاشهای بزرگی هستیم: من در سبک نو و تو در شیوهٔ کنده بود. تها چند صورتک از سیاهان و تصویر Yadwiga اثر روسو به دیوار آویخته بود؛ این تصویر را پیکاسو از بابا سولی یه، دلال دستِ دوم فروش، خریده بود. سولی یه به او گفته بود که تصویر بوم خوب و مرغوبی دارد و پیکاسو می تواند روی آن نقاشی کند. اما پیکاسو قصد این کار را نداشت و بعدها گفت که تصویر «با نیروی تفکرانگیزی» او را گرفت. باری در کارگاه از تکهپارههای چوب و تخته یک جور شاه نشین برای دونیه ساخته شده بود و یک صندلی راحتی هم روی آن گذاشته شده بود.

در ۱۹۰۹ پیکاسو باتو لاو آر را ترک گفت و به خانهٔ شماره یازده، بلوار کلیشی نقل مکان کرد. در این سال نخستین نمایشگاه او در آلمان در گالری تاون هاوزر (نیویورک کنونی) برگزار شد.

در ۱۹۱۰ پیکاسو تک چهره های کوبیستی کان وایلر، اود و ولار را نقاشی کرد. ولار اکنون نه سوداگر آثار پیکاسو که دوست او بود. چهرهٔ ولار در این تصویر همچون انباشتگی فراوان پاره های کنار هم نهاده و متقاطع کوچک به نظر می آید؛ خطوط کناره نما شکسته شده اند؛ خطوط په جای توصیف تمام و کمال خصوصیاتی که برآن ها دلالت دارند از منطق

خاص خود پیروی میکنند و ساختاری شبکه وار تشکیل می دهند. با این حال تصویر شباهت بسیار به ولار دارد. ولار نقل کرده است که چطور بسیاری از «خبرگان» تک چهرهٔ کوبیستی او را، که اکنون در موزهٔ پوشکین نگهداری می شود، به ریشخند گرفته و پرسیده بودند که اصلاً این «چی» را نشان می دهد. «اما پسربچهٔ چهارسالهٔ یکی از دوستانم با انگشت خود راست به تصویر اشاره کرد و گفت «این ولار است.»

در تک چهرهٔ وبلهلم اود نیز گرچه خطوط کناره نما به مراتب بیش از خطوط کناره نمای تصویر ولار شکسته شده اند هنوز شباهت آن قدر هست که تصویری از پیشانی بلند، لبهای غنچه ای و حال و هوای باریک بین موضوع را وفاد ارانه به دست می دهد. اود گذشته از نقاشی کتاب هم جمع می کرد و پیکاسو این نکته را در پس زمینهٔ تصویر در نظر گرفت؛ ناگزیر کتابها همچون مکعبهای کوچک به نظر می آیند.

خود پیکاسو هم دربارهٔ شیوهٔ نوین نقاشی خود حرفهایی برای گفتن داشت: «ریاضیات، مئلثات، شیمی، روانکاوی، موسیقی و همرچیز دیگری که با کوبیسم ارتباط داده شده است تا توضیح آن را آسانتر کند اگر یاوهٔ محض نباشد باری هیچچیز جز یک توضیح ادبی نیست و از آن هیچکاری جز لطمه زدن برنمی آید چراکه مردم از این همه نظریهٔ کور شده اند.

«کسوبیسم هسمواره در درون مسرزهای نسقاشی بساقی مسیماند و محدودیتهای آن را میپذیرد؛ کوبیسم هیچگاه وانمود نمیکند که از حد این محدوده درمیگذرد. طراحی، کمپوزیسیون و رنگ در کوبیسم به همان معنا و شیوه ای دریافته شده اند که در هر مکتب نقاشی دیگر.»

و در جای دیگر میگوید: «بسیاری از مردم براین باورند که کوبیسم یک نوع هنر انتقالی و نیز آزمونی است که وقشی به بلوغ رسید نتایج متفاوتی به بار خواهد آورد. هرکس به این سبک اینگونه نگاه کند کوبیسم را درنیافته است.

«کوبیسم نه یک بذر و نه یک جنین بلکه پیش از هرچیز هنری است که با فرم سر و کار دارد و همین که فرم آفریده شد، آنگاه دیگر هستی دارد و با هستی خود میزید.»

## كوبيسم تركيبي

پیکاسو و براک براثر شور و شوق فراوان خود در نخستین سالهای قهرمانی کوبیسم این سبک را به چنان درجهای از نبایی و خلوص برکشیدند که این تهدید پیش آمد که کوبیسم به هنری کاملاً سربسته بدل شود. در ۱۹۱۱ تحلیل آنان از فرم این دو هنرمند را به جایی کشاند که حتی پیگیری علائم و نشانههای حضور عینی خود شیء با دشواری روبهرو شد. این شد که برقراری پیوند تازهای میان نقاشی و واقعیت لازم آمد. پیکاسو تابستان ۱۹۰۹ و ۱۹۱۰ را با فرناند در اسپانیا گذراند. در ۱۹۱۲ با مارسل اومبرت آشنا شد. اومبرت دوست فرناند و همدم مارکوسیس مجسمه ساز بود؛ پیکاسو در همان نخستین نگاه به او دل باخت و در موقعیتهای مختلف با آوردن حروف نام اوا (مارسل اومبرت) باگنجاندن عبارت کهای مختلف با آوردن حروف نام اوا (مارسل اومبرت) باگنجاندن عبارت معشوق را بر تنهٔ درختی حک میکند به و امراز و عشق کرد. این «افزوده» که ممکن است در نظر اول بی ربط بنماید ارجاع جدیدی به واقعیت را به کار باز آورد ۲۰ در غیر این صورت کار در

۱ عبارت فرانسه به معنای «من او را دوست دارم».

<sup>7.</sup> البته این را هم بیفزاییم که آوردن کلمات در تابلو نقاشی نوآوری پیکاسو نبود. بیش از صد و چهل سال ییش فرانسیسکو گویا هموطن دیگر پیکاسو همین کار را کرده بود و بیش ار چهارصد سال پیش از گویا در دوران رئیانی از کلام برای افزودن بر شدت تأثیر تصویر سرد جسته بودند. در پرترهای که گویا از دوشس آلبا نقاشی کرده است، دوشس به زمینی اشاره می کند که برآن این کلمات نقش بسته است «فقط گویا» م

معرض سقوط به انتزاع قرار داشت.

براک نیز همین نیاز را حس کرده بود. گفتیم که پدر براک از نقاشان تزیینی خانه ها بود و از این رو براک که نزد پدر فنون نقاشی به شیوهٔ چشم فریب از روی سطوح مرمر، چوب تراش خورده یا پارچه را آموخته بود اکنون از این شیوه در کار خود بهره می گرفت. پیکاسو از تقلیدهای نقاشی شدهٔ براک میان بُر زد و طرز کاری را پیش گرفت که از پدر خود فراگرفته بود. دون خوزه به عنوان اقدامی موقتی بریده های کاخذ را روی بیک پردهٔ نقاشی در حال کار می چسباند تا جلوه های ترکیبات گوناگون رنگ و فرم را بیازماید. پیکاسو نیز بریده ها را روی نقاشی می چسباند منتها دیگر این بریده ها را برنمی داشت بلکه می گذاشت تا به عنوان اجزای لاینفک کار بریده ها را برنمی داشت بلکه می گذاشت تا به عنوان اجزای لاینفک کار بریده بانند.

از اینجا به سرعت فکر استفاده از روزنامه، کاغذ دیواری یا هر مادهٔ حاضر و آماده که می توانست در خدمت هدف دوگانهٔ تبدیل شدن به جزیی از کمپوزیسیون و افزودن واقعیت خاص خود به تصویر به کار آید پیدا شد. این افزودن مواد خارجی به پرده کاری انقلابی به شمار می رفت و سینتی را که رنسانس نهاده بود می شکست؛ در رنسانس نقاشان لعابهایی را که در دورهٔ سدههای میانه بر نقش برجستههای زراندود کشیده می شد ترک گفته و بر وحدت مواد در میراسر تصویر پای فشرده بودند. تکنیک جدید چسب و کاغذ آثابت کرد که کشف مهمی است. این شگرد به پیکاسو مدد کرد تا با سرعت بسیار بیشتری کار کند؛ گاه تکههایی از کاغذهای رنگی یا طرح دار به کارهایش می چسباند و هر طور که دلش می خواست جای آنها را عوض می کرد. در طبیعت بی جان با

۱. Trompe I, oeil به معنای تحت الفظی فریب چتم و آن شیوه ای است که نقاش با ریزه کاری در نقاشی جزئیات و شگرد سه بعد نمایی فی المثل از روی رگه های چوب، مرس و غیر آن بر پردهٔ مستوی و دوبعدی احساسی از سه بعدیت واقعیت به تماشاگر القا می کند م...

2. Papier collé پاکلاز

صندلی حصیری (۱۹ ۱–۱۹۱) یعنی نخستین تصویری که پیکاسو این شگرد تازه را در آن به کار گرفت حروف Journal جزیی از کلمه Journal بهلوی یک جام نقاشی شده است که همهٔ ویژگیهای اساسی تمهیدات تحلیلی نخستین مراحل کوبیسم را در بر دارد. هردو آنها (یعنی Jou و جام) نزدیک تکه مشمع بریده شدهای قرار دارند که بناست صندلی حصیری باشد؛ از همین جاست که این تکهپاره ها معانی مختلف دارند و درجات گوناگونی از فریب (چشم) پدید می آورند، و این تمهیدی است که از آن به جناس بصری تعبیر شده است.

تحول دیگر بازگشت به رنگ یا به عبارت دیگر سطوح رنگی بود که می توانست بر اثر کنش سطوح رنگی بر چشم احساسی از ژرفا القا کند. نظام پیشین درجهبندی رنگمایه که برهای بلورین را پدید می آورد جای خود را به سطوح تخت ساده یا بافت دار داد. این نکته روشن شد که در عین حال می توان برای ایجاد جدایی میان مناطق (رنگی) از بافت سود جست: بافت می توانست مناطق را در سطوح گوناگون قرار دهد و جلوه ای از یک شیوهٔ جدید پرسپکتیو در بر داشته باشد. در برخی موارد بافت ها با مقداری شن به وجود می آمدند و در صوارد دیگر یک نوع شگرد نقطه پردازی (پوانتیاستی) به خود می بستند. در ۱۹۱۳ جلوههای تک رنگ کوییسم آغازین به کناری نهاده شد؛ رنگ وظیفهٔ تازه ای برعهده رنگ کوییسم آغازین به کناری نهاده شد؛ رنگ وظیفهٔ تازه ای برعهده روشنی مشخص شده بود می درخشید و هیچ رابطه ای با بهره گیری روشنی مشخص شده بود می درخشید و هیچ رابطه ای با بهره گیری امپرسیونیستی از رنگ به منظور ایجاد جو انداشت.

اکنون تصویر کوبیستی به شیءای بدل می شد که بر شایستگی های خود تکیه داشت. و همین گرایش بود که پیکاسو را به تجربه گری در خلق ساختراره ۲های نقش برجسته ای سوق داد که خود در نیمه راه میان

نقاشی و مجسمه قرار میگرفت.

در خلال سالهای آضازین کربیسم پیکاسو خود را یکسره وقف کشفیاتی کردکه به انتزاع انجامید اما در ۱۹۱۵ از نو طرحها و نقاشی هایی اجراکرد که در آنها یک بار دیگر استعداد فوق العادهٔ خود را برای بازنمایی قراردادی نشان داد.

در همان زمان که پیکاسو و براک گرم تجربه گری بودند کوبیسم هواخواهانی می یافت. کارهای براک معمولاً در گالری کانوایلر به نمایش درمی آمد و افزایش مداوم در فروش تابلوها نمودار پذیرش فزایندهٔ سبک نبو از سوی مجموعه داران بود. در میان هنرمندان یکی از نخستین گرویدگان به کوبیسم خوان گریس بود که مانند پیکاسو از کوچندگان اسپانیایی به شمار می رفت. گریس که پنج مال جوانتر از پیکاسو بود در باتو لاوآر منزل داشت و در آغاز از درآمد بسیار ناچیزی که از کشیدن کاریکاتورهای طنزآمیز برای روزنامه ها و مجلات به دست می آورد گذران می کرد.

س همین که گریس به نقاشی روی آورد به سرعت پیشرفت کرد. گریس بی چون و چرا به جنبش کوبیستی پیوست و در تکوین و سامان بخشی به کوبیسم ترکیبی همگام پیکاسو و براک بود. گفتیم که پیکاسو و براک و همراه با آنان گریس رنگهای روشن را جایگزین کوبیسم تحلیلی کردند و نیز چنان که گذشت بهره گیری از موادی را تجربه کردند ـ مثلاً شن و روزنامه \_که تا آن زمان با پردههای نقاشی بیگانه بود. هدف از این کار به گفتهٔ گریس، چنان که بعدها برای کان وایلر توضیح داد، جز این نبود که «اشیای جدیدی خلق کنند که نتوانند با هیچ شیءای در واقعیت مقایسه شوند.»

پیکاسو و براک به یاریگریهای رفیق نو آمده اذعان داشتند و از اینرو آن را در جهت هدفهای خود به کار گرفتند. گریس که باسواد و تـقریباً بری از هرگونه شوخ طبعی بود یک چند اصرار داشت که پیکاسو را «استاد عزیز» بخواند و این از نظر او احترام درخور شاگرد به استاد بود. چیزی نگذشت که پیکاسو که این عنوان را آزارنده یافته بودگریس را از گفتن آن پرهیز داد اما پس از مرگ گریس در ۱۹۲۷ تعبیری دلپذیر از آن کرد. پیکاسو گفت: «شاگردان به مراتب روشن تر از استادان می بینند.»

#### «Igl»

تابستان ۱۹۱۲ در زندگی پیکاسو به یک معنا چرخشگاه مهمی بود. زمان تغییر فرا رسیده بود. در پاییز از مونمارتر به کارگاه جدیدی در مونپارناس در ساحل چپ رود سن نقل مکان کرد. فرناند که در آغاز از خشم دیوانه شده بود مثل یک خانم باخت خود را پذیرفت. به گفتهٔ گرترود استاین گویا پیکاسو اقرار کرده بود که همیشه زببایی فوقالمادهٔ فرناند او را به خود میکشیده اما رفتارش مایهٔ بیزاری او بوده است. پیکاسو دلباختهٔ مارسل بود و این شد که چنان که گفتیم با عبارت ۱۹۱۲ ثبت کرد، مقدم همدم تازهاش را گرامی داشت. مجموعهای از پردههای نقاشی کرد، مقدم همدم تازهاش را گرامی داشت. مجموعهای از پردههای نقاشی عبالی پیکاسو با کمپوزیسیون کاملاً هماهنگ که بیانگر خوشبختی عبالی پیکاسو با کمپوزیسیون کاملاً هماهنگ که بیانگر خوشبختی مضمون گرفته شده است: «آه، مانون، خوشگل من، قلبم به تو روز به خیر مفحونگرفته شده است: «آه، مانون، خوشگل من، قلبم به تو روز به خیر میگوید.» آزن زیبایی که او در این تابلو تجلیل میکرد عشق تازهٔ او مارسل میگوید.» آزن زیبایی که او در این تابلو تجلیل میکرد عشق تازهٔ او مارسل میگوید.» آزن زیبایی که او در این تابلو تجلیل میکرد عشق تازهٔ او مارسل میگوید.» آزن زیبایی که او در این تابلو تجلیل میکرد عشق تازهٔ او مارسل میگوید.» آزن زیبایی که او در این تابلو تجلیل میکرد عشق تازهٔ او مارسل میگوید.» آزن زیبایی که او در این تابلو تجلیل میکرد عشق تازهٔ او مارسل

پیکاسو نمی توانست تک چهرهٔ «وفادارانه»ای از مارسل، از «اوا»ی

خودش بپردازد چرا که در آن دورهٔ تجربه گری کوبیستی بهره گیری از شیوههای رئالیستی و کلاسیک بازنمایی را مُحال می یافت.

پیکاسو ناگهان از زندگی آزاد و آسودهٔ بوهمی وار احساس بیزاری کرد. دلش هوای تنهایی کرده بود و می خواست با زنی که دوست می داشت خلوت کند. دوستانش بسیار کم او را می دیدند. برای آن که از آنان بگریزد به آویئیون رفتند. اما پیکاسو آنجا هم دوستانی داشت. این شد که به سفرشان ادامه دادند. به سسوی میرت، که ژژر براک در آنجا نقاشی می کرد، رفتند. براک آرام، کم حرف و چیزفهم بود. پیکاسو یک ماهی را آنجا ماند و آنگاه به شرک سورلووز (و مکلوز) رفت و همان جا و بلای له کلوشت را تا ماه اکتبر اجاره کرد.

در بازگشت به پاریس برای آن که یکسر از گذشته ببر د باز اسباب کشی کرد و این بار در شمارهٔ ۲۴۲ بولوار راسپای منزل گرفت. نزدیک به یک سال در آنجا ماندگار شد و تصویرهای خاکی رنگی نقاشی کرد که در آن تکهپارههایی از مواد واقعی مثل پاکتهای توتون، کاغذ دیواری، روزنامه و قوطی کبریت گنجاند. همچنین سرپوش قوطی های سیگار و سیم را نیز به کار گرفت. بیشتر وقتها شن یا خاک اره را با رنگ درمی آمیخت تا به یک بافت تجسمی خشن دست یابد. بسیاری از این تصویرها چیزی بیش از «بازی های ذهنی» نبودند؛ البتهٔ همهٔ این تصویرها آفریدههای ربخت گرفته و تمام شده نیستند با این حال این آزمونها کمک بزرگی به پیکاسو کردند. چنان که پیش از این گفتیم پیکاسو با «کلاژ»های خود «واقعیت» را به نقاشی خود بازگردانید، فرم کار خود را استحکام بخشید و در همان دم بسیاری از اصول ثابت و تغییرناپذیر نقاشی رنگ روغن را درهم شکست بسیاری از اصول ثابت و تغییرناپذیر نقاشی رنگ روغن را درهم شکست و دور ریخت. پیکاسو تجربه میکرد و به جستجوی راههای تازه و فرمهای بیانی نو برمی آمد. انگار فقط یک ترس داشت: ترس از جزمها، فرمهای بیانی نو برمی آمد. انگار فقط یک ترس داشت: ترس از جزمها، جسیدن سفت و سخت به یک فرمول خاص و مسرمایه گذاری روی

موفقیتهای گذشته. در نتیجه شیوهٔ نقاشی پیکامو در چند سال بعدی حتی بیش از گذشته بارها و بارها تغییر کرد. روزی از چند کاغذ دیواری بسیار خوش طرح و نقش به هیجان آمد و با پسزمینههای پوانتیلستی و رنگهای روشن تابناک چند تصویر (۱۹۱۴) کشید.

تا اینجا شیوه های سبک مندانه اپیکاسو توالی منطقی پیموده بود. مسیر پیشرفت او روشن بود و می شد آن را به مراحل تقسیم کرد. دوره های گوناگون با محدوده های معینی یکی پس از دیگری می گذشت. اما پس از ۱۹۱۵ تغییری دست داد؛ پیکاسو اغلب در آن واحد راه حل های گوناگون برای مسائل هنری می یافت و در اوج آشفتگی فکری منتقدان و مفسرانی که همه چیز را حاضر و آماده می خواهند همچنین به شیوه های بیانی ای بازگشت که مردم گمان داشتند دیرگاهی است که با احترامات فائقه به گورستان تاریخ سپرده شده اند. هنگامی که پیکاسو ناگهان تک چهره های رئیاستی مساکس ژاکسوب و آمبرواز ولار را در ۱۹۱۵ در میانه آزمونگری های کوبیستی خود نقاشی کرد \_ آن هم درست اندکی پس از آن که همان مضمون ها را به شیوهٔ هندسی ناب کشیده بود \_ حتی هواخواهان سینه چاک ماجراجویی های کوبیستی خود را نیز به وحشت انداخت.

پیکاموکه هرگز چندان در بند تأیید توده ها نبود مجال آن را داشت که دست به تجربه گری بزند: موقعیت مالی اش محکم و مطمئن بود. کان وایلر با یک قرارداد ثازه قیمت های بالایی را به او وعده کرده بود. گذشته از این نخستین نمایشگاه آثارش در امریکا و انگلستان (نیویورک ۱۹۱۱ و لندن ۱۹۱۲) توجه همگان را برانگیخته بود. در بهار ۱۹۱۴ پردهٔ آکروبات بازی های او در حراجگاه مشهور پاریس، هتل دروا، به مبلغ آکروبات بازی های او در حراجگاه مشهور پاریس، هتل دروا، به مبلغ هنگفت ۱۹۵۰ فرانک به فروش رفت. پیکاسو در ۳۳ سالگی نقاشی مشهور و پولساز بود.

در این میان تنور کوبیسم همچنان گرم بود. برخی از نورسیدگانی که به این سبک روی آوردند و امید داشتند که بتوانند با دقت کامل ریباضی نقاشی کنند گروهی تشکیل دادند و نام خود را «تناسب طلایی» آگذاشتند؛ علت این نامگذاری آن بود که این اصطلاح در رنسانس برای تعریف یک نوع تناسب ریاضی مطلوب معین به کار می رفت. کوشش هایی که برای قانونمند کردن کوبیسم انجام می گرفت البته به مذاق بنیادگذاران کوبیسم خوش نمی آمد. برای به یاد می آورد که: «چطور این جماعت شروع کردند به رضع قانون دربارهٔ این که کوبیسم چنین است و چنان نیست و از این گونه حرف ها. با این حساب احتمالش خیلی کم بود چنان نیست و از این گونه درای هایم آرا بکشم.»

بسیاری از نقاشان «تناسب طلایی» بعدها کوبیسم راکنارگذاشتند. اما پیکاسو، براک و گربس با به کارگیری صورت ترکیبی کوبیسم را تکامل دادند و با بهره جویی دمافزون از رنگهای روشن و متنوع به جای تک رنگی پیشین کوبیسم را وارد مرحلهٔ تازهای کردند. در این مرحله تأکید کمتری بر کژ دیسکی و تحریف فرم گذاشتند؛ یک بار دیگر اشیایی که نقاشی می کردند قابل تشخیص بود. تحلیل عقلانی کوبیسم آغازین جای خود را به بیان شخصی می داد.

این از کامیابی ها، اما بشنوید از دردها و ناکامی ها: در ۱۹۱۳ پدر

۲. منظور تابلوهای براک است مع

۱. Golden Section تناسب طلایی تناسبی است هندسی که معماران عهد باستان یونان و را بی آن که قاعده و فرمول خاصی برای آن بنویسند با آن آشنا بوده اند. این تناسب در دوران رنسانس با تأکید بیشتری به کار گرفته شد و پیرو دلافرانچسکا بیش از دیگر نقاشان رنسانس از آن بهره گرفت. تناسب طلایی از رنسانس به این سو به عنوان قانونی همگانی برای پدید آوردن تناسبهای زیبا و همارا در معماری و نقاشی پذیرفته شده است. مشهور ترین فرمول برای بیان تناسب طلایی آن است که پاره خطی را به دو بخش چنان تقسیم کنیم که نسبت بخش کو تاه تر به بخش بلند تر برابر نسبت بخش بلند تر به تمامی پاره خط باشد. معمولاً این نسبت برابر ۱۰۸۸ درصد تمام پاره خط است . م.

پیکاسو درگذشت؛ چند ماه بعد اوای «کوچک و کامل»، همان «خوشگل من»، به بستر بیماری افتاد؛ شاید سرطان گرفته بود. به هرحال چندی بعد چشم از جهان فروبست. آخرین خبر بد این که جنگ جهانی اول در گرفت و حلقهٔ بنیادگذاران کوبیسم فرو پاشید. به گفتهٔ خود پیکاسو «جهان بسیار غریب و یکسره از بازیابی اطمینان و قوت قلب دور بود.»

در دوم اوت ۱۹۱۴ جنگ آغاز شد و بسیاری از درستان پیکاسو پراکنده شدند. آپولینر که هنوز شهروند فرانسوی به شمار نمی آمد داوطلب خدمت در ارتش شد و سرانجام پذیرفته شد. کان وایلر که هنوز یک شهروند آلمانی به حساب می آمد اما دلش نمیخواست طرف کسی را بگیرد به سویس بی طرف گریخت و گنجینهٔ گرانبهای گالری خود را پشت سر خود به جاگذاشت. در این هنگام پیکاسو همراه با براک و نقاش فوویست آندره درن که چندی خود را کوبیست می شمرد تعطیلات خود را در آوینیون می گذراندند. براک و درن به ارتش فراخوانده شدند و پیکاسو هر دو را تا ایستگاه قطار همراهی کرد. چیزی نگذشت که براک از ناحیه سر مجروح شد و به ناحیهٔ سر به شدت زخم برداشت. آپولینر نیز از ناحیه سر مجروح شد و به همین سبب در ۱۹۸۸ از جهان رفت. اما اندکی پیش از مرگ ازدواج کرد و پیکاسو و ولار جزو شهود بودند.

#### جنگ جهانی اول

هانگامی که جانگ جهانی اول براثر رقابت میان کشورهای سرمایه داری اروپا بر سر تقسیم جهان به مناطق نفوذ سرمایه های مالی و دستیابی به مستعمرات بیشتر در گرفت و میلیون ها انسان بی گناه را به کام مسرگ کشید پیکاسو کوشید خود را از آن برکنار نگه دارد. او هنوز اسپانیایی بود و کشورش درگیر جنگ نبود. گرچه از فراق دوستانی که به

جبهههای جنگ رفته بودند ملول بود می کوشید به خاطرهٔ شادی های گذشته بیاویزد. اکنون تنها با اوا به سر می بُرد و تصویرهای کوبیستی ای می کشید که شمارهٔ آنها بسیار فراوان بود؛ این تصاویر از طرحهای سنجیده و رنگهای زنده برخوردار بود. اما وقوف بر جنگ تنها در یکی از نقاشی ها به نام زنده باد فرانسه جلوه گر شد؛ این تصویر طبیعت بیجانی است از میوه، گلها، بطری ها و ورقهای بازی که همه با رنگهای شادی انگیز جشن ها رنگ آمیزی شده است. بالای دو پرچم که چلیپاوار روی همدیگر قرار گرفته اند حروف Viva ام

پس از آن که پیکاسو در پاییز ۱۹۱۴ به پاریس برگشت گریز از جنگ دیگر چندان آسان نمی نمود. شهر از حملهٔ نیروهای آلمانی به فرانسه و به ویژه از جنگ هولناک مارن، که هزاران کشته بر جاگذاشته بود و پران شده بود. خط مقدم جبهه تنها ۷۵ میل با پاریس فاصله داشت و سپاهیان دشمن از سمت شمال و شرق در حال پیشروی بودند.

نشانه های جنگ در همه جا دیده می شد. در یکی از عصرها که همراه با گرترود استاین در بولوار راسپای قدم می زد مجموعه ای از سلاحهای سنگین استتار شده که رهسپار جبه به جنگ بود از خیابان می گذشت. رگه های برجسته و درهم برهم رنگ قهوه ای و سبز به بهترین وجهی سلاحهای جنگی را از چشم نهان می کرد. جلوه ای که از این هیأت غریب دست می داد آشکارا کوبیستی بود و پیکاسو یکه خورد و فریاد زد: «این ماییم که ساختیمش، این کوبیسم است!»

هنگام زمستان بیماری اوا رو به وخامت گذاشت و از این رو باید او را به یک بیمارستان خصوصی می بردند. هفته های متمادی پیکاسو با مترو به بالین او می رفت و سپس به آپارتمان خود در مونپارناس برمی گشت. تنهایی او تلخ تر بود چرا که بسیاری از دوستانش نیز از او دور بودند. یکی از دوستانی که هنوز باقی مانده بود ماکس ژاکوب بود. ژاکوب به سبب

ضعف بنیهٔ جسمانی از خدمت سربازی معاف شده بود.

در تلخ اندیشی حاکم بر پاریس پیکاسو هردم بی تاب تر می شد و خلق و خوی نوجوی اش او را برآن می داشت که رویه و مشی دیگری در پیش گیرد. با آن که رویه نو مخالف کوبیستهایی بود که هنوز در شهر کار می کردند او یکسره به سوی طراحی های ناتورالیستی چرخید. این سوه ظن گسترده که او به کوبیسم خیانت کرده و محافظه کاری پیش گرفته است ذره ای او را نگران نمی کرد. در همان هنگام و در سراسر عمر هنری خود باور داشت که گاه گاه تغییر مشی برای هنرمند ضرورتی مبرم است. پیکاسو می گفت: «کپی برداری از دیگران ضروری است اما کپی برداری از خود رقت آور است.

یکی از نخستین طراحی ها به این سبک، تک چهرهٔ ولار است که بسیار دور از تصویرپردازی از این سوداگر آثار هنری با تکهپاره های کوبیستی است. درا ین تصویر پیکاسو با دقت و صحتی عالی خطوط کناره نما و حالت بیانگر چهرهٔ مدل نشسته، چروک های کت و شلوار، تای کراوات و حجمپردازی دست ها را پرداخته است. این شباهت عالی است اما مایهٔ تعجب نیست چراکه پیکاسو از همان کودکی طراحی چیره دست بود. مایه تعجب آن است که به نظر می آید پیکاسو آگاهانه سبک و سیاق انگر را، همان نقاش درخشان نوکلاسپکی که به سبب روشنی، دقت و وسواس در تک چهره های خود شهرت داشت، تقلید کرده باشد. در عین حال تک چهرهٔ ولار از لحاظ برجستگی فیگور در برابر یک پس زمینهٔ عین حال تک چهرهٔ ولار از لحاظ برجستگی فیگور در برابر یک پس زمینهٔ تخت و طرحگونه احساس مشخصی از کوبیسم را حفظ می کرد.

ژاکوب نیز نشستی برای پیکاسو داشت و پیکاسو تک چهرهٔ او را چنان در آورد که به قول خود ژاکوب چیزی شبیه به یک دهقان کاتالونیایی بود. آپولینر نیز که به علت زخم سر از جبهه برگشته بود در برابر پیکاسو نشست. در این تک چهره پیکاسو بی آن که کاری به سایه زنی داشته باشد

خود را فقط به خطوط محدود کرد با این همه صورت و حالت آپولینر با دقت و صحتی تقریباً عکاسانه بر داخته شده است.

دوستان کوبیست پیکاسو نیازی به آن نداشتند که از رویکرد ولع آمیز پیکاسو به ناتورالیسم بهراسند چرا که او همراه با این طراحی ها همچنان آفرینش نقاشی های کوبیستی را نیز پی می گرفت. دیری نگذشت که دست به کاری زد که هلهلهٔ بخش دیگری از پیشتازان را برانگیخت. در واقع سرنوشت پا پیش گذاشت تا او را براین کار جسارت آمیز برانگیزد چرا که فرصت این کار از پایان غمانگیز رابطهٔ پیکاسو با اوا دست داد.

اوا در زمستان ۱۹۱۵ درگذشت. پیکاسو شاید به این امید که جایی بیابد که او را از خاطرات دردناکش برهاند، آپارتمان خیابان شولشر در مونپارناس را، که با اوا شریک بود، ترک گفت و به خانهٔ کبوچکی در مونروژ در سه میلی جنوب پاریس نقل مکان کرد. اما خانهٔ نو، حتی باغ پشتی آن، نتوانست آرامش رفته را به روح او باز آورد. بیشتر وقتها به شهر می رفت و گاه گرترود استاین، آپولینر و ژاکوب را می دید و گاه خود را به کافههای مونپارناس می انداخت. معمولاً چندان دیر می ماند که وقتی کافه را ترک می کرد هیچ وسیلهٔ نقلیهٔ عمومی کار نمی کرد و او ناچار راه درازی را تا خانه پای پیاده طی می کرد. پیکاسو این پیاده گردی های شبانه در ادوست می داشت و از این احساس پیروزمندانه که در همان حال که دیگران خوابند بیدار بماند و پرسه بزند حسابی سر کیف می آمد. گه گاه جغیر شبِ دیگری به او می پیوست. پیکاسو به هر حال از همدم و همقدم خوشش می آمد، خواه با ضرباهنگ سکوت گام می زدند و خواه گفت و خوشش می آمد، خواه با ضرباهنگ سکوت گام می زدند و خواه گفت و دورتر از مونروژ، زندگی می کرد داریک ساتی آهنگساز بود.

ساتی که پنجاه سال داشت و حدود پانزده سال از پیکاسو بزرگتر بود خلق و خوی عجیب و غریبی داشت که با تازگی موسیقی اش سازگار بود.

ساتی این عادت دلپذیر سرخوشانه را داشت که با خالی کردن محتویات روشن پیپ خود در جیب کتهای مخملی دیگران حفرههای شعلهور پیدید آورد! ساتی برای گذران زندگی در کابارهای پیانو می نواخت. هنگامی که ۴۵ سال داشت دوستانش کلود دوبوسی و موریس راول، آهنگسازان برجستهٔ آن روزگار، با اجرا و رهبری برخی از کارهای پیانویی کوتاه او نزد موسیقی دوستان به او اعتبار بخشیدند. تصنیفی از ساتی هر اجراکنندهٔ بلندپروازی را سر قوز می انداخت. همان طور که آپولینر نقطه گذاری را از شعر خود حذف کرد ساتی نیز از خطوط حامل و نشانهای کلید در قطعات موسیقی خود صرف نظر کرد. علاوه بر این قطعات خود را با دستورالعملهای شیطنت آمیزی برای اجرا مزین می کرد؛ برای نمونه یک قطعه قرار بود صدایی «مانند صدای بللی که دندان دردگرفته» بدید آورد.

گوش سپردن به موسیقی ساتی، دست کم برای شنوندگانی که به هارمونیهای آرامبخش آهنگسازان رمانتیک خوگرفته بودند، بیشتر بدان می ماند که خود بخواهند آن را اجرا کنند. در چشم ساتی کار استادانی چون واگنر و چایکوفسکی احساساتی و مطنطن بود و فرمهای سمفونیک شیرین آنها منسوخ شده بود. در نظر او هارمونیها به مراتب کمتر از الگوهای موسیقی اهمیت داشتند. ساتی بارههای ملودی را از هم جدا می کرد بسیاری از این پارهها یادآور جاز امریکایی بردند و با ریتمهای می کرد بسیاری از این پارهها یادآور جاز امریکایی بودند و عقلانی و هم کودکانه بود. در واقع نیز ساتی یک بار با اشتیاق گفته بود می خواهد بداند کودکی یک ساله چه نوع موسیقی می تواند بسازد. ساتی در رویکرد منطقی و در عین حال ساده انگارانهٔ خود با شور و شوقی که برای پاره پاره پاره پاره

۱. Key Signature . گام های کوتاه و بلندی که پس از کلید صوسیقی نوشته میشود تا نوع
 کلید را نشان دهد.

کردن و باز آوردن پارههای ملودیها داشت نوعی از موسیقی را تکوین بخشید که به اندازهٔ هنر پیکاسو کوبیستی بود.

هنگامی که این دو هنرمند به هم برخوردند ساتی داشت برای کار تازهای که سرگئی دیاگیلف، سرپرست بالهٔ مشهور روس، طرح ریخته بود موسیقی می نوشت. داستان را شاعر و نمایشنامه نویس خوش آتیه ژان کوکتو می نوشت. ژان کوکتوی ۲۷ ساله شوخ طبع و نکته بین بود و قریحه ای خاص برای نوشتن گفت و شنودهای درخشان داشت و پیکاسو او را نیز مانند ساتی هم ذوق و هم سلیقهٔ خود یافت. احساسات دوستی آشکارا متقابل بود و کوکتو چندی بعد پیکاسو را به همکاری با گروه برانگیخت؛ کار پیکاسو طراحی لباسها و صحنه ها برای بالهٔ نو بود.

بار دیگر پیروان کوبیست پیکاسو برآشفتند. چرا که نزد آنان کار کردن یک نقاش برای تئاتر کاری ناشایست می نمود. اما پیکاسو به طور غریزی احساس می کرد که در این کار برون رفتی از بن بست کوبیسم وجود دارد. کرکتو بعدها به یاد آورد: «سایه یک دیکتاتوری بر مونمارتر و مونپارناس سنگینی می کرد. ما در حال گذراندن مرحلهٔ ناب آیینی کوبیسم بودیم. خرده ریزه هایی که شاید تنها بتوان روی میز یک کافه پیدا کرد، همراه با یک گیتار اسپانیایی تنها چیزهایی بودند که نقاشها مجاز به کشیدن آن بودند. نقاشی کردن صحنه های یک نمایش، آن هم به خصوص برای باله بودند. نقاشی کردن صحنه های یک نمایش، آن هم به خصوص برای باله بودند) در حکم جینایت بود. حتی زخم زبانها و طعنه تیره های پسله بنهان رُنان نمی توانست به آن حد سور بُن را تکان دهد که قبول دعوت من از سوی پیکاسو کافه رُتوند را دستخوش رسوایی و آشفتگی کرد.» پیکاسو مانند همیشه وارسته از عقاید دیگران به طراحی نخستین پیش طرح آغاز کرد و در فوریه ۱۹۱۷ همراه باکوکتو و ساتی به رم رفت.

دینداری باطنی بدون شعائر ظاهری، Puritanical

رم و باله دو جهان بیگانه برای پیکاسو بودند. هریک از این دو جذابیتهای خود را عرضه میکرد. وقتی گهگاه همراه باگروه رقصندگان دیاگیلف در مهتاب در شهر پرسه می زد به تحسین بازماندههای مجسمه ها و بناهای رم باستان برمی خاست. شاید منظرهٔ آنها و دیگر آثار بازماندهٔ کهن که در گردشهای خود در ناپل و پمپی می دید در نهایت زمینهٔ الهامی برای یک مرحلهٔ نو کلاسیک پدید آورد که چندی بعد خود را در کار پیکاسو نشان داد.

پیکاسو جهان باله را پر جلوه و هیجان انگیز یافت و گذشته از دیا گیلف پویا و پر جنب و جوش و طراح رقص باله، لئونید ماسین با ایگور استراوبنسکی آهنگساز نیز آشنا شد. استراوبنسکی برای رهبری دو باله ای که براساس موسیقی انقلابی خود او تنظیم شده بود در رئم به سر می بُرد. هم پیکاسو و هم استراوینسکی در رشتهٔ هنری خود همهٔ انگیزه های نو و پرجوش و خروش و زندهٔ عصر خود را به نمایش می گذاشتند. این بود که به سرعت باهم دوست شدند.

رقصندگان روسی و ارکستر باله همتا نداشتند، و شهرت دیاگیلف کسی برای اجراهای توانمند و پرقدرت کاملاً تثبیت شده بود. اما دیاگیلف کسی نبود که به محتوای کار اکتفاکند و دائماً به پیکار با اندیشه های خشک و پوسیده در طراحی صحنه و داستانهای باله برمی خاست. در جهان سنتگرای باله تصمیم او به همکاری با کوکتو، ساتی و پیکاسو که همه در زمینهٔ کارخود انقلابی و در زمینهٔ رقص نوجو بودند شجاعت می خواست. کارِ کارستانِ همکاران معرکه انام داشت، که هجویهای از یک سیرک بود و چنان طنزی در خود نهفته داشت که در باله بی سابقه بود. کوکتو داستانمایه را از تعریف فرهنگ واژگان دربارهٔ یک نوع نمایش گرفته بود: «نمایشی خنده آور جلودر ورودی تأثری سیار برای جلب نظر تماشاگران.»

باله ماجرای کوششهای سه معرکه گیر را تصویر می کرد که با نمایش دادن نمونه هایی از شرینکاری های خود در بیرون از چادر سیرک می کوشیدند جمعیتی خیالی را به درون چادر بکشند.

مضمون سیرک که از زمان دورهٔ صورتی برای پیکاسو آشنا بود در نظر او طبیعی مینمود. امّا تفاوت کار در ایسن بود که پیکاسو در تصویرگریهای دورهٔ نخستین از زندگی و کار و بار مردم اهل سیرک در مقام یک ناظر نقاشی میکرد؛ اکنون خود را یکی از اعضای گروه و حتی عضو مهم آن میدید. پیکاسو با میل و رغبت تمام در کل کار شرکت عضو مهم آن میدید. پیکاسو با میل و رغبت تمام در کل کار شرکت جست و نه تنها به نقاشی پردهٔ جلو صحنه و طراحی لباسهایی پرداخت که طبق قرارداد ملزم به انجام دادن آن بود بلکه در ایجاد تغییری اساسی در داستان باله نیز تأثیر گذاشت به سبب طبرح برخی لباسهای در داستان باله نیز تأثیر گذاشت به سبب طبرح برخی لباسهای شگفتانگیز کوکتو نقشهای جدیدی برای سه معرکه گیر خلق کرد.

نمایش معرکه در مه ۱۹۱۷ در پاریس در حکم فاجعه بود. تماشاگران پردهٔ جلو صحنهٔ پیکاسو را چنان که باید دوست داشتند؛ این پرده همان دلقکها و دیگر دستاندرکاران سیرک را نشان می داد که پیکاسو از دورهٔ صورتی وام گرفته بود منتها اکنون آنها را به رنگهای قرمز و سبز و حال و هوایی شاد و شنگ تصویر می کرد. این پرده به اندازهٔ پوسترهای سیرک شادمانه بود؛ فهم آن نیز آسان بود. امّا خود اجبرا به نظر درنیافتنی می نمود. دو تن از معرکه گیران مشتری جلبکن همراه با سبر و صدای دستکهای چوبی، که تقریباً موسیقی ساتی را غرق و محو می کرذ، روی صحنهای که با ساختارهای کنوبیستی آرایش یافته بود به آهنگ جاز می رقصیدند؛ این ساختارها جعبههای بزرگی بودند که از چوب و کاغذ می رقصیدند؛ این ساختارها جعبههای بزرگی بودند که از چوب و کاغذ ساخته شده بودند، ده فوت بلندی داشتند و همه چیز جز پاهای مردانی را که درون آنها بودند پنهان می کردند. نخستین معرکه گیر مشتری جلبکن مردی فرانسوی بود؛ جلو لباس این مرد با نقش مایههای کوبیستی و پشت

او با تصویرهای سایه نمایی از شکلهایی شبیه به درختهای بولوارهای پاریس نقاشی شده بود. دومین مشتری جلبکن چنان که از چکمههای کابوی وار و ساختار آسمان خراش گونه اش برمی آمد امریکایی بود. آخرین مشتری جلبکن در واقع دو مرد زیر یک پوشش بودند و جلو و پشت یک اسب را، چنان که در سیرکهای قدیم رسم بود، نشان می دادند. چهار رقصندهٔ دیگر نیز بعداً با لباسهایی به اندازه های معمولی تر به صحنه می آمدند و نمونه ای از شیرینکاری ها و عملیات شگرفی را نمایش می دادند که تماشاگران می توانستند با خریدن بلیت اجرای کامل آن را در درون چادرها بیینند؛ یکی از آنها ساحری چینی بود که نقش او را ماسیین در جامه ای با نوارها و مارپیچهای شنگرفی، زرد، سیاه و سفید بازی می کرد. در قیاس با معرکه گیرها با آن ساختارهای بلند و مرتفع، این رقصندگان با لباسهایی که درست به اندازه اشان بود چون عروسک

طرح داستانی معرکه نسبتاً ساده و سر راست بود. هیچکس به درخواست مرد فرانسوی برای آمدن به درون چادر و دیدن جادوگر چینی در حین کار اعتنایی نعی کرد. دختر امریکایی بالای پلهها که کُت و دامن چین دارِ سفید پوشیده است و بنابر نوشتهٔ کوکتو «سوار بر دو چرخه است، مثل فیلمها می لرزد، ادای چارلی چاپلین را درمی آورد... به آهنگ «رگتایم» می رقصد... و یک دوربین کداک می خرد» بخت بهتری از فرانسوی ندارد. معرکه گیر سوم که همان اسب باشد دو آکروبات را نمایش می دهد که همهٔ زورشان را می زنند و هرچه در چنته دارند روی دایره می ریزند. بازهم هیچ جمعیتی به چشم نمی آید و معرکه گیرهای دایره می ریزند. بازهم هیچ جمعیتی به چشم نمی آید و معرکه گیرهای مشتری جلبکن سرانجام وا می دهند و پی کار خود می گیرند.

ماسیین فکرهای طراحی رقص خود را از زندگی روزمرهٔ عملیات سیرک گرفته بود. موسیقی ساتی که پارهای از آن از آهنگهای مردمپسند گرفته شده بود به اندازهٔ موسیقی جاز ضد ضرب ابود. بر این موسیقی جلوههای صوتی دستکهای چوبی و ضربه پاهای رقصندگان نیز افزوده شده بود. کوکتو نیز برآن شده بود تا با سر و صداهای فرآوردههای تکنیکی آن زمان مانند صدای ماشین تحریر، فرستندهٔ تلگراف، سوتهای قطار و آژیرها هوا را بشکافد اما با پیش آمدن اشکالی فنی بسیاری از این جلوههای صوتی از کار افتاد.

هنگامی که پرده در جلو معرکه گیرهای درمانده فرود آمد، تماشاگران خشمگین فریاد «آلمانیهای کثیف!» («Sales Baches)) را سر دادند. از آنجا که از زمان جنگ ۱۸۷۱ فرانسه و آلمان و جدایی دو ایالت آلزاس و لورن از فرانسه دشمنی دیرینهای میان این دو کشور وجود داشت این یکی از بدترین توهینهایی بود که در هر شرایطی یک فرانسوی منی توانست نثار کسی کند. در حال و هوای جنگ این توهین به معنای این بود که اهانت به زیبایی شناسی در حکم توطئهای برای واژگون ساختن فرهنگ فرانسه است و دست حمایت آلمان در پشت توطئه نمایان است. کوکتو، فرانسه و ساتی که در ردیف جلو نشسته بودند نزدیک بود مورد حمله قرار بگیرند. «زنها میلهای سوزنی کلاههای خود را درآورده بودند و اگر محض حضور آپولینر نبود که با یونیفورم و سر باندپیچی شده کنار ما نشسته بود، تا سرحد مرگ در تن ما سوزن فرو می کردند.» یکی از سخنان مهرآمیزتری که از پشت سر شنیدند این بود که: «اگر می دانستم قضیه این جوری است بچههایم را می آوردم.»

میشل ژرژ میشل نخستین شب نمایش معرکه یعنی یکی از بسرجسته ترین رویدادهای تاریخ باله را چنین توصیف می کند: «در ضرباهنگ موسیقی با سر و صدای ماشین تحریرهایی که ارکستر را همراهی می کردند، نورپردازی و رقص تقریباً چنان هیجان شهوانی و

<sup>1.</sup> Syncopate

انگیزنده ای وجود داشت که آن گروه از تماشاگرانی که جنگ و دعوا نمی کردند یا فریاد «دست خوش، بارک الله» سر نمی دادند، مثل آن نقاش و رفیقه اش در لژ من مغازله می کردند.»

معرکه برای ذوق و سلیقه قراردادی زمانه بسیار ظریف، بسیار طنزآمیز و بسیار گسیخته بود. بالهٔ معرکه نیز مانند نقاشی کویستی هم از عناصر پیش پا افتاده بهره گرفته بود اما شیفتگان باله که به عناصر لطیف و رمانتیک خو گرفته بودند با خشم آن را رد کردند. البته بخشهایی از معرکه باقی ماند. پردهٔ جلو صحنه و لباسهای طرح پیکاسو اکنون جزو اشیای موزهاند. موسیقی ساتی را هنوز می شود در کنسرتها شنید. طراحی رقص ماسیین منبعی پربار از اندیشه ها، الهامها برای استادان بعدی باله فراهم آورد. آپولینر نیز که مقدمهای بر جزوهٔ برنامهٔ نمایش نوشت چیزی برای آیندگان باقی گذاشت. آپولینر در این مقدمه یادآور شد که طرحهای پیکاسو و رقصهای ماسیین روح تازه ای از سوپر در تالیسم عرضه می کنند و نام آن را «سور در ثالیسم» گذاشت. یک مورد که این عنوان با جنبش هنری نوی پیوند گرفت که مانند معرکه واقع و غیرواقع را درهم آمیخت.

بالهٔ معرکه ارمغان غیرمنتظری برای پیکاسو دربر داشت؛ این ارمغان اولگا کوکلوا یکی از اعضای گروه باله بود. اولگا، همچنان که بعدها پیکاسو به یاد آورد رقصندهٔ خوبی نبود اما این نکته از نظر معیار ویژهٔ دیاگیلف اشکالی نداشت: تنها نیمی از بالرینهای او خوب می رقصیدند، دیگر می بایست اصیل و تربیت یافته باشند. اولگا با معیار دوم جور بود: او دختر یک ژنرال روسی، زیبا، بلندپرواز، خوش فکر و مبادی آداب و سسنتهای زمانه بود. تناقض در اینجا بود که پیکاسوی معمولاً سنت ستیز کشش خاصی در نگرشهای همرنگ جماعت خواهی او یافته بود؛ در یک کلام پیکاسو فراموش کرده بود که روزگاری قراردادهای

سنت آمیز طبقهٔ متوسطی خانوادهٔ خود را چقدر خفقان آور یافته بود. دیرگاهی بود که اولگا جای اوا را در زندگی او گرفته بود.

پس از برچیدن بساط معرکه، دیاگیلف گروه خود را به مادرید و بارسلون بُرد. پیکاسو هم همراه آنان رفت. پس از پنج سال نخستین بار بود که به وطن خود سفر می کرد. در این سفر به دیدار مادر بیوه و خواهرش رفت و دوستان قدیم به افتخار او میهمانی های بسیار برگذار کردند.

هنگامی که گروه باله به امریکای لاتین رفت، اولگاگروه را ترک گفت تا همراه با پیکاسو به شمال و خانهٔ او در مونروژ باز گردد. این وضع حدود هشت ده ماهی به درازاکشید اما از آنجاکه به قول دیاگیلف «روسها اهل ازدواج اند» در ژوئیه ۱۹۱۸ اولگا و پیکاسو ازدواج کردند. مراسم ازدواج به رخم اعتقادات نه چندان محکم داماد در کلیسا انجام گرفت. دوستان خوب او ماکس ژاکوب، گیوم آپولینر و ژان کوکتو به عنوان شاهد در مراسم شرکت کردند.

همکاری پیکاسو با بالهٔ روسی تا ۱۹۲۴ به درازاکشید. همکاری با باله و ازدواج با اولگا شیوهٔ زندگی او را دیگرگون کرده بود. مرگ آپولینر این دگرگونی را ژرف تر کرد چرا که فقدان آپولینر پیکاسو را از یکی از صمیمانه ترین دوستی ها محروم کرد. اکنون محفل قدیمی او از هم پاشیده بود. ژاکوب که مدتی بود دست از بهودیت کشیده و به مذهب کاتولیک رو آورده بود چندی بعد به خدمت صومعه می پیوست. براک با زخم بزرگی در سر و نابینایی موقتی از جنگ برگشته بود و براثر مصائب بسیار تحریک پذیر شده بود و پیکاسو را به سبب وقت گذرانی با تئاتر و اشرافیت اریشخند می کرد. گرچه دو بنیادگذار کوبیسم با یکدیگر متمدنانه رفتار می کردند اما دیگر هرگز به هم نزدیک نشدند.

در ۱۹۱۹ بار دیگر باله روسی پیکاسو را برای اجرای بالهای در لندن

به همکاری دعوت کرد. دیاگیلف درصدد بود یکی از داستانهای قرن نوزدهمی اسپانیایی را به نام کلاه سه گوش به روی صحنه ببرد؛ داستان دربارهٔ یک نجیبزادهٔ محلی بود که میکوشید دختری روستایی را از راه بدر کند. داستان را پیش از این همشهری آهنگساز پیکاسو مانوئل دوفایا به موسیقی در آورده بود. طرحهای پیکاسو برای این نمایش هیچیک از نوآوریهای تأثیرگذار معرکه را در برنداشت؛ در عوض پیکاسو کوشیده بود حال و هوای موطنش را در طرحها القاکند. پرده صحنهٔ گاوبازی را توصیف میکرد و پردهٔ پشت صحنه عمدتاً به رنگهای اُخرایی و صورتی نقاشی شده بود. لباسهای روستاییان براساس الگوهای تزیینی موزون نقاشی شده بود. در شب گشایش در شکههای روستایی سنتی اسپانیایی طراحی شده بود. در شب گشایش یکاسو پشت صحنه ایستاده بود و درست پیش از آن که رقصندگان به بیکاسو پشت صحنه ایستاده بود و درست پیش از آن که رقصندگان به صحنه بروند آخرین دستکاریها را در لباسها انجام میداد. طراحی رقص به اندازهٔ موسیقی و طراحی لباسها معتبر و هنرمندانه بود چرا که ماسیین رقصها را براساس سه رقص محلی اسپانیایی طرح ریخته بود.

کلاه سه گوش همان قدر موفقیتی دلپذیر بود که معرکه یک شکست. انگلیسی ها از باله خوششان آمد و پیکاسو، اولگا، دیاگیلف، ماسیین و دوفایا را در سراسر لندن گرداندند و نوشاندند و خوراندند. اما پیکاسو فرصت را مغتنم شمرد تا چند طرح درخشان سباز به شیوهٔ انگر از دوستان اهل بالهٔ خود، از جمله تک چهرهٔ دوفایا و پرترهٔ دو نفرهٔ دیاگیلف و آلفرد سلیگزبرگ حقوقدان رقم بزند.

پیکاسو در مه ۱۹۲۰ برای بالهٔ پولسین ۱۳۲۰ استراوبنسکی نیز طراحی کرد. استراوبنسکی دربارهٔ همکاری خود با پیکاسو نوشت: «نمی دانستم از چه چیز او این همه به شوق آمده ام: رنگ پیکاسو، توانایی طرح اندازی

۱. سه رفص Jota و Farruca د Fandango

یا حس تئاتری شگفت آوری که این مرد خارق العاده در خود داشت.» «حس تئاتری شگفت آور»: اینها کلماتی تأثیر گذارند. پیکاسو که آن همه آرزومند نقاشی از اهل نمایش، میمها، رقصندگان، شعبده بازان، بازیگران، چشم بندها و آکروبات بازها ببود، خود احساسی ژرف برای خود بیانگری و بازیگری داشت. پیکاسو درست در قطب مخالف یک هنرمند درون تاب بود. نمایش، حرکت، گاوبازها و بند بازها، همه نگاه او می داشت. پس کاملاً منطقی بود که بعدها خود در برابر دوربین ظاهر شود. پیکاسو آناً شگرد لازم و متناسب برای این زمینهٔ نو یعنی مفهوم باله را پیکاسو آنا شگرد لازم و متناسب برای این زمینهٔ نو یعنی مفهوم باله را در زبان تجسمی دریافت. «قدرت عظیم دریافت» پیکاسو او را در موقعیتی جای می داد که کاری بیش از رنگ آمیزی خشک و خالی صحنه متحرک انجام دهد. کورژل می گوید: «پیکاسو کل کار را به جهان تجسمی نوین نقل کرد. پیکاسو که از بار سنگینِ سنت که معنای خود را از دست نوین نقل کرد. پیکاسو که از بار سنگینِ سنت که معنای خود را از دست نوین نقل کرد. پیکاسو که از بار سنگینِ سنت که معنای خود را از دست تاتر برکنار مانده بود جهان نوکوییسم را به صحنه آورد.»

پیش از اجرای بالهٔ استراوینسکی، پیکاسو سرخوش از موفقیت باله کلاه سه گوش در لندن و شادمان از دنیایی که سرانجام روی صلح دیده بود برای یک سلسله جستجوگریها در هنر آماده شده بود. از این رو دست به نقاشی از عشق دیرینهٔ خود دلقک، و عشق تازهٔ خود رقصنده زد. همچنین از آب تنی کنندگان کنار دریا و برزگرانی نقاشی کرد که در حومهٔ شهر، همان جا که او و اولگا تعطیلات تابستانی خود را می گذراندند، می زیستند. البته آنها را به شیوههای گوناگون نقاشی کرد: به شیوه می رئالیسم دقیق و اشتباه نشدنی طرحهای تک چهرههای همان ماهها، یا با منریسمی که یادآور برخی نقاشان ایتالیایی سدهٔ شانزدهم بود: صورتها را امتداد داده و اندامها را لاغر و باریک کرده بود. در ۱۹۲۰ کار او ثمرهٔ

گردشهای ژرف نگرانه در ویرانههای رم باستان را در سه سال پیش نشان داد. نئوکلاسیسمی آشکار و روشن از بسیاری از نقاشی های او، از جمله مشت هایی از پیکرهای آرام و آسودهای چون زن نشسته (۱۹۲۰)، سربرآورد که بیشتر زمینی و ملموس بود تا لطیف و اثیری و نیز بسیار حجیم می نمود.

هیچ نمی خواهیم بگوییم که پیکاسو کوبیسم را ترک گفته بود؛ برحکس، در ۱۹۲۱ سبک کوبیستی پیکاسو با دو نقاشی بزرگ و هردو نام سه موسیقی دان به اوج رسید. هردو اثر شش فوت بلندی دارند و پیکاسو در نهایت قدرت و چیره دستی در طی تابستان و آنها را به طور هم زمان نقاشی کرد.

هردو کار یک بازیگر سیرگ، یک دلقک و یک راهب را نشان می دهند. هردو نقاشی در عین حال ساده و پیچیدهاند و کیفیت تخت و نقش ورق وار کوبیسم ترکیبی را دارند اما در عین حال حسی از ژرفا در بر دارند که از کنار هم نهادنِ ماهرانهٔ سطوح، که به طرزی درخشان با آبی، قرمز، زرد و سفید رنگ آمیزی شدهاند، به دست آمده است. پارهها و اجزای آشنای کوبیستی همه به دقت یک «پازل» با همدیگر جفت شدهاند. حتی یک تکه اضافی نیست و هریک برای طرح ضروری است. با آن که مقدر بود که جای پای کوبیسم از آن پس همچنان بر کار پیکاسو باقی بماند با این حال خود جنبش کوبیستی روی هم رفته رو به انحطاط داشت. به جرأت می توان گفت که مصیبتی که برای کان وایلر دوست پیکاسو، سوداگر آثار هنری و از نخستین هواخواهان سینه چاک دوست پیکاسو، سوداگر آثار هنری و از نخستین هواخواهان سینه چاک دوشیزگان آوینیون رخ داد به یک معنا زنگ مرگ کوبیسم را به صدا در آورد. هنگامی که کان وایلر آلمانی تبار در آخاز جنگ در ۱۹۱۴ در مورس پناه گرفت، دولت فرانسه گالری او را به عنوان دارایی دشمن بیگانه ضبط و محتویات آن را مهر و موم کرد. کان وایلر پس از جنگ به

پاربس برگشت، البته نه برای آن که داراییِ خود را طلب کند بلکه برای آن که از نوکسب و کار خود را راه بیندازد. گرچه از هرگونه درگیری در جنگ برکنار مانده بود و شاید از این بابت به حق سزاوار احترام بود دولت فرانسه در ۱۹۲۱ تصمیم گرفت با فروش نقاشی های گالری او در حراجگاه عمومی گرببان خود را از شر آنها آسوده کند.

محتویات گالری قدیمی کان وایلر شامل چند هزار نقاشی می شد که بهای آن امروز به بیش از صدها میلیون دلار تخمین زده می شود که حتی همان وقت هم ثروتی هنگفت به حماب می آمد، چرا که در واقع نمودار همهٔ بازده کوبیستهای برجسته بود؛ کان وایلر حامی عمدهٔ این هنرسندان بود و نه تنها به خاطر خودش بلکه به خاطر سنافع کوبیستها و حتی خود دولت فرانسه به این حراج اعتراض کرد. کان وایلر می گفت که عرضهٔ این همه کار برای فروش بازار را اشباع می کند؛ قیمتها را کاهش می دهد و همنرمندان را از مبالغ هنگفتی پول محروم می کند. بوروکراتهای حکوستی بی خبر از ارزش بالقوهٔ گنجی که در دست داشتند سرسختانه حصمیم گرفتند تمام این ذخیرگاه را در چهار نوبت، در یک دورهٔ دوساله، بفروشند.

یک روز پیش از فروش نخستین نوبت، نقاشی ها به نمایش گذاشته شدند. بسیاری از مجموعه داران، حاسیان و هنرمندان مهم خواه به دلیل دلبستگی شخصی به کوبیسم یا به سبب رابطه دوستانه با کان وایلر در نمایشی چشمگیر از حمایت اخلاقی و معنوی به این نمایشگاه پشت کردند. نمایشگاه به بازار مکارهٔ دانی بروک بدل شد. آلیس تکلاس که همراه با گرترود استاین به نمایشگاه رفته بود بعدها واکنش جانانهٔ ماتیس بزرگ را گزارش کرد. با آن که ماتیس نه کوبیست بود و نه مشتری کان وایلر

ا. Donny brook Fair ، عرضه گاهی سالانه که سابقاً در دانی بروک نزدیک شهر دابلین در
 ایرلند برگزار میشد و طی آن سر و صدا ز دعوای بسیار در میگرفت.

کارشناس هنریای را که در آن هنگام نمایندهٔ حکومت بود به باد سرزنش گرفت و فریاد زد که «دارایی هنری فرانسه» به «غارت» رفته است. براک که چندتایی از نقاشی هایش برای فروش در نمایشگاه بود کار را به درگیری بدنی کشاند، با مشت ضربهای به بینی نمایندهٔ دولت زد و هنگامی که به خود آمد ژاندارمها با درشکه او را به پاسگاه پلیس بردند. روز بعد فضای حاکم بر عرضهگاه سرد و غم زده بود. کان وایلر غمگنانه هرچه را می توانست خرید اما این میزان بسیار کم بود چرا که مصادرهٔ اموال پولی برای او باقی نگذاشته بود. چنان که کان وایلر بیش بینی کرده بود قیمتها روی هم رفته بسیار پایین آمده بود. مجموعه داران اهل انگلستان و امریکا کل حراج را خریدند. بسیاری از مجموعه داران اهل انگلستان و امریکا کل حراج را خریدند. بسیاری از نقاشی های کوبیستی که امروزه در موزه های این کشورها به چشم می خوردند از این حراج و سه نوبت بعدی به دست آمده اند.

## جنبش دادا و سوررئالیسم

در فوریه ۱۹۲۱ پیکاسو و اولگا صاحب پسری شدند که نام او را پائولو گذاشتند. پیکاسو با همهٔ بچهها مهربان بود و از این رو تولد نخستین فرزند او را بسیار شاد کرد. پیکاسو با بچه بازی می کرد و ناگزیر بچه به صورت مضمونی دلخواه برای نقاشی و طراخی درآمد. پیکاسو پسرش را در حال خوردن غذا، گاه در حال بازی در آغوش مادر، و هنگامی که بزرگتر شد در هیأت یک دلقک نشان می دهد. صفا و آرامش این تصاویر تباینی جالب توجه با تنهایی نومیدوار صحنههای مادرانهٔ دورههای آبی و صورتی دارد. پیکاسو بر بُربودگی فرمهای این تصاویر تأکید می ورزد و حسی از باروری و مادرانگی به آنها می بخشد. صرف نظر از هر بعدی که برای اندازهٔ واقعی پرده نقاشی به کار می گیرد، این تصاویر به هرحال

همیشه نسبتهایی یادمانی و عظیم به خود میگیرند. مادرانگی به مایهای مسلط در سبک نوکلاسیک او بدل می شود.

در سراسر این سالها پیکاسو تابستان را در کپ آنتیب (۱۹۲۳)، ژوآن له پَن (۱۹۲۴) و (۱۹۲۳) کن (۱۹۲۷) و دینار (۱۹۲۸) گذراند. یک سلسله طبیعت بیجان عالی (میزهایی انباشته از چیزها در برابر یک پنجرهٔ باز)، پردههایی سرشار از شهریگری، ظرافت و تکاپو آفرید که صحنه آرایی و طراحی لباس برای بالهٔ مرکور (۱۹۲۴) را نیز باید برآنها افزود. اشیای آشنایی چون گیتار، میوه خوری و بطری شراب همچنان در یک رشته نقاشی های طبیعت بیجان او به صورت عناصر اصلی باقی ماندند. پس از آن که پیکاسو حال و هواهای گوناگونی را از سر گذراند در تصاویر بزرگ سال ۱۹۲۴ و ۱۹۲۵ به برخی از پیروزیهای بزرگ خود دست یافت. در این تصاویر شگردهای کوبیستی به شیوه استادانه به کار گرفته شدهاند: اشیا و سایههاشان در کمپوزیسیونهای هماهنگ بزرگ به هم گره خوردهاند و از نظر رنگ و ابداع شاعرانه، درخشاناند.

با این حال در جهان هنر در پس دیوارهای خانهٔ پیکاسو ناآرامی و آشوب حکمفرما بود. سرخوردگی که از پی جنگ دست داده بود جامعهٔ هنری را همچون دیگر بخشهای ملت در نوردید. نیهلیسم، انکار و نفی همه ارزشهای ثابت و موجود تنها پاسخ ممکن مینمود. چه سود از جامعهای که درد و عذاب، کشتار توده وار و انهدام بی معنای جنگ را پدید می آورد؟ هنر چه فایدهای داشت؟

شلیک آغازین هنرمندان برضد جامعه به صورت جنبش سنتستیزی درآمد که دادا خوانده می شد، و دادا خود کلمهای بی معنا بود که برای ریشخندِ بیهودگی جهانی که جنون گرفته بود ابداع شده بود. دادائیستها منتظر پایان جنگ نماندند تا نفرت خود را از آن ابراز کنند و چندی پس از کشتار همگانی نبرد وردن در کافهای در سویسِ بیطرف گرد آمدند و

جنبش خود را آغاز کردند. شاعران و نقاشان لباسهای مقوایی پُر لک و پیس دیوانه وار می پوشیدند و همصدا با یک آهنگ ناهمنوای جازگونه شعرهای بی معنای خود را با فریاد می خواندند. چیزی نگذشت که این گونه یورشها بر سنت هنری در سراسر اروپا تکرار شد. شاعران جوان گرد هم جمع می شدند، کلمات را از کلاهی بیرون می آوردند و به دلخواه آن ها را ترکیب می کردند. نقاشان جوان، خواه با رنگ یا بی رنگ، ملغمههایی از چیزهای بی ربط پدید می آوردند.

پیکاسو که با چیز دیگری دل مشغول بود هیچ سهمی در شورشهای دادایی نداشت. با این حال دادائیستها پیکاسو را ارج می نهادند، نقاشی های او را بر دیوارهای کافه زوریخ می آویختند و عکسی از یکی از طرحهای او را در نخستین شمارهٔ مجلهٔ دادائیستها چاپ کردند. با این حال دادا اساساً بر ضد تمامی هنر بود و بذرهای مرگ آن نیز در همین نفی گرایی نهفته بود؛ دادا با به مسخره گرفتن شکلهای کهن هنر هیچ جایگزینهای به دست نمی داد. بزرگترین میراث دادا شهامت در تردید و حتی انکار مبانی کهن هنر، گسستن از سنتهای کهنهٔ پذیرفته شده، آرمان خواهی، آرییاجویی و فراخوانی به دیدن هنر، و نیز زندگی، نه در آرمان خواهی، آرییاجویی و فراخوانی به دیدن هنر، و نیز زندگی، نه در قالب قوانین بوسیده و تغییرناپذیر بلکه در دگرگونی پیوسته، سرشار و پیش بینی ناپذیر بود. دادا آغاز عصر اعتراض، انتقاد، رادیکالیسم و نفی بود. از آن پس همه شورشیان جوانی که شعر می نوشتند و آن را تقطیع نمی کردند و امدار دادا بودند.

سورر تالیسم نیز که جانتین دادا شد نخست به دست شاعران شکل گرفت. منتها بر حکس دادا ثیستها، سورر تالیستها به جای سنتهایی که از آن بیزاری می جستند جایگزینه هایی پیش می نهادند. در عالم هنر مجموعهای تازه از اصطلاحات و حرف های نو به واژگان و روابط موجود

افزودند که عمدتاً از کاوشهای فرویدی در ذهن پنهان انسان برانگیخته شده بود.

راه جنبش سوررئالیست را آندره برتون، شاعری جوان و دوست پیکاسو و مؤلف مانیفست سوررئالیستی (۱۹۲۴) هموار کرده بود. برتون با انگشت شماری از دوستان شاعر خود یک رشته تجربه گری در شیوه نوشتار «خودکار» ارا به آزمایش گرفت. برتون و همفکرانش قلم به دست می گرفتند، می کوشیدند همه اندیشه های آگاهانه را پس بزنند و بگذارند ناخود آگاه شان به شکل کلمات، جملات و تصویرهای خیالی، از هرگونه که بود، بر سطح کاغذ جاری شود. به نظر آنان این روند بیان ناب حالتی درونی بود.

این گروه عالم رؤیا و خواب و خیال را نیز می کاوید و خاصه شیفتهٔ نقاشی های هیرونیموس بوش، از جمله وسوسهٔ سن آنتونی و باغ لذایذ او بود. هنرمندان سور رئالیست اصرار می ورزیدند که بوش در قوالب مذهبی سدهٔ شانزدهمی همان کابومی های اخلاقی را نقاشی کرده است که ما نیز نیاز داریم تا در سده بیستم آن را آشکار کنیم. الهام تیازه تر از کارهای اودیلون ردون نقاش سمبولیست سدهٔ نوزدهمی برمی خاست: ردون دنیاهای غریبی را تصویر می کرد که در آن سرهای پهلوانیان یک چشم عظیم بر دریا شناور بود و سنتورهای بالدار به سوی خورشید خدنگ پرتاب می کردند.

پیکاسو، برتون و بخش اعظم فلسفه او را تحسین میکرد و در این اعتقاد سوررئالیستها سهیم بود که منابع وسیعی از درون مایهها و مضمونها وجود دارد که باید در هنر کاویده شود. با این حال موررثالیستها در زمینهٔ سبکِ تصویر صوری و مسائل ناب تجسمی

<sup>1.</sup> Automatic

اندک چیز تازهای عرضه کردند و از اینرو پیکاسو هیچگاه عضو تمامعیار این جنبئ نشد. البته به یک معنا به صورت رایزن امین و خردمند آن درآمد.

پیکاسو در نخستین نمایشگاه سوررثالیستی که در گالری پی پر در پاریس برپا شد شرکت جست. پیکاسو گذشته از آندره برتون با دیگر سخنگویان جنبش یعنی پل الوار، لویی آراگون و روبردسنوس در تماس نزدیک بود. ماکس ارنست، خوان میرو نقاش، منری عکاس و نقاش نیز در جرگهٔ دوستان او بودند؛ با تریستان تزارا شاعر و آغازگر دادا نیز دوستی داشت.

این زمانی بود که پیکاسو تصویرهایی از پیکرهایی عظیمالجنه و فریب نقاشی میکرد که به گفتهٔ ژرار دوژاردو «اندامها و اعضای کالبد انسانی در آرایشها و ترتیبات نویی پدیدار می شدند که با هوسهای تخیل رها و لجامگسیختهٔ نقاش سازگار درمی آمدند. شاید جملهای از گفتههای بودلر مددکار باشد و این دوره را تفسیر و روشن کند: «تصویر کردن واقع را سطحی و ملال آور یافتم؛ آنچه هست ذرهای چنگی به دلم نمی زند. طبیعت نفرتانگیز است و من هیولاهای تخیلم را به ابتذال هستی ترجیح می دهم.»

بسیاری از مردم از انحراف از تصویر ناتورالیستی معمول برآشفتند. اما شاید هنگامی که پیکاسو به دگرگون سازی ها و استحاله های جادوزده ای از این دست میدان می داد بو آشفتن و تکان دادن دقیقاً همان مقصودی بود که دنبال می کرد. برای تفسیر این تصویرها که پیکاسو گاه در آنها به پیکرهای خود چندین سر و اندام های عجیب و غول پیکر می داد، دیوانه وار به نفی طبیعت برمی خاست و جای چشمها، بینی ها و دهان ها را عوض می کرد و به ما مجال می داد تا نمای تمام رخ و نیمرخ چهره را همزمان ببینیم، هیچ نیازی به آویختن به دامن متافیزیک نیست. پیکاسو می کوشید مانند نقاشان پیش از خود، هیرونیموس بوش، گرونوالد و

فیوزلی، گریبان خود را از شرّ خیالات و اوهام خاص خود برهاند. خلق و خوی اسپانیایی او، میراثی که از سروانتس و گویا برده بود و تمایل خاصی که به گروتسک داشت \_ و بی ارتباط با این خلق و خو نبود \_ شاید دلایلی یاری دهنده در اینباره به دست دهد که چرا پیکاسو پیکرهایی آفربد که شبیه به پیکرهایی بود که در بسیاری از کلیساهای سده های میانه می بینیم. اما آیا این تصویرها هیچ معنای متافیزیکی ندارند؟ آیا این تصویرها هشدارهایی بصری بر ضد هرگونه تهدید هستی بشر، برضد نیروهای جهل و تاریکی یک دنیای دیگر نیستند و به این ترتیب آن بُتها و صورتکهای شیطانی را به یاد نمی آورند که به مردمان بدوی کمک میکردند تا ارواح خبیثه را از خود براند؟

پیکاسو اغلب میگفت که با چه آسانی چیزها را درمی یابد. از این رو احتمال می رود که این تصویرها را بسیار ساده تر از آنچه مفسران او آمادهٔ پذیرفتن آنند در نظر آورده باشد. البته آشکار است که این حکم را نمی توان دربارهٔ دیگر تصویرهای همان دورهٔ او صادق شمرد؛ زیرا مسائلی که در تصویرها می بایست حل می شد از سنخ مسائل صرفا صوری بود. این نکته شامل آفریده های شوم و نفرت انگیز تخیل اسپانیایی او، هیولاها و خولهایی می شود که پیکاسو عمدتاً میان سالهای ۱۹۳۶ و ۱۹۳۰ نقاشی کرد و به شیوهٔ خاص خود از زاریهای واقعگرایانه در آنها می نگریست: گویی که پیکاسو در روند از دست دادن ایمان خود به آفرینش و پدید آوری هیولاهای کژدیسه و کژ و کوژ، تراژدی سرنوشت خود و اروپا را پیش بینی می کرد.

استحاله هایی که پیکاسو در دههٔ ۱۹۲۰ اجراکرد به ویژه سرگیجه آور بود: تصویر مشهور سه نوازنده که تکه های هندسی آن می تواند یکی از مشخص ترین آثار دورهٔ کوبیستی شمرده شود در ۱۹۲۱ به وجود آمد. دو سال بعد در ۱۹۲۳ به نظر می رسد که پیکاسو ناگهان پیکرهای دورهٔ آبی

خود را از نو به یاد آورده است. در این دوره دلقک هایی را نقاشی کرد که به حالت نشسته کلاههای بهن سه گوش بر سر داشتند. سالوادو انقاش برای برخیی از این تصویرها، که استحالههای خشن اما منظم دورهٔ کوبیستی را یکسره کنار گذاشتند مدل قرار گرفت. به جای كمپوزيسيون هايي كه به دقت تمام با سطوح رنگين ساخته مي شد و پیکاسو در همان هنگام آن را همچون راه حملی مطمئن پیشنهاده بود، اکنون تصویرهایش با طراحی فشرده و موجز شناخته می شد و رنگ از نو خود را در آنها نشان می داد. پیکاسو ناگهان به نقاشی تصویرهایی آغاز کرد که یادآور حال و هوای سالهای اقامت در باتولاوآر بود و از همان شگر دهای ناتورالیستی نخستین سالهای کار خود بهره گرفت. از میان آن كارها دلباختگان (۱۹۲۳) نمونهٔ خوبی است. پیكاسو در همان شیوه با تأکید مشخص بر طراحی از روی یک عکس تصویر پسرش پائولو را نقاشم کرد. یسر یک دست لباس سفید مخصوص روز یکشنبه به تن دارد و بر الاغی نشسته است. در این تصویر رنگ فقط حکم تزین سطح را دارد. امّا تنها اندک زمانی پیش از این تصویرهایی چون قرائت (پاستل، ۱۹۲۱) ، مادر و بچه (رنگ روغن، ۱۹۲۱)، سه زن در چشمه (رنگ روغن)، بهار (رنگ روغن) و دو زن در ساحل (گواش روی چوب) پیش طرح از پردهٔ صحنهٔ نمایش قطار آبی راکشید. همهٔ این تصویرها به شیوهٔ «کلاسیک» و دقیقاً در سازگاری با قواعد رنسانس ترکیب بندی شده بودند؛ اما پیکرهای زن این تصاویر مانند الهههای روستایی به طرز غریبی درشتاندام و آماسیده و نیرومند بودند و همین سبب می شد تا این تصاویر با همهٔ استادی و مهارتی که در آنها به کار رفته بود همچون نقیصهٔ هجو آمیز نثوکلاسیسم در نظر آیند. تولید انبوه بیکاسو حتی فرمهای گیج کنندهٔ بیشتری در کار آورد: پیکرهای زنهای درشت و باد کرده به موجودات کژ و کوژی تکوین یافتند که مسرهایی چون سسر حشرات و پاهای عنکبوتی غول آسا داشتند و مانند عرومیکهای خیمه شببازی گروتسک بر پسزمینهٔ فضایی بیکران حرکت میکردند. در همان زمان پیکاسو طبیعت بیجانهایی نقاشی کرد که هرگونه نشانه و ردپای ناتورالیستی از آنها زدوده شده بود. اکنون مسائل تازهای رخ نموده بود. همین که راه حلی می یافت بی درنگ آزمون هایش را به کنار می گذاشت و به جستجوی راه های تازهٔ بازنمایی برمی آمد. از همین رو دههٔ ۱۹۲۰ به جستجوی راه های تازهٔ بازنمایی برمی آمد. از همین رو دههٔ ۱۹۲۰ به دههای پربار اما روزگاری آشفته، پرتلاطم و خشن نیز بود.»

در ژوئیهٔ ۱۹۲۵ میجلهٔ «لارولوسیون سوررئالیست» («انقلاب سوررئالیستی») که به ویراستاری آندره برتون در می آمد تصویر چند تا از کارهای پیکاسو را همراه با نقدی پرشور و حرارت منتشر کرد. از جملهٔ این کارها تصویر دوشیزگان آوینیون بود که از هجده سال پیش که پیکاسو آن را کشیده بود برای نخستینبار به چاپ میرسید. در همان شماره برتون تصویر یکی از نقاشی های کاملاً تازهٔ پیکاسو به نام سه رقصنده را چاپ کرد و از آن برای مصور کردن یکی از اصول بنیادی سوررئالیسم بهره گرفت: «هنر باید آشوبنده باشد یا اصلاً وجود نداشته باشد.»

با این حال این تابلو چیزی بیش از تعظیم و تکریم آموزهٔ سورر ثالیستی را نشان می داد: این نقاشی پیشاهنگ سبکی جدید در هنر پیکاسو بود و چنان قوای ابداعی او را آزاد کرد که تا پیش از آن هرگز سابقه نداشت. البته پیکاسو ملاکهای پیشین را به کلی کنار نگذاشت. گرچه در نگاه نخست ممکن است تشخیص این امر دشوار بنماید امّا عنصری از کلاسیسم در آرایش بندی ۲ رقصندگان باقی مانده است: پیشینهٔ مضمون پیکرهای در حال رقص در آرایشی نیمدایره به ظروف و گلدانهای آتین باستان می رسد. گذشته از این پیکاسو چیزی از ویژگی نخستین روزهای دورهٔ

کوبیستی خود را به صورت یک نوع تقلید از کولاژ حفظ کرد. در رقصندهٔ سمت چپ پارههای بدن چنان است که گویی از نمونههای پارچهٔ الگو ساخته شده و با قیچی برش بریده شده است؛ اما در واقع این اجزا نقاشی شده اند. در هرحال آنچه نوست ماهیت حملهٔ پیکاسو بر فرم انسانی است. حمله ای که دوشیزگان به آن دست یازید شدید و سبعانه بود با این حال در مقایسه با پیکرهای سه رقصنده، عربانهای دوشیزگان چون مدلهای آداب نقاشی آکادمیک می نمودند.

پیکاسو دیگر با صرف جا به جا کردن یک گوش یا راست نشاندن یک چشم یا متلاشی کردن یک بازو دلخوش نیست. این بار سینه ها چشم می شوند، اندامها نامربوطاند و به شکلی عذاب آمیز کشیده شده یا پیچ و تاب یافتهاند و شیء و سایه قابل معاوضهاند. هرگونه شباهت با كالبدشناسي معمول و شناخته شده كاملاً تصادفي مينمايد. رقصندگان پیکاسو انسان نیستند بلکه در منتهای مراتب انسان وارهاند. از سه پیکری كه در تابلو مي بينيم فوق العاده ترين أنها پيكر سمت چپ است. أنچه قرار است یک سر باشد چون نیمرخی مضاعف مینماید که دو بینی دارد. یکی از بینی ها به بالا برگشته است و بینی دیگر چون خرطوم فیل به پایین کشیده شده است و انگار که در عین حال کار یک بازو را هم می کند. آنچه یک چشم مینماید میان بینیها، بر بالای جزء دیگری از چهره که ممکن است دهان، سینه یا یک جشم دیگر باشد قرار دارد. صورتک عجیب و غريبي كه پيكاسر بر چهرهٔ عريان منتهااليه دست راست تصوير دوشيزگان گذاشته بود دست کم به شکل یک صورتک قابل تشخیص بود. اما رقصندهٔ او یک هیولای محض و منادی هیولاهای بسیاری بود که در سالهای بعد پردههای نقاشی او را انباشتند.

سه رقصنده سرمشق و تمرینی به اندیشه وران جوان سور رئالیسم عرضه کرد. ایماژهای مضاعف تصویر را می توان به عنوان جلوهٔ دلبتگی

فرویدی هنرسند به شخصیت چندپارهٔ انسان تفسیر کرد و تحقیر و توهین آن را نسبت به فرم قراردادی همچون ریشخندی ماهرانه نسبت به سستی ها و کوتاهی های جامعه قراردادی تحسین کرد. پیکاسر شاید قصد انتقال این مفاهیم و پیامها را داشت یا نداشت. اما قدر مسلم آن که کار از نظر هنری به اندازه دوشیزگان بیان نامهای تاریخی است. سه رقصنده حتی به زبانی قوی تر این مدعا را پیش میگذارد که هنرمند نیازی به تقلید از فرمهای طبیعی ندارد و می تواند، و در واقع باید که، فرمهای خودش را بیافریند. سه رقصنده به نحوی در خور این اعتقاد پیکاسو را خلاصه کرد بیافریند. سه رقصنده به نحوی در خور این اعتقاد پیکاسو را خلاصه کرد چیزی که طبیعت نیست بیان می کنیم.»

در هر حال چنان که دیدیم حمایت غیررسمی پیکاسو در ۱۹۲۷ سوررثالیسم را از فراموش شدگی زودرس نجات داد چرا که در آن زمان جنبش نیاز مبرم به هنرمندی بزرگ داشت تا آوازهٔ آن راگسترش دهد. در آن مال مشغلهٔ ذهنی ناگهانی پیکاسو با معنای روانشناختی، و نیز با عناصر عاطفی در نقاشی، در تضادی تند و آشکار با نظم باروکوار انتزاعات نقاشی او در ۱۹۲۵ و ۱۹۲۶ قرار گرفت. سوررثالیستها طبعاً ادعاکردند که پیکاسو به رغم میل خود سوررثالیست شده و این شایعه را دامن زدند که او اگر نه زیر تأثیر کار سوررثالیستها که دست کم تحت تأثیر جاه طلبی های هنرمندان این جنبش قرار گرفته است. اما این ادعا به هرحال کمتر محتمل می نماید. واقعیت این است که پیکاسو در آن هنگام وارد دورهٔ میان مالی می شد و یکی از آن تشنجهای توضیح ناپذیر روحی را از سر می گذراند که یک رشته از کارهای درخشان او را متمایز می کند. همانگونه که دیدیم نقاشی های دوره های آبی و صورتی او انباشته از عاطفه بودند؛ در آن نقاشی های دوره های آبی و صورتی او انباشته از عاطفه بودند؛ در آن نقاشی ها ردپای پیچیدگی های روانشناسانه ای به عاطفه بودند؛ در آن نقاشی ها ردپای پیچیدگی های روانشناسانه ی به چشم می خورد که اکنون با معنایی متفاوت از آن به ره می گرفت. همچنان

که دورهٔ نوکلاسیک در تصاویر دورهٔ آبی پسین چهرهای آشکار دارد، رمانتی سیسم نیمه هشیار سالیان بعدی نیز در سراسر کار هنری او نشانه هایی برجا می گذارد.

حتى به فرض آن كه ييكاسو تحت تأثير سوررئاليست ها قرار گرفته باشد مسلم أن است كه او هنركو چك سور رئاليست ها را به يادماني والا و پرشکوه تبدیل کرده است. پس از سه رقصنده که بسیاری از عناصر سوررنالیستی را سمبولیسم بارانوئیدی سالوادور دالی را پیشبینی کرد، پیکاسو در ۱۹۲۷ اندک زمانی به کولاژ روی آورد و به نتایجی درخشان دست یافت. در کولاژ مصوری که تاریخ ۱۹۲۶ را دارد تحریفهای عجیب و غریب پیکر معنایی فرا انسانی به خود می گیرد و نقطهٔ مخالف گژ دیسگیها و تحریفهای انتزاعات بیشین اوست. در همان سال بس از مشتها و طرحهای بیشمار زن نشسته را نقاشی کردکه شمایلی سوررئاليستى است كه با نيرويي عظيم و غريب آدمي را تكان مي دهد. سادگی و صراحت انتزاعات او البته حفظ شده است امّا پیکر دارای قدرتی روانشناختی است که بسیار فراتر از همهٔ آن چیزهایی می رود که خود سوررئالیستها به آن دست یافتند. میبینیم همچنان که چنگالهای زن نشسته و دندانهای آبتنی کنندهٔ نشسته (اوایل ۱۹۳۰) او را به خشونت بارانوئیدی سوررئالیستهای جدیدتر پیوند میدهد به همین سان گویی فرمهای هیولایی کارهای بعدی او (مثلاً تکچهره ۱۹۳۲) از یک بینش نیمه هشیار و هذیانی سرچشمه میگیرد.

در سراسر سه سالی که از ۱۹۲۷ تا ۱۹۲۹ به درازاکشید پیکاسو نظم و قید صوری نقاشی های آغازین خود را به سود یک درون مایهٔ شرارت آمیز، که در آن فرم های انتزاعی غریب به طرزی آشوبنده در پرده های او جنب و جوش داشتند، ترک گفت. سرهای شرارت آمیز و نیرومندی از تصویر های او سربر آوردند که با شدت بیانی بی تابانه و تند و

تیز نقائی شده بودند. در این مالها برای نخستینبار نقاشی های پیکاسو به جای آن که عقل را نشانه بگیرند عواطف را بر می انگیختند. با این حال هرگز حتی برای یک لحظه شأن اندیشیده و هدف نهایی هنر بزرگ را، که خود سور رئالیستها کاملاً آمادگی داشتند تا آن را دور بیندازند، از دست نداد. دلبستگی تازهٔ او به ارزشهای انسانی به طور ضمنی می بایست دلالت بر سر ریز نهایی آن رمانتی سیسمی داشته باشد که او سرخورده از احساساتی گری نقاشی های آفازین خود کوشیده بود از آن درگذرد.

در نقاشی هایی که از ۱۹۲۹ به بعد انجام داد هیچ شاهدی از رویگردانی از خشونت شریرانه تصویرهای سوررثالیستی خود به دست نمی دهد. شکلهای درهم غریب که در همان سالیان پدیدار شد، اروتیسم گاهگاهی و رنگهای درخشان و پرجلوهٔ آنها نشانهٔ تنداوم آن تشنج و کشاکش روحی است که نخستین بار در ۱۹۲۷ خود را نشان داد. پیکاسو بیش از پیش به جهانی فراواقعی گرایش می یافت که در آن روانشناسی فرویدی و عناصر جدید فضا سهمی عمده داشتند. در زمینهٔ محسمه، سر منقاروار زن نشسته مرکز توجهی شد برای مطالعهٔ چهره پردازی که به مراتب نیرومندتر از آن چیزی بود که آرپ، جاکومتی یا دیگر سوررثالیستهای رسمی به آن دست یافتند.

محدودیتهای جنبش سوررئالیست هیچگاه به اندازهٔ زمانی آشکار نمی شود که نام این جنبش را به پیکاسو می دهیم. پیکاسو که دیرگاهی پیش از آن نیاز به یک «قوت قلب متافیزیکی» را پشت میر گذاشته بود در هر زمینه یک سر و گردن از سوررئالیستها بلندتر بود. و تنها دالی به چیزی جدید در هنر دست یافت حال آن که دیگران در بیشتر موارد بازتابهای رنگ پریدهٔ نبوغ پیکاسو بودند. در میان سوررئالیستها تنها یک تن با پیکاسو همتراز است: جورجو دوکیریکو. بسیاری برآنند که حتی هم ولایتی کاتالونیایی پیکاسو، سالوادور دالی، فروتر از او قرار

می گیرد و میانه کار این سه تن و کار دیگر سورر ثالیست ها شکاف میان نبوغ و استعداد بیش از پیش زرف تر شده است.

گفتیم که هرچه دههٔ ۱۹۲۰ به پایان خود نزدیک می شد علاقهٔ پیکاسو به دگردیسی تام و تمام فرم انسانی شدت می گرفت. نقاشی ها و طرح ها بی دریغ از زیردست او بیرون می آمدند. هیچ فشار اقتصادی مانند دورهٔ تنگدستی اقامت در باتولاو آر او را به «تولید» نقاشی وانمی داشت. زندگی با اولگا و پائولو از نظر رفاه مادی با کمتر مشکلی همراه بود. پیکاسو در کنار همسر خوش پوش خود چهرهای آشنا در شبهای اول نمایشگاهها، اپراها، تئاترها و مجلسهای رقص خیال انگیز و مجلل بود. تابستانها دور از پاریس در زمینهای بازی ثروتمندان بیکاره می گذشت: ۱۹۲۷ در آن در ریوبرا، دو تابستان بعدی در آب تنی گاههای زیبای دینار در بریتانی. در آنجا خانوادهٔ پیکاسو در ویلای بزرگی منزل گرفت که به سبک «هنر نو» ساخته شده بود و پائولو یک معلمهٔ سرخانهٔ انگلیسی داشت.

با همهٔ این لذت جویی ها بازده کار پیکاسو پیوسته و کلان بود. گریز گهگاهی به تنهایی عالم خلاقیت به اندازهٔ فرودادن هوایی تازه لازم بود. کار او همچنان حاکی از قدرت و تغییرپذیری بود. هنگامی که به جستار در فرمهای دگردیسانه برخاست به چندین شیوه و راه مختلف آن را آزمود.

مشاهدات او در ساحل کن یک رشته طرح زغالی از پیکرهای غول آسا آفرید که به هیأتهای صخره گون غریب می ماندند؛ با این حال نمودی از حیات داشتند، گویی که موجوداتی قدیم و نخستین بودند که از قعر دربا به بیرون رخنه کرده اند. به رغم اندازهٔ غول آسا و فقدان نشانههای بازشناختنی در این آفریده ها، پیکاسو یک نوع جاذبهٔ غریب به آنها بخشیده بود؛ و به شوخی و شنگی و شیطنت آنها را چون آب تنی کنندگان کنار دریا نشان می داد ـ یکی از زنان فول آساکلیدی در قفل در اتاقی کنار

دریای خود میگرداند.

بدینسان اتواع شکلهای دگردیسانهٔ مختلف به صورت طرحهای قلم و مرکبی و رنگ روغن پدیدار شد. در یکی از نسخهها پیکر سری خوکوار و دستها و پناهایی چون پوشال دارد و تأثیر مشخصی از جوشش و جنبش القا میکند. نسخهٔ دیگر ایستاتر است و سازه ای صرفا هندسی است که در آن یک مثلث یا بیضی نوک دار به نشانهٔ یک سر، مستطیلها و دایرهها به جای تنه و خطوط راستِ شق به جای اندامهای دست و پا به کار گرفته شدهاند. پیکاسو هم چنین نوع تازهای از هیولا را خلق کرد: آمیزهٔ تکاندهندهای از استخوانهای انسانی و گیرهها و ابزارهای گوناگون دیگر؛ نقاهیهای این رشته کارها به دوره به اصطلاح استخوان او معروف اند.

از تمامی فرمهایی که در این دوره از ذهن بارور او جاری شد تابلو زن در یک صندلی دسته دار (۱۹۲۹) یکی از گیج کننده ترین این تصاویر است. نمودی از یک سر انسانی رو به بالا به سوی نمودی از یک تنه با سینه های جابه جا شده برگشته است. اما آنچه در مورد این جرثومهٔ مجیب و غریب بیش از همه گیج کننده می نماید فراوانی اندام های برهم افتادهٔ آن است که بی درنگ پاها و شاخک های هشت پا را به یاد می آورد. کدام یک از این اندام ها دست ها، کدام یک پاها و به راستی کدام یک پایه های آن صندلی است که تابلو بخشی از نام خود را از آن گرفته است سه همهٔ این ها به صورت راز پیکاسو باقی می ماند.

جنان که پیش بینی می شد تازه ترین کاوشگری های پیکاسو در فرم او را به زمینهٔ مجسمه رهنمون شد. البته او به هیچرو در این زمینه ناآزموده نبود. بیش از بیست سال پیش از آن، هنگامی که در مرحلهٔ کلاسیک دورهٔ صورتی به سر می بُرد، سر فرناند الیویه، سر یک دلقک باکلاهی نوک تیز،

یک زن عربان جوان و صورتکی از یک توریدور از قالب گرفته بود. این قالبهای گچی سه بعدی که بعدها ولار آنها را در قالب برنزی ریخت سهباتی ناتورالیستی داشتند و چنان پر تأثیر اجرا شده بودند که چندی این تصور دست داد که شاید پیکاسو کار خود را بر مجسمه متمرکز کند. در دورهٔ نخستین خیزش سبک کوبیسم پیکاسو بار دیگر دستی در مجسمه سازی آزموده بود. یکی از مجسمه های آن زمان یک سر دیس زن برنزی (۱۹۰۹) بود که در آن سطوح با شدت و حدت به برهای کوچک شکسته و خرد شده بودند.

اما پس از دو دهه و با ظهور فرمهای دگردیسانه، پیکاسو احساس کرد که مجسمه به شیوهٔ تازهای قوهٔ ابداع او را به مبارزه می خواند. از اینجا به تبدیل تصاویر غولهای دگردیسهٔ سرگرم بازی، که در کن با زغال کیشده بود، به قالبهای سه بعدی پرداخت: نخست آنها را در خاک رُس یا گچ می ریخت و بعداً در قالب برنزی می گرفت. سپس یک چند مواد و شیوههای سنتی را کنار گذاشت و به کار با آهن پرداخت: از میلهها سازههایی هندسی می ساخت که به کُپههای خطوط سه بعدی بیش از حد بزرگ شبیه بودند؛ ورقههای فلزی را به سرهای انسانی و گیتارهای انتزاعی بدل می کرد و این سازهها را گاه با طرحهای کوبیستی به رنگ سیاه و سفید آرایش می داد.

هنگامی که این برنامه ها پیچیده تر شد پیکاسو از یکی از دوستان دیرینهٔ اسپانیایی خود که در پاریس می زیست یاری خواست؛ خولیو گونزالس مجسمه ساز و نیز آهنگری استاد بود. پیکاسو با راهنمایی گونزالس شماری قطعات انتزاعی ساخت که در آنها میله ها و ورقه های فلزی به هم جوش خورده بودند. در قطعه های دیگر، که سه دههٔ بعد الهام بخش دستاندرکاران پاپ آرت شد پیکاسو سرخوشانه

Toreador ، گاوبازی که سوار بر اسب با گاو می جنگد.

خرده ربزهای آهنی \_ فنرها، سرپوشهای فلزی، الکها، پیچها و سیخها \_ را یکجا گردهم می آورد، درست همانگونه که قطعههای غربب و غیر مترقب روزنامه و طناب را در نقاشی های کولاژ خود کنار هم می گذاشت. پیکاسو به گونزالس گفته بود: «یک بار دیگر مانند ۱۹۰۸ خودم را سرخوش می بینم.»

پیکاسو این حوف را در حدود ۱۹۳۱ گفته بود. اما اگر در زمینهٔ کار خود سرخوش بود، باری، در زندگی خصوصی چندان خوشبخت نبود. همان سال یک قلمهٔ کوچک قرن هفدهمی با دیوارهای سنگی خاکستری رنگ و سقف شیبدار خرید که در دل منطقهای پر درخت در نزدیکی بو آژلو، دهکدهای در شمال غربی پاریس، جای داشت. قلعه در جای دلپذیری قرار گرفته بود و در حاشیهٔ حیاط آن یک رشته اسطبل قرار داشت که پیکاسو همه را به صورت کارگاه درآورد.

با آن که اکنون پیکاسو مرد پرمکنتی شده بود دستخوش نوعی احساس تزلزل و ناپایداری بود. زناشویی با اولگا دیگر به بن بست رسیده بود. در ورای بو آثِلو جهان به سوی فاجعه می رفت. دوستانش به خاطر می آورند که حتی هنگامی که پیکاسو سرگرم کار مورد علاقهٔ خود بود گویی دستخوش نوعی خشم درونی ژرف بود. پیش ترها این خشم را در پردهٔ نقاشی خالی می کرد؛ این بود که می بایست با الهامی تازه آرامش بیابد.

# خاطرة آتش

پس از جهارده سال زندگی ازدواج پیکاسو و اولگا به وضوح به بن بست کثیده بود. دیگر نمی توانستند بر اختلاف هایی که در خلق و خوی و سلقه داشتند سرپوش بگذارند؛ برخوردهایی بی پرده میان

شوهر دمدمی مزاج و همسر آهنین اراده درمیگرفت؛ پیکاسو به این نتیجه رسید که اولگا هیچ دلبستگی واقعی به نقاشی ندارد؛ توجه او تقریباً به طرزی وسواس آمیز معطوف به پیشرفت در ملسله مراتب اجتماعی بود. پیکاسو که روزگاری از بلندپروازی های او سرگرم می شد اکنون آن را تحمل ناپذیر می یافت. پیکاسو مدت ها بعد گفته بود: «او بسیار پر توقع بود.» پابندی اولگا به رعایت آداب و رسوم سبب شده است که روایت او از این ماجرا ناگفته بماند با این همه چند حدس هوشمندانه می توان زد. خواست آشکار پیکاسو آن بود که «زندگی را چون مردی فقیر با مقدار هنگفتی پول بگذراند.» و در حالی که انگیزهٔ چسبیدن به بوهمیگری در عمل عین ثروت و تجمل در عالم فکر و نظر جاذبه ای شریرانه داشت، در عمل ناچار مایه خشم همسر پابند سنت و آداب او می شد. اولگا در هرحال انگیزهٔ مشخص تری برای رنجش داشت: در زمستان ۱۹۳۱ چهره و طرح صورت هوسانگیز زن جوان ناشناسی ناگهان از پرده های نقاشی پیکاسو سربرآورد.

مدل جدید و نیز معشوقه او دختر آلمانی بیست و یک سالهای به نام ماری ترز والتر بود که پیکاسو با به حرف گرفتن او در بیرون یک فروشگاه بزرگ در خیابانی در پاریس با او آشنا شده بود. او به کلی با اولگا تفاوت داشت. اولگا مشکین مویی کوچولو بود؛ ماری ترز موطلایی و درشت اندام بود. همان قدر که ماری ترز ساده و زمخت بود اولگا خانم و نجیب زاده بود، همان قدر که او سست و وارفته بود اولگا چست و چالای می نمود و همان اندازه که او آسانگیر و بی قید بود اولگا سختگیر بود. بامزه آن که او در بی علاقگی اولگا نسبت به هنر شریک بود؛ تنها اشتیاق شناخته او به ورزش بود. با این همه به نظر می آمد که پیکاسو مجذوب بی اعتنایی ماری ترز به کار و شهرت او شده است و به این ترتیب زیرسایه خوشخویی دلبند تازه در کار خود پیشرفت بسیار کرد. هرگاه دیرتر از

ساعت مقرر به آپارتمان ماری ترز می رفت زن که هیچ از مهربانی اش نکاسته بود درمی آمد و می گفت «هه، پابلو مثل همیشه دیر کردی.»

ورود ماری ترز به صحنه الهام بخش یک رشتهٔ کامل از نقاشی هایی شد که ماری ترز مرضوع آن بود و سرخوش و آشکارا از دیدگان عاشقی نگریسته می شد که دو برابر خود اوسن داشت. بسیاری از تصویرها او را به حال آسوده نشان می دهد: با سری که بر بازوها قرار گرفته است، بدن شهوت انگیز، دهان دعو تگر، و چشم هایی که ملایم و بی ریا یا آرام و روشن و گاه بسته است، چنان که گویی به خواب رفته است. همهٔ رنگ و طرح و نقاشی به ستایش بی پرده از موی بور و پوست روشن و اندازههای در شت بدن او می پردازند. تابلو مورد علاقهٔ خود پیکاسو، دختر در برابر آینه سرشار از پیچیدگی های ظریف است، چنان که گویی هنرمند در میانهٔ لذت جویی از خوشی های بی واسطهٔ خود درنگ کرده است تا به میانهٔ لذت جویی از خوشی های بی واسطهٔ خود درنگ کرده است تا به اندیشه دربارهٔ نتیجهٔ آن برای آینده بپردازد.

دستمایهٔ پیکاسو ـ زنی که به انعکاس تصویر خود در آینه می نگرد ـ اعتبار هنری شگرف و تأثیرگذاری داشت. هم تیسین و هم روبنس ونوس برهنهای کشیده اند که مجذوب افسونهای انعکاس یافتهٔ خود در آینه اند. مانه دستمایه را امروزی و نو کرده است و زنی را در جامهٔ معاصر نشان می دهد. اما با آن که زن مانه ناتورالیستی است تصویر زن در آینه چنان منحل و محو است که گویی هیچ چیز جز خود رنگ پیدا نیست؛ و این آن معمای کهن را برمی انگیزد که اصلاً چه چیزی واقعی و چه چیزی توهم است. پیکاسو می خواست تصویری بیافریند که مانند مانه به شیوه ای غیر رئالیستی پیکر مقابل آینه را در آینه منعکس کند؛ با این همه هر یک از پیکرهای پیکاسو همان قدر واقعی، یا توهمی است که آینه. این تصویرها در واقع مطالعه ای در شخصیت دوباره را نمودار می کند. دختر مقابل آینه در واقع مطالعه ای در شخصیت دوباره را نمودار می کند. دختر مقابل آینه نسبتاً بی گناه و کودک وار می نماید؛ تصویر منعکس در آینه مسن تر است،

حال و هوایی تیره و نگاهی خیره و خفه و وضعی دارد که برهنگی او را بیپروا مینمایاند.

پیکاسو طیف کاملی از رنگهای روشن و زنده به کارگرفت از جمله قرمز، زرد، ارغوانی، سبز و نارنجی و با خطوط سیاه ضخیم آنها را از هم متمایز و جدا کرد همچنان که صنعتگری قرون وسطایی شیشه بند منقوش پنجرههای کلیسایی گوتیک را زهواربندی سربی می کرد. همین جلوهٔ ویژه در طبیعت بیجانهای آن زمان پیکاسو نیز پدیدار شد؛ با این حال بهره گیری از این جلوه در تک چهرهٔ دوگانهٔ ماری ترز شاید به معنای تجسم مفهوم یک مریم امروزی بود: پیش آمدگی چشمگیر شکم دختر و شکم تصویر منعکس در آینه این گمان را تقویت می کند. به این اعتبار نقاشی پیکاسو از موهبت پیشگویی برخوردار است: سه سال پس از تکمیل تابلو، ماری ترز بچهای از پیکاسو باردار شد، دختری مو بور که او را ماریا دِلا گنسپسیون نامیدند و به طور خلاصه مایا صدایش می زدند.

دختر در برابر آینه، با هرگونه معیار قراردادی که در نظر بگیریم، به ندرت با آن هنجار زیبایی سازگار درمی آید که سرنمون آن یعنی ونوس با آینه اثر تیسین بنا نهاده بود. پیکاسو همیشه از فکر این که اصلاً چنین هنجاری وجود داشته باشد بی تاب و کلافه می شد. کریستیان سرس که با کاری توان فرسا کاتالوگ جامع آثار پیکاسو را فراهم آورده است یک بار این مسأله را با پیکاسو در میان گذاشت و پاسخی خشمگینانه گرفت. پسیکاسو گسفت: «زیسایی پارتنون، ونسوسها، حسوریان دریایی و پاسی سوس کیک مشت دروغاند. هنر کاربست اصول و معیارهای تثبیت

#### 2. Christian Zervos

<sup>1.</sup> Prototype

۴. Narcisause ، در افسانه های یونانی جوان رعنایی که به پیشگویی تیرزیاس هاگر به خود نگاه نمی کرد عمر بسیار می کرد». نارسی سوس به دختران زیبا و از جمله عاشق دلخستهٔ خود اکو بی اعتنا بود. پس از مرگ اکو روزی پس از شکار برای رفع خستگی به کنار چشمه ای رفت. همین که عکس صورت خود را در آب دید عاشق خود شد. از آن پس به دنیا بی اعتنا شد و

یافتهٔ زیبایی نیست بلکه چیزی است که غریزه و مغز می توانند مستقلاً از این اصول و معیارها دربابند. وفتی زنی را دوست دارید ابزار به دست نمی گیرید تا اندازه های بدن او را گزکنید، با هواها و خواسته هایتان او را دوست دارید.»

یکی از زندگی نامه نویسان پیکاسو که به نخستین سالهای دلبستگی او به ماری ترز نظر انداخته دربافته است که پیکاسو او را همراه خود به سفری در «مراحل پیابی هنر خود» برده است. پیکاسو که همواره هوای برانگیختن اروتیسم رام و بیلگام ماری ترز را در سر داشت نه تنها در رنگ که در مجسمه واچینگ نیز به تجلیل او برخاست.

پیکاسو تابستان ۱۹۲۲ را درکارگاههای قلعهٔ بو آؤلو که اتاقهای سقف بلند آن به صورت کارگاههای مجسمه سازی درآمده بود سخت کار کرد و ماری ثرز را با همهٔ سه بعدیت تنومند و گوشتالودش مجسم کرد. چند قالب گچی از بدن، سر و سینه و سر به تنهایی گرفت. بسیاری از سرها کارهای حجیمی که برخی از آنها شش فوت بلندی داشت بعداً در برنز قالب ریزی شدند. نخستین سرها به شیوهٔ کلاسیک بودند و ماری ترز را به حالت استراحت با خطوط چهرهٔ آرمانی شده، و با این حال شناختنی، از جمله با بینی برآمدهٔ بسیار چشم گیر نشان می داد. سرهای بعدی، با جمله با بینی برآمدهٔ و گردن کشیده، با سادگی کمتری اجرا شده اند و تا حدی دگردیسه اند. در برخی از سرها چشمها چنان بیرون فده اند که گویی بعداً به آنها افزوده شده اند؛ در برخی دیگر چشمها فرورفته اند، شکلی شکاف مانند دارند.

با این همه بزرگترین سند یگانهٔ عشق پیکاسو به ماری ترز در یک رشته اچینگ به نام کارگاه مجسمه ساز پدیدار شد. سال ها بود که پیکاسو با ولار قرارداد بسته بود که برای او تصویر کتاب بکشد؛ ولار از مدت ها

چندان روی تصویر خود خم شد که پس از اندک زمانی جان سپرد ـم.

پیش در کنار فعالیتهای خود به عنوان سوداگر آثار هنری انتشار کتاب را نیز به کسب و کار خود افزوده بود. در یک دورهٔ دهساله که در ۱۹۳۷ پایان گرفت پیکاسو صد گراور و اچینگ برای ولار فراهم آورد؛ برخی از این طرحها تک کار و برخی دیگر به صورت مجموعه بود و همه بر روی هم چیزی را به وجود آوردند که امروزه به «مجموعهٔ ولار» مشهور است. کارگاه مجسمه ساز یکی از این سلسله کارها و روی هم رفته عبارت از ۴۶ کلیشهٔ چاپی بود. از این تعداد پیکاسو ۴۰ تا را در مدت حدود شش هفته در بهار ۱۹۳۳ و شش تای باقی مانده را سال بعد انجام داد.

چالشهای خاص تکنیک اچینگ از دیرگاهی پیش از این پیکاسو را برانگیخته بود. چابکی و دقت خطی که اچینگ می طلبید از دورهٔ جوانی او را دل مشغول می داشت؛ در گذشته تنها گاه گاهی به تجربه گری در این ابزار بیان پرداخته بود؛ یکبار در دورهٔ صورتی یک مجموعهٔ ۱۴ تایی اجینگ از دلقکها و دیگر شخصیتهای سیرک پرداخت؛ این کار عمدتا برای به دست آوردن چند فرانک پول انجام گرفت که در آن هنگام سخت به آن نیاز داشت. اکنون در کمال کار هنری خود و در اوج روابطش با ماری ماری ترز در یک رشتهٔ واحد تمثیلی تصویر کند و برای این منظور روشنی و مادگی خط اچینگی را به کارگرفت.

۴۶ صفحهٔ کارگاه مجسه ساز، که با نهایت ظرافت به شیوهٔ نوکلامیک انجام گرفته است، حاصلی بهت آور داشت. شخصیت های اصلی عبارتند از یک مجسمه ساز ریشو و یک مدل مجسمه وار که پیداست دلباخته یکدیگرند. گاه ایستاده اند، گاه دراز کشیده اند، و در همه حال یکدیگر را لمس می کنند؛ یگانگی این دو به ظاهر کامل است. با این همه هرگز مستقیماً به یکدیگر نمی نگرند؛ نگاه هاشان که گاه جدی و عبوس و گاه نگران است به مسوی حضور سومی برگشته است: کار

مجسمه ساز. ممکن است مجسمه از صحنه ای به صحنهٔ دیگر یک اسب، دو اسب جست و خیزکننده، گاوی که به اسبی حمله می برد یا گاوی باشد که دختری را بر پشت خود حمل می کند. حضور سومی هرچه باشد مسلم آن که این حضور به معنای مداخله در خلوت عشاق است، و شاید نشانهٔ آن که آنها هرگز آرامش واقعی را در کنار یکدیگر نخواهند یافت.

سلسله کارهای دیگر در «مجموعهٔ ولار» راه را برای بزرگترین کار پیکاسو هموار کرد. این اچینگها یک مینوتور را تصویر میکنند؛ در اماطیر قدیم مینوتور جانوری هیرلایی است، نیم انسان و نیم گاو، که در نوبتهای معین هفت دوشیزه و هفت پسر جوانی را که به عنوان باج برای او می فرستند می بلعد. سور رئالیستها که در پی یافتن نمادهای جدیدی برای بیان نابسامانی های دههٔ ۱۹۳۰ بودند مینوتور را چون نمادی از سبعیت انسان و خشونت عصر جدید یافتند. پیکاسو این سمبولیسم را اصلاح کرد؛ چنان که بخواهد بگوید بیرحمی جامعه انسانی همانقدر از روی فقدان فکر و عقل است که عمل نیروهای طبیعت، و مینوتور را در کارکرد نابودگرانهٔ خود بی گناه نشان داد.

اچینگهای پیکاسو مینور را از رهگذر یک سلسله برخورد با نوع انسان نمایاند: هنرمندان و مدلهایشان، تماشاگران در میدان گاوبازی ، ماهیگیران و کودکان. چشمهای مینوتور، با آن همه قدرت عظیم، تن نیرومند و شاخهای تهدیدگر، نگاهی آرام و معصوم دارد و گاه شوخ و شنگ است و بر مردمانی که با او همراهند به مهربانی پوزه میکشد. گاه آنان را زخم میزند اما به نظر میرسد که نادانسته چنین میکند. در واپسین مراحل این سلسله، مینوتور کور می شود. مینوتور در این حالتِ محنت زده در نهایت سبعیت و هول آوری خود پدیدار می شود.

چیزی نگذشت که پیکاسو بر پایه همین دستمایه اچینگ بزرگ نامعمولی به ابعاد ۱۹/۵ در لپ۲۷ اینچ به نام Minotauromachy «نبرد

مینوتورها» ساخت، در این کار مینوتور که از دل دریا بیرون جسته است دست تهدیدگر خود را به سوی دختر بچهای دراز سیکند که بی هیچ واهمهای به یک دست دستهای گل و در دست دیگر شمعی دارد که راه مینوتور را روشن می کند و به او خوشامد می گوید. پشت سر دختر مردی برای نجات جان خود از نردبان بالا میرود و میگریزد. برفراز سر دختر دو زن از درگاه پنجرهای خم شدهاند و سرگرم تماشای دو کبوترند و هم از مینوتور و هم از خطری که دختربچه را تهدید میکند غافلند. میان بچه و مینوتور زنی در کسوت گاوبازی، که از مینوتور زخم خورده است، به حال احتضار از اسبی فرو می افتد که به شاخ مینوتور شکمش دریده شده است. زن محتضر عاجزانه شمشیرش را در دست می فشارد؛ نوک شمشیر در تلاشی بیهوده از مینوتور دور شده است. ویژگیهای انسانی قدرت و ضعف، ظرافت و سبعیت، شجاعت و ترس، بی اعتنایی و بی گناهی همه در این جا حضور دارند و پیکاسو با ضرورتی دراماتیک آنها را به جان هم می اندازد. دهنتهایی که در «نبرد مینوتورها» پیش بینی شد جندی بعد به واقعیت پوست و شاهکار پیکاسو، گرنیکا، این دهشتها را برای تاریخ ثبت کرد.

در تابستان ۱۹۳۵ پیکاسو در پاریس اقامت گرفت. در عوض ۳۰ سال گذشته نخستین بار بود که چنین می کرد. گرچه معمولاً نامه نگاری بدقلق بود، اکنون برای دوست دیرینه اش سابار تس در اسپانیا می نوشت: «من در خانه تنها هستم. می توانی فکرش را بکنی که چه بر من گذشته و چه انتظارم را می کشد.» از دواج او با اولگا در آستانهٔ فروپاشی بود. شاید در پس این فروپاشی دلایل پیش با افتاده نهفته بود \_ سردی احساس، دلبستگی های تازه ای که هریک یافته بودند و دیگری در آن شریک نبود و مانند این ها. پیکاسو هفده سال با اولگا زندگی کرد و از این رو بحث و جدل دربارهٔ جدایی دشوار نمی نمود. دادخواست طلاقی ارائه شد اما

حکم هیچگاه به طور قطعی ابرام نشد. پیکاسو در ۱۹۳۵ برای همیشه اولگا را ترک گرفت. اولگا هم پسرش پائولو را برداشت و رفت و او را در خانهٔ کوچهٔ یواسی تنها گذاشت. ماری ترز و دختر کوچکش در آپارتمانی در جایی دیگر از پاریس به سر می بردند و پیکاسو مرتباً به آنها سر می زد. مایا کوچولو از موهای طلایی، چشمهای آبی و تندرستی ماری ترز و خلق و خوی اسپانیایی پدرش برخوردار بود. این دختر همان قدر او را به شوق می آورد که پائولو. سابارتس این قصل تازه در پدرانگی پیکاسو را ثبت کرده است: «یک روز که قطعاً تصمیم گرفته بود کاری متفاوت انجام دهد دست به کار شد و کهنههای بچه را شست سکاری که به هر صورت هیچ ربطی به اشتفالات پیشین او نداشت!» پیکاسو با وکلاگفتگو کرد و از قرار معلوم اندیشید بهتر است به طور قطعی از اولگا جدا شود و با ماری ترز ازدواج کند. اما کلیسای کاتولیک طلاق را به رسمیت نمی شناخت و پیکاسو هم دلش نمی خواست تابمیت اسپانیاییاش را از دست بدهد، این شد که باز پی کار را رها کرد.

پیکاسو احساس بلاتکلیفی و بیهودگی می کرد و در پاییز به قلعهٔ بو آؤلو رفت. در تنهایی خو نگرفتهٔ خود دست به کار تازهای زد: نوشتن شعر. شاید هم به جستجوی شکل تازهای از بیان برآمده بود تا به تلاطمی که در زندگیش پیش آمده بود پاسخ دهد و از اینرو در دفتر کوچکی که در جیب خود داشت به یادداشت کردن شعرهای سوررثالیستی پرداخت. پیکاسو کوشید شعرسرایی خود را چون رازی پیش خود نگه دارد اما سرانجام موضوع به نحوی به بیرون درز کرد و خبر به گوش مادرش در اسپانیا رسید. مادر به او نوشت: «به من می گویند که تو داری می نویسی. من هرچیزی را از تو انتظار دارم. اگر یک روز بشنوم که می گویند تو در آیین عشای ربانی شرکت کرده ای بازهم باورم می شود.» هرچه را پیکاسو عشای ربانی شرکت کرده ای بازهم باورم می شود.» هرچه را پیکاسو تجربه می کرد و هر رنجی را که تاب می آورد — خشم او، شادی او، هیجان

و درد او ـ خاكى بارور براى كار او فراهم مى آورد.

پیکاسو به طور تحمل ناپذیری تنها بود؛ این شد که سرانجام به سابارتس نامه نوشت و از او خواست تا به پاریس بیاید و در آپارتمان او شریک شود, ساربارتس نه تنها آمد بلکه سالیان دراز در کنار پیکاسو زیست و با وفاداری تمام چون منشی، نگهبان، همراه و معتمد او خدمت کرد.

سابارتس آپارتمان وسیع و بزرگ کوچهٔ بواسی را تلنباری از تابلوها، نامههای پاسخ نیافته و انواع چیزهای دیگر یافت. پیکاسو هرگز چیزهایی راکه دور و برش جمع می شد دور نمی انداخت یا حتی به هم نمی زد. یک روز سابارتس به پیکاسو گفت: «راستش هیچ نمی توانم علتی برای جنون تو به نگهداشتن اشیا پیدا کنم، آن هم وقتی می بینم تو به طبع نوآوری.» پیکاسو به اعتراض گفت: «جرا می خواهی چیزهایی را دور بیندازم که لطف کرده اند و در دستهای من قرار گرفته اند؟»

پیکاسو شعرهایش را به سابارتس نشان داد و به تشویق او در محفلی
برای دیگران نیز خواند. شعرها به اسپانیایی نوشته شده بود اما پیکاسو با
صدای بلند آن را خواند و به فرانسه برگرداند. در میان شنوندگان
سوررثالیستها بیش از همه او را تأیید کردند. شعر پیکاسو خودانگیخته
و ناخودآگاهانه و از بند قواعد دستور زبان و شکل آزاد بود؛ با این حال
سرشار از خیال پردازیهای اصیل بود. یکی از شعرها چنین آغاز می شد:
زخمی بزن و بکش، من راهم را روشن هی گشایم، بوسهای
سوزان می زنم و سبکبال از آغوشت گذر هی کنم و بنگر که
زنگها را با چه طنین بلندی به صدا در می آورم.

چندتایی از شعرهای پیکاسو در زمستان ۱۹۳۶-۱۹۳۵ در مجله پُر نفوذ «دفترهای هنر» درآمد. پیکاسو با همهٔ فخر و غرور تازهای که در نویسندگی و همدمی با سابارتس و دیگر دوستان خود یافته بود نمی توانست از اندیشیدن دربارهٔ بن بستی که در زندگی خصوصی اش پیش آمده بود سر باز زند. در حالتی از نسومیدی فرو رفت. هوسهایش شکل صادت گرفته و طغیانهای خشمش انفجار آمیزتر شده بود. همیشه از حضور دیدارکنندگان در هنگام و به کار تا حد وسواس بیزار بود؛ اکنون شاید از دیدن هرکس در هر هنگام و به هر دلیل پرهیز داشت و سابارتس دم در می ایستاد و دیدارکنندگان را برمی گرداند. ولار برای کننده کاریهایی که سفارش داده بود اغلب برمی گرداند. ولار برای کننده کاریهایی که سفارش داده بود اغلب می بایست ماه ها منتظر بماند. حال خریداران تابلوهای نقاشی هم بهتر از این نبود. پیکاسو همیشه در مورد قول و قرارها بی دقت بود. اکنون قول و قرارها هیچ معنایی نداشتند. بسیاری از دوستان پیکاسو تغییری را در او تشخیص دادند؛ او که روزگاری در شور و سرزندگی کم مانند بود اکنون گریی در حالت اغما به سر می برد.

سابارتس بعدها به یاد آورد که در سراسر این دوره پیکاسو «از پاگذاشتن به کارگاه خود سر باز می زد. حتی دیدن تصویرها و طرحها اوقاتش را تلخ می کرد چرا که هریک از آنها چیزی از گذشتهٔ نزدیک را به یاد او می آورد و هر خاطره یادمانی تلخ و در دناک بود.» گر ترود استاین افزود که پیکاسو «در ۱۹۳۵ از نقاشی کردن دست کشید. در واقع دو سال دست به رنگ نزد، نه نقاشی کرد و نه طراحی... خیلی عجیب بود.» بقیه حرف گر ترود را گرفتند و چون آیهٔ منزل باز گفتند اما مطلب حقیقت نداشت. گرچه پیکاسو کژ تاب و عبوس شده بود هرگز از نقاشی کردن دست نکشید. میان ۱۹۳۵ و ۱۹۳۷ شمار فراوانی تک چهره از ماری ترز پرداخت اما هرگز آنها را برای فروش عرضه نکرد و حتی سالیان دراز به کسی نشان نداد.

با همهٔ انزوایی که پیکاسو پیش گرفته بود با یک دوست تازهٔ مهم آشنا

شد: پل الوار، شاعر سوررئالیست. این دو بهطور اتفاقی در پایان جنگ جهانی اول به هم برخوردند اما اکنون به دفعات بسیار یکدیگر را می دیدند. در سالهای بعد حتی هنگامی که پیکاسو در چنان افسردگی خاموشی فرو رفته بود که در خانهٔ خود را به روی جهان بسته بود همچنان باهم مراوده داشتند.

پیکاسو مثل هر وقت دیگری که باکسی دوستی صمیمانه به هم می زد به رسم ستایش تک چهرهای از الوار پرداخت؛ در این مورد با مداد خطوط باریکی رسم کرد که به شیوهٔ رئالیستی پیشانی بلند و نگاه فکورانهٔ شاعر را توصیف می کرد. چند ماه بعد برای کتاب شعری از الوار چند اچینگ طرح زد و در آن همسر شاعر، نوش، زنی که برآمدن ناگهانی آفتاب را تماشا می کند، و سر خواب رفتهٔ ماری ترز را تصویر کرد. این دو دوست بعدها بازهم در مورد کتابهای دیگر همکاری کردند، الوار شعر می نوشت و پیکاسو تصویرهای کتاب را می کشید.

الوار نیز به سهم خود یار و یاور پیکاسو بود و مانند آپولینر شاعر دامنه ستایش از هنر پیکاسو را به همه جاگسترد. در بهار ۱۹۳۶ گروهی از نقاشان و شاعران جوان اسپانیایی \_گروه موسوم به دوستداران هنرهای نوا \_ نمایشگاهی با عنوان مرور بر آثار پیکاسو برگذار کردند؛ پس از نخستین نمایشگاه کوچکی که از آثار او در ۱۹۰۱ در بارسلون برگذار گردید این دومین نمایشگاهی بود که در سرزمین مادریاش برپا می شد. گردید این دومین نمایشگاهی بود که در سرزمین مادریاش برپا می شد. پیکاسو برای سپاسگزاری از هم وطنانش چندتایی از نقاشی هایی را که هنوز در اختیار داشت به اسپانیا فرستاد تا به نقاشی هایی افزوده شود که از مجموعه داران به امانت گرفته شده بود. در مورد جزئیات پُست کردن و بیمهٔ تابلوها زحمت بسیار تحمل کرد با این همه در افتتاح نمایش شرکت نکرد و الوار به عنوان نماینده او در شب گشایش سخنرانی کرد.

<sup>1.</sup> Amigos delas Artes Nuevas

یک روز هنگامی که نزدیک من ترویه در جنوب با یکی از دوستان مشغول خوردن غذا بود به دختر سیاه مو و چشم سبزی برخورد که چندماه پیش الوار به او معرفی کرده بود. دختر دورا مار نام داشت و باهوش و پرنشاط و اشرافی منش بود. پدرش که آرشیتکتی اهل یموگسلاوی بود خانواده را به آرژانتین برده بود و در آنجا زندگی میکردند؛ از اینرو دختر می توانست به زبان خود پیکاسو با او گفتگو کند. پیکاسو پس از ناهار مساعتی در سن ترویه با او قدم زد، سپس از او خواست که همراه او به موژن برگردد و دختر هم پذیرفت.

نخستین حضور دورا در کار پیکاسو در طرحی لطیفه وار است و اشکارا یک جور بازی در مورد تفاوت سنی آندو است و دختر را در حالتی نشان می دهد که لباس پوشیده و می خواهد به گردش برود که در را باز می کند و با پیرمرد ریشویی رو در رو در می آید که سگی را در بغل گرفته است. دورا «سوگلی» تازهٔ زندگی پیکاسو شد. تا یک دههٔ بعد نقش دورا بر تصویرهای او مسلط شد، چنان که پیشینیان او چنین کرده بودند.

آشنایی با دورا پیکاسو را از حالت سستی و بی حالی درآورد. در ده سال دشواری که در بی آمد دورا زن خوش رفتاری بود. پس از آشنایی با دورا هنر پیکاسو شکفتگی و باروری تازهای یافت. البته اگر هم مسائل زندگی خصوصی او بهبود یافته بود، باری، حوادث خمانگیزی در بیرون از خانه روی می داد. اسپانیاگرفتار جنگ داخلی شده بود. پیکاسو که پس از ۲۰ سال دوری از اسپانیا هنوز سخت به آن دلبسته بود نمی توانست آرام بنشیند. اکنون نخستین سالهای پرآشوب مهمانی های کارگاه آزاد و فارغ، نوشخواری ها، تریاک کشی ها و عملیات شبانهٔ شلیک تپانچه به سر آمده بود. خشونت جوانی او دیرگاهی پیش از این فرو مرده بود. پیکاسو، این کارگر خستگی ناپذیر، هیچ فرصتی برای دل سپر دن به عجایب و غرایب نداشت. سابارئس براین نکته تأکید میگذارد که زندگی پیکاسو از غرایب نداشت. سابارئس براین نکته تأکید میگذارد که زندگی پیکاسو از

یک رشته عادت فراهم آمده بود؛ پیکاسو دلبستهٔ جربان آرام و ثابت زندگی روزمره بود، نظم و قاعده و محیط آرام را دوست می داشت و هرچیز را منظم و سر جای خود می خواست؛ در کارگاه او هرچیز دقیقاً می بایست سر جای خود قرار می گرفت. مادام که چیزها سر جای خود بودند به هیچ چیز دیگر اهمیت نمی داد.

### **گرنیکا**

دولت وقت اسپانیا، جسمهوری دوم، نسمایندهٔ مسرحلهٔ دوم نسهاد دمکراتیکی بود که سلطنت دیرینه را در ۱۹۳۱ برانداخته بود و اکنون برای بقای خود می جنگید. پایههای قدرت جمهوری سست بود و خود کشور آساساً فئودالی باقی مانده بود. از نظر اقتصادی اسپانیا بسیار عقبمانده بود و دور تر از بقیهٔ کشورهای اروپای غربی گام برمی داشت. بسیاری از دهقانان در نهایت سختی گذران می کر دند و قطعات کوچکی از زمین را در املاک بزرگ اربابی کشت می کر دند و به اختیار زمینداران و اربابان خود هردم در معرض اخراج و مصادره بودند. صنعت هنوز نخستین دورهٔ رشد خود را طی می کرد و هرجا صنعتی در کار بود کارگر حکم برده و رحیت را داشت. زمینداران اشرافزاده و کارخانه داران و سسرمایه داران نوکیسه دست حمایت کلیسا و ارتش را پشت سر خود داشتند؛ و این چهارگروه پر نفوذ حفظ و دوام منافع خود را نخستین هدف خویش قرار داده بودند.

جمهوری دوم به کمک پیشه وران و مردم طبقهٔ متوسطی چون والدین پیکاسو به وجود آمد. اما از اجرای تغییرات بنیادی درماند، حامیان جمهوری که سخت در انتظار اصلاحات ارضی و صنعتی بودند به بخشهای مختلف تقسیم شدند؛ در مورد مسألهٔ مهم شیوه حکومت

برخی غریو حاکمیتی متمرکز و نیرومند را سر می دادند و برخی دیگر خواهان خودگردانی محلی بودند. حکومت بیشتر از دست آنارشیستها به ستوه آمده بود؛ این آنارشیستها بیشتر شبیه کسانی بودند که پیکاسو در اواخر قرن در کافهٔ «چهار گربه» با آنان آشنا شده بود. اصلاحاتی بسیار سطحی و اندک انجام گرفته بود. دهقانان، کارگران و روشنفکران ناراضی مانده بودند و بدینسان جمهوری ضعیف می شد.

نارضایی پنج سالی اوج گرفت. انتخابات فوریهٔ ۱۹۳۶ سبب روی کار آمدن جبههٔ خلق شد که نه تنها مرکب از جمهوری خواهان که شامل کمونیستها، سوسیالیستها و حتی آنارشیستها بود. گرچه این حکومت تازه برخی اصلاحات انجام داد مردم خواهان اقدامات بنیادی تر بودند. یک رشته اعتصابات کارگری سراسر کارخانه های صنعتی مادربد را درنوردید؛ در ماه ژوئیه شهرهای عمدهٔ اسپانیا دستخوش ۱۳۰۰ اعتصاب بودند. در پی اعتصابات شورشهایی درمی گرفت. خانهها به غارت می رفتند و صومعهها و کلیساها به آتش کشیده می شدند؛ زندانیان از زندان مرخص می شدند و هنگامی که روزنامهای خصومتهای خاری را علنی می کرد شمارههای نشریات سخت کمیاب می شد.

در ۱۳ ژوئیه یکی از اعضای محافظه کار کورتس (پارلمان) به قتل رسید. دستهٔ کوچکی از افسران ارتش در مراکش اسپانیا این حادثه را بهانه کردند و بر حکومت جبههٔ خلق و اصلاحات پیشنهادی آن شوربدند. شورش به پادگانهای اسپانیا نیز گسترش یافت و نیروهای پلیس و فاشیستهای دست راستی به شورشیان یونیفورم پوش ارتش پیوستند. دولت، سربازان وفادار به جبههٔ خلق و اعضای اتحادیههای کارگری به مقابله با شورشیان برخاستند و سرانجام در عرض چند روز جنگ داخلی سراسر اسپانیا را فراگرفت.

در ماه اکتبر ارتش شورشی دستگاه حکومت را در مادرید در محاصره گرفت و تا آن هنگام تقریباً بر نیمی از کشور چیرگی یافته بود. رهبر طاغیان ژنرالیسیمو فرانسیسکو فرانکو از نظر اعتقادات سیاسی و اجتماعی بسیار کهنه پرست و مرتجع بود و از این رو برگی برنده در دست حکومت سلطنت طلب قدیم به شمار می رفت. فرانکو جوانترین سروان، جوانترین سرگرد، جوانترین سرهنگ و جوانترین سرتیبی بود که ارتش اسپائیا به خود دیده بود. فرانکو در اول اکتبر، در چهل و سه سالگی، خود را رئیس دولت اعلام کرد و در منطقهٔ زیر فرمان خود ـ همان به اصطلاح اسپانیای ناسیونالیست ـ اصلاحات ناچیزی را که جمهوری اسپانیا معمول داشته بود ستوقف کرد، اپوزیسیون روشنفکران و اعتراض دهقانان و کارگران را وحشیانه سرکوب کرد و دریکتاتوری نظامی برقرار ساخت.

کودتای فرانکو از آنرو ممکن شد که دولت جمهوری از اتکا به شوراهای کارگری و مردمی پرهیز داشت، مردم زحمتکش به ابزاری برای ستیزهٔ رهبران جاه طلب احزاب سیاسی و اتحادیههای کارگری بدل شده بودند و از اینرو ارتجاع فاشیستی بر زمینهٔ ضعف نیروهای برابری طلب، مترقی و جمهوری خواه به پیشروی ادامه داد. اما با همهٔ این چندپارگیها، نفرت از سرمایه داری و فاشیسم احساسات مقاومت را پر و بال داد و تقویت کرد و جنگ داخلی گسترش یافت. در حالی که دمکراسیهای غربی به بهانهٔ خطر «سرخ» از معرکهٔ نبرد کنار کشیدند آلمان نازی و ایتالیای فاشیست، بمب و هواپیمای جنگی و آدم در اختیار فرانکو گذاشتند؛ اتحاد شوروی اسلحهٔ جمهوری خواهان را تأمین می کرد و از کارگران خود می خواست نیمی از یک درصد دستمزد ماهانهٔ خود را به آرمان مردم اسپانیا اختصاص دهند.

پیکاسو از هنگام جوانی نظرهای هنری خود را دربارهٔ دردها و نابسامانیهای اجتماعی و انسانی ابراز کرده بود. در این زمینه برای نمونه می توان از کاریکا تورهایی برای «هنر جوان» در مادرید در ۱۹۰۱، مردم فقرز ده اش در نقاشی های دورهٔ آبی و تازه تر از همه از مجموعه مینو تور شوم یاد کرد. پیکاسو که همیشه خود را از سیاست دور نگه می داشت، اکنون به دلیل مهر پایدار به اسپانیا و همدردی نسبت به مردم عادی کوچه و بازار دیگر نمی توانست بی اعتنا بماند.

«انجمن دوستداران هنر نو» که از قدر و منزلت بینالمللی پیکاسو خبر داشت، دولت جمهوری را، که در مادرید به محاصره افتاده بود، ترغیب کرد تا پیکاسو را غیاباً به مدیریت موزهٔ بزرگ پرادو بگمارد. گرچه این کار حرکتی آشکارا تبلیغاتی بود پیکاسو برای تأکید بر حمایت خود از جمهوری آن را پذیرفت. اما جنگ و ستیز، بمباران و آتش سوزی شهر را به جهی بدل کرد و از اینرو ناچار شاهکارهای موزهٔ پرادو را به جای امنی منتقل کردند. پیکاسو به تلخی گفته بود: «به این ترتیب من مدیر یک موزهٔ خالی ام.»

پیکاسو علاقهای شخصی و نیز اید تولوژیک در این جنگ داشت. در شهر بارسلون خانقاهی به آتش کشیده شده بود که در جنب آپارتمانی قرار داشت که مادرش همراه با خواهرش لولا، که اکنون بیوه شده بود، در آن زندگی می کردند. البته سینیورا روئیز و دختر و پنج نبوهاش آسیبی ندیدند اما تا چند هفتهٔ بعد دود و بوی تند گوشت تنهای سوخته به آبارتمان آنها راه می یافت.

پیکاسو با شوری خستگی ناپذیر خود را وقف آرمان جمهوری کرده بود. چند تابلویی را که برای خود نگه داشته بود فروخت و پسول آن را صرف آزادی اسپانیا کرد. وانگهی از جیب خود نیز به آرمان جمهوری بسیار کمک کرد؛ یک مأمور جمع آوری اعانه برآورد کرده است که پیکاسو مبلغی برابر با ۴۰۰/۰۰۰ فرانک برای رفع نیاز گرسنگان، مبالغ دیگری برای کمک به قشرهای گوناگون روشنفکران اسپانیا برای ادامه کار

خود و بخششهای بی شمار و خصوصی و سخاوتمندانه به افراد کرده است. اما به یادماندنی ترین خدمت او به اسپانیای جمهوری خواه سال بعد انجام گرفت، هنگامی که شاهکارش گرنیکا را نقاشی کرد.

# نقاشی ابزار جنگ است

بسیاری از هنرمندان خلاق و نوآور دیگر نیز با آن که پیوستگی قومی با اسپانیا نداشتند در همدردی های پیکاسو یا جنگ داخلی اسپانیا و آرمان جمهوری با او شریک بودند. حتی بسیاری از هنرمندان غیرسیاسی خطر تهدید روح خلاقه را در زبان تحکم آمیز و تو تالیتر فاشیسم فرانکو تشخیص می دادند. به ندرت جنگی چنین حمایت پرجنب و جوش، نیرومند و گسترده ای از نویسندگان، روشنفکران و نقاشان سراسر جهان یافته است که جمهوری اسپانیا در مبارزه برای بقا به خود دید. بسیاری از نویسندگان و هنرمندان از جمله ارنست همینگوی، استیون اسپندر، دابلیو. اچ اودن، آرتور کستلر، آندره مالرو، جرج اورول و کریستوفر کادول چه در هیأت خبرنگار یا جنگجو یا رانندهٔ آمبولانس در این جنگ فعالانه شرکت جستند.

هنگامی که در ژانویه ۱۹۳۷ عملیات نظامی جمهوری خواهان رو به افول داشت پیکاسو احساسات خویش را در هنر خود جلوه گر ساخت. پیکاسو که فرانکو را آماج حملهٔ مستقیم خود قرار داده بود یک سلسله اچینگ پرداخت که دیکتاتور را به هیأت موجودی مضحک مانند یک شلغم خرچنگوار و پشمالو که تاجی بر سر دارد و از میان دهانی که در وسط آن واقع شده شریرانه می خندد به سخره گرفت. این هیولای متکبر حکه به هیچ یک از هیولاهایی که پیکاسو که تا آن زمان طرح ریخته بود شباهت نداشت و مسلماً نفرتانگیزترین آنها بود به سوی خورشید

نشانه رفته است، اسبی را سلاخی میکند و بر مجسمه ای تیشه میزند. در برخی از صحنه ها فقط قربانیان نمودار می شوند. این قربانیان عمدتأ زنها و بچه هایی هستند که یا مرده اند یا در حال نزعاند یا نومیدوار مأیوس اند.

پیکامواین وحشیگری را روی دو صفحهٔ مسی بزرگ کنده کاری کرد و هریک از آنها را به نه مستطیل به اندازهٔ کارت پستال تقسیم کرد. در آغاز كار مي خواست اين ١٨ قطعه را جداگانه بفروشد تا به اين ترتيب پول بیشتری برای آرمان جمهوری خواهان فواهم آورد. اما جلوه و تأثیر مرکب آنها چنان قوی بود که برآن شد تا آنها را به صورت مجموعهای از صحنه های پشت سر هم و منظم عرضه کند، درست مثل «اله لویا» که در ۱۹۰۴ درهنگام سفر بهپاریس و ماندگارشدن در این شهر طرح ریخته بود. از این گذشته تصمیم گرفت که شعری از ساخته های خود را نیز به کار بیفزاید. شعر به سبک شعرهای سوررثالیستی دورهٔ آغازین شاعری او بود. اگر تصویرهای کلامی او از تصویرهای کنده کاری شدهاش کمتر موفق بودند، باری نفرت اورا از یک خودکامهٔ بی نامو بی چهره خوب می رماندند. اچینگها و شعر به صورت آلبومی پدیدار شد که نام رؤیا و دروغ فرانکو را بر خود داشت. این مجموعه در حکم شلیک آغازین نبرد شخصی او بود. اینجا پیکاسو ناگهان به هیأت یک نوع خنیاگر دورهگرد پدیدار شد و در شمار نخستین گراورسازانی درآمد که جاپ جوبی هایی از هیولاها را در بازارها می فروختند. فرانکو هیولای او بود و پیکاسو رؤیاهای او را به تصویر میکشید و دروغهای او را آشکار سی کرد. نسخه های بی شماری از این تصویرهای چاپی در سراسر جنگ داخلی اسپانیا با هواپیما بر مناطق تحت اشغال فرانکو فرو ربخته شد. اما حتى پيش از اين مجموعهٔ ملعنت بار جمهوري اسپانيا از پيكاسو خواسته بود تا به کوششی دامنه دارتر دست بزند و از این رو دیوارنگارهای به

پیکامو سفارش داد که قرار بود زینت بخش غرفهٔ ویژهٔ اسپانیا در عرضه گاه جهانی پاریس در تابستان ۱۹۳۷ باشد.

پیکاسو بی درنگ مأموریت را پذیرفت. از آنجا که کارگاه او در کوچهٔ بو آسی چندان بزرگ نبود که گنجایش کار عظیم او را داشته باشد دو طبقه از خانهای قرن هفدهمی را در کوچهٔ گرانز اگوستن نزدیک سن اجاره کرد. مساهها این دست و آن دست کرد، طبیعت بیجانهای تزیینی و تک چهرههای ماری ترز و دلبند تازهاش دورامار را نقاشی کرد. این تصویرها هیچ نشانهای از کشاکش به دست نمی دهند؛ گویی عامدانه جنگ را از ذهن خود بیرون گذاشته بود.

پیکاسو با یک روبداد دهشتناک تکان خورد و به عرصه عمل کشیده شد. در ۲۶ آوریل ۱۹۳۷ لژیون کندور آلمان به حمایت از فرانکو به شهر کو چک گرنیکا از ایالت باسک حمله بُر د و آن را با خاک یکسان کر د. هواییماهای آلمانی در شلوغترین روز یکشنبه بازار در گرنیکا بر شهر هجوم آوردند؛ خیابانها و کوچهها پر از مردم شهرنشین و روستانشینانی بودکه حاصل یک هفته کار خود را برای عرضه و فروش به بازار آورده بودند. پیش از این هرگز در تاریخ جنگهای جدید مردم غیرنظامی چنین بیرحمانه، به این تعداد و با چنان ابزاری قتل عام نشده بودند. بدتر آن که گرنیکا برای سپاهیان فرانکو ارزشی سوقالجیشی نداشت اما برای ۰۰۰/۰۰۰ باسکی معنایی نهانی داشت: از آغاز قرون وسطی به این سو گرنیکا برای باسکی ها در حکم یک نوع پایتخت بود و نماد روح استقلال و آرمانهای دمکراتیک آنان به شمار می آمد. معروف بود که پادشاهان اسپانیا یا نمایندگان آنان زیر درخت بلوط پرآوازهٔ این شهر به پاس سنتی همیشگی سوگند یادمی کردند که حقوق ویژهٔ مردم باسک را محترم بشمارند. در عرض یک هفته پیکاسوی دور از خشم به کار با دیوارنگارهٔ خود پرداخت. درست در نخستین ده روز کار حدود ۲۵ پیش طرح ترتیب داد: از گاوها، اسبهای شکم دریده، از زنی که فانوس به دست از پنجرهای خم شده است، قربانیان در حال جان کندن، چهرههایی که از وحشت رنگ خاکستری گرفتهاند، جیغها و شیهههای انسانها و جانوران مرگزده، و نیز از دیگر چهرهها چه جدا جدا و چه به صورت گروه. در یازدهمین روز پرده نقاشی عظیمی بریا داشت که حدود ۲۵ فوت طول و ۱۱ فوت ارتفاع داشت. اتاقی که در آن کار می کرد چندان طول و عرض داشت که با پردهٔ نقاشی او سازگار درآید اما برخلاف سقفهای خانههای قدیمی کم ارتفاع بود. پیکاسو بی آن که پروایی داشته باشد تابلو را کج کرد و در شیب قرار داد. همچنان که نقاشی میکرد می توانست از نردبان بالا و پایین برود و آن را در طول اتاق اندکی به این سو یا آن سو بکشاند. برای جایی که پرده شیب برمی داشت و از دسترس او دور بود یک قلمموی بلند مخصوص درست کرده بود و از نشیمنگاه نردبان به طرزی مخاطره آميز و متزلزل خم مي شد تا آن را به نقطه مورد نظر برساند. از اين گذشته در دلبند جدید خود تماشاگری سرسپرده یافته بود. دورا نهتنها همگام و همراه او بمود بلکه همچنان که کنار پیش میرفت از آن عکسبرداری میکرد.

پیکاسو پس از یک ماه کار پیوسته گرنیکای بزرگ خود را تکمیل کرد.
این اثر شاید هولناک ترین سند از وحشتهای جنگ باشد که هنرمندی
تاکنون آفریده است. در این اثر پیکاسو بسیاری از تکنیکهایی را به کار
بست که در سالهای پیش به کار گرفته بود: فیگورهای تخت و پاره پارهٔ
کوبیسم؛ جا به جا شدگی چشمها، گوشها، نیمرخها، اندامها، فرمهای
قوی و انتزاعی هنر بدوی افریقایی؛ نمادهای مجموعهٔ مینوتور و مانند
آنها. اما اهمیت ابزارهایی که پیکاسو به کار گرفت در برابر هدفی که به
دست آورد رنگ میبازد؛ گرنیکا فریاد یادمانی اندوه انسان در
عذابآورترین نقطهٔ آن است. هیچ رویداد سیاسی دیگری چنین بازتابی

در هنر پیکاسو نیافت. بعدها جنگ کره او را برانگیخت تا پردهای همانند این تصویر بیافربند. اما شور و هیجان او چندان پر تلاطم و خشن نبود. گرنیکا چیزی بیش از گزارش یک حادثه است؛ الهام اصیلی که در پس این تصویر نهفته بود به یک بینش نمادین و بیش و کم شهودی تکوین یافت. در همان هنگام بی درنگ آشکار شد که این تصویر تا کجا با نقاشی تاریخی قراردادی بورژوایی فرق دارد. اکنون آشکار می شد که هیولاها و غولهایی که پیکاسو سالها پیش از آن می کشید پیشاهنگان این مکاشفهٔ ترسیمی بودند. فاجعه و شفقت، لعنت و زاری، نَفَس زندگی و خاموشی مرگ، آشوب اندیشهها و احساسها با چنان شدتی از این ترکیب بندی می جوشد و برمی آید که در گنجایش تاب و تحمل انسانی نیست.

پیکر مرکزی ا سبی مجروح است که سرش از حالت ترس ناگهانی به بالا کشیده شده است. بالای سر اسب خورشیدی است که به چشمی می ماند که چراغ برق در حکم مردمک آن باشد؛ زیر شم او جنگجویی کشته افتاده است که در دستی شمشیری شکسته را می فشارد، و دست دیگر شق و راست به جهت مخالفت افتاده است. در سمت چپ گاوی به دوردست خیره شده است. زیر او زنی که بچهای مرده را در بغل گرفته است رو به سوی آسمان فریاد می کشد. در سمت راست سه زن دیگر دیده می شوند. یکی از آنها فریادکنان از خانهای در حال سوختن فرو می افتد و لباسش از آتش شعله ور است. دیگری بی هدف می گریزد. سومی که تنها با یک سر و یک بازو نمودار می شود چراغی را راست به پیش برده است.

نقاشی نهایی نسبت به برداشتهای آغازین پیکاسو در باب موضوع برخی دگرگونیهای مهم در بر دارد. در پیش طرحهای مقدماتی گاو به سوی مرکز تصویر مینگرد؛ پیکاسو با برگرداندن سر او کاری کرده است که انگار گاو در افقی نادیدنی خیره شده است. جنگجوی فروافتاده در

اصل مثبت گره کردهٔ خود را به رسم سلام چپگرایانهٔ جبههٔ خلق اسپانیا بلند کرده بود. در آغاز پیکاسو صحنه ای بیرونی را طرح ریخته بود امیا سپس جلوه های ویژهٔ درونی مانند چراغ برق، کف آجبری، یک میز و نشانه هایی حاکی از اشکال هندسی یک اتاق را نیز به آن افزود.

اما شاید مهم ترین تغییر در این اثر تصمیم او به رنگ آمیزی گرنیکا تنها به سه رنگ سفید، خاکستری و سیاه بود. این ته رنگ های تیره، که به هرحال آرام بخش نیستند، بر تراژدی تأکید دارند. نه در رنگ ها، نه در پیکرها، نه در تمامی سمبولیسم پیچیدهٔ نقاشی، نشانی از امید نیست. حتی جراغ زن تنها به کار روشن کردن صحنهٔ فاجعه می آید.

پیکاسو همواره از تفسیر تصویرهای خود بیزار بود با این حال در ا۹۴۴ پس از آن که نیروهای متفقین به همراه مبارزان و پارتیزانهای فرانسوی پاربس را آزاد کردند دوتا از مهم ترین نمادهای گرنیکا را به یک سرباز امریکایی که در کارگاه او با او گفتگو می کرد توضیح داد. پیکاسو گفت: «گاو نشانهٔ فاشیسم نیست. بلکه نمودار سبعیت و تاریکی است... اسب نمایشگر مردم است.»

به استنادگفتهٔ خود پیکاسو به نظر می رسدگاو شخصیت شریر اثر باشد. با این حال برخی از منتقدان گفته اند که حتی در «سبعیت و تاریکی»ای که پیکاسو از آن سخن می گوید این موجود همان قدر بی تقصیر است که قربانیان؛ وانگهی با وارسی دقیق افق در می یابیم که گاو به اندازه اسب جنون زده و زنان جیغ کشنده گیج و پریشان است. اگر به راستی گاو پست و تبه کار نیست پس دشمن در هیچ جای پردهٔ نقاشی نیست و این حذفی است که پیامی تکان دهنده را القا می کند. برای قربانیان جنگهای جدید دشمن غیر شخصی و ناشناس برجا می ماند.

چند هفته ای پس از آن که پیکاسو دیوارنگارهٔ عظیم خود را تمام کرد تصویر به دیواری در درون غرفهٔ اسپانیا در عرضه گاه جهانی نصب شد و توفاني از بحث و جدل برانگيخت. پيكاسو هم از نظر سياسي و هم از جنبهٔ هنری سرزنش شد. حامیان فرانکو با سر و صدا و جنجال بسیار به آن حمله بر دند، خاصه پس از آن پیکاسو بیانیهای منتشر کرد و در آن گفت که گرنیکا برای آن کشیده شده است تا «نفرت او را از آن دارو دستهٔ نظامی بیان کند که اسیانیا را در اقیانوسی از درد و مرگ فرو برده است.» شگفت آن که برخلاف انتظار گرنیکا سبب رنجش بسیاری از هواخواهان آرمان جمهوری و آزادی اسپانیا نیز شد؛ اینان گمان می بر دند که پیکاسو به نحوی مؤثرتر و بهتر همهٔ نیروی خود را به کار خواهد گرفت و از راه ديوار نگارهٔ خود فراخواني مستقيم به پيكار با فاشيسم فرانكو خواهد داد. منتقدان هنری نیز به اندازهٔ گروهها و دستههای سیاسی به جبهههای مخالف تقسیم شده بودند. یکی از معترضان بر «چهرههای مترسکگونهٔ» دیوارنگاره عیب می گرفت و دیگری از «پیشها افتادگی مبالغه ها». یکی از هواخواهان برجسته گرنیکا هربرت ربد منتقد انگلیسی بود که به پاسخگویی به این اتهام برخاست. رید نوشت: «نمادهای پیکاسو پیشها افتاده است مانند نمادهای هُمر، دانته و سروانتس. زیرا تنها هنگامی که بیشترین پیش پا افتادگی با شدیدترین شور و عاطفه سرشار شود اثر هنری بزرگ، که از همهٔ مکتبها و طبقه بندی ها برمی گذرد، زاده می شود؛ و همین که زاده شد جاودانه می زید.» یادداشتی حاکی از پیشگویی زودتر از بقیه نوشته ها در مقاله ای در مجلهٔ «دفترهای هنر» به چاپ رسید؛ این شمارهٔ مجلهٔ «دفترهای هنر» پس از نمایش همگانی گرنیکا تقریباً تماماً به آن اختصاص یافته بود. نویسندهٔ مقاله میشل لریس بود که همسرش بعدها، هنگامی که جنگ جهانی دیگری کان وایلر را برای دومینبار ناچار به فرار از فرانسه کرد، عهده دار ادارهٔ گالری دانیل هانری کان وایلر شد. لريس نوشت: «بيكاسو خبر از ماتم خود ما ميدهد: همه آنچه دوست داریم در حال مردن است.»

## جنگ جهانی دوم

در عرض دو سال جنگی جدید وحشتهای گرنیکا را به پایهای تخمین ناپذیر افزایش داد و نخست اروپا و سپس سراسر جهان را در نوردید. برخی از سیاستمداران کوشیدند گاه با تملق و گاه با فشار دیکتاتور آلمان را بر سر عقل آورند؛ با هر کوششی که به موفقیت می رسید، یا اغلب به شکست می کشید، نگرانی اروپاییان که هنوز از دسترس هیتلر دور بودند افزایش یا کاهش سی یافت. هنر پیکاسو نیز جریان متناوب ترس و امید را بازتاب می کند. برخی از شادترین و برخی از غمانگیزترین آثار او محصول همین سالهاست.

اعتبار پیکاسو هردم اوج میگرفت. پس از برچیدن عرضه گاه جهانی پاریس گرنیکا راهی سفری دراز به نروژ، لندن و لیورپول شد و از راه اقیانوس اطلس به نیویورک رفت. نام پیکاسو حتی برای دیدارکنندگان اتفاقی موزه ها نیز رفته رفته طنینی آشنا مییافت. درآمدهای حاصل از نمایشهای متعدد گرنیکا صرف آرمان جمهوری اسپانیا می شد اما آثار دیگر او مبالغ هنگفت تری برای او فراهم آورد.

گفتیم که در این سالها پیکاسو نیز دستخوش بیم و امید بود. از این دوره دو کار بیش از همه یادکردنی است: یکی از اینها زن گریان است که در پاییز ۱۹۳۷ در پاربس کشید و از نمونههای نخستین خود یعنی گرنیکا و طرحهایی که در پی آن آمد بسیار فراتر می رود. اندوه انسانی هرگز پیش یا پس از آن در چهرهای چنین سخت و گرفته ننشسته است: این اندوه در دهان کژ تافته، دندانهای به هم فشرده و چشمان وق زده جوهری کلی و همه گیر به خود گرفته است. دستمالی همزمان هم چهره را می بوشاند و هم آشکار می کند؛ اشکها بیضی هایی کوچکاند که به جای ناخنهای چنگ شده نیز به کار می آیند. رنگهای پیکاسو در حکم ضربهٔ نهایی و

وبرانگرند: این رنگها دیگر نه سپاهها و سفیدها و خاکستریهای تیره و دلگیر گرنیکا که رنگهایی تند و نامطبوع و عصبیانند که درد و جنون برمیانگیزند.

درم پردهٔ ماهیگیری شبانه در آنتیب است که در تابستان ۱۹۳۹ کشید و اثری شاد و بی معناست و همان اندازه شوخ و شنگ است که زن گریان دلتنگ کننده. حال و هوای سرخوشانه و شادی که ماهیگیری شبانه را پدید آورد حتی تا خشک شدن رنگ پردهٔ نقاشی نپایید. در اول سپتامبر درست پس از آن که پیکاسو پرده را به پایان بُرد، سپاهیان هیتلر به لهستان حمله کردند. دو روز بعد فرانسه و انگلستان که متعهد به پیمان دفاع از لهستان بودند به آلمان اعلان جنگ دادند. پیکاسو و دورا خود را با قطار به پاریس رساندند. ماهیگیری شبانه در آنتیب نیز همراه آنان بود.

۱۹۳۹، سال آغاز جنگ، سال بدی بود. مادر پیکاسو که اعتمادش به پسرش هرگز سستی نگرفته بود و از همان آغاز کودکی پابلو به رسالت او باور داشت در بارسلون درگذشت.

هنگامی که پیکاسو از آنتیب به پایتخت بازگشت تنها سه روز در پاریس ماند. شایعاتی بر سر زبانها بود مبنی بر این که قرار است شهر بمباران شود. پیکاسو همراه دورا و سگ تازیاش کازبک و سارباتس و همسرش به رویان، بندر کوچکی در کنارهٔ اقیانوس اطلس حدود ۲۵ میلی شمال بوردو، رفت. دو اتاق اجاره کردند و ماندگار شدند.

با همهٔ تغییراتی که پیش آمده بود و خبرهایی حاکی از این که الوار و دوستان دیگرش به خدمت نظام فراخوانده شدهاند پیکاسو همچنان و تقریباً با خشم چنان که گویی میخواهد افکار خود را منحرف کند به نقاشی و طراحی ادامه داد. مواد و مصالح کار سخت به دست سی آمد؛ کاغذ و دفترچهٔ طراحی کمیاب بود، پرده نقاشی نیز وضع بهتری نداشت. حتی وقتی پرده نقاشی به دست می آورد سه پایه نداشت؛ این بود که

ناجار پرده را روی صندلی میگذاشت، صندلی دیگری را برای گذاشتن تخته رنگ به کار میگرفت و قلمموها را هم خودش میساخت. اما دشواری ها تنها او را به کار بیشتر برمی انگیخت. شمار بسیاری کار پدید آورد که از آن میان می توان به تک چهرهای از مابارتس، با یقهٔ چین دار و کلاه پر دار قرن شانزدهمی، چشمها و گوشهای تابه تا و بی قرینه، و تک چهرهٔ دیگری به نام زن در حال شانه کردن گیسوان خود اشاره کرد که ویژگی ها و خطوط چهره و اندام دوراو کازبک را در هم آمیخته است.

پیکاسو جز دو سه سفر کوتاه به پاریس برای خریدن بوم یا سپردن یردههای نقاشی خود به بانک برای دور ماندن از خطر، تا اوت ۱۹۴۰، تا هنگام اشغال شهر به دست نیروهای آلمانی، در رویان ماندگار شد. هنگامی که در ۲۵ اوت ۱۹۴۰ اعلام شد که اوضاع در پایتخت آرام است يكاسو همراه راننده، سگش كازبك و همهٔ بار و بنديلش به باريس برگشت. زندگی در پاریس ناگهان دشوار شده بود. هیچ خدمتکاری پیدا نمی شد. دیگر نمی توانست به سادگی به بیستروی نزدیک خانهٔ خود برود و سفارش نان قندی و قهوه بدهد. حالاً دیگر نه از قهوه خبری بود و نه از نان صبحانهٔ همیشگی و کلوچه. اما سرانجام مغازهای را پیداکرد که هنوز انجیر وارداتی از افریقای شمالی می فروخت؛ هر روز سر صبحانه آن قدر انجیر خورد که سرانجام بیمار شد. بنزین اضافی هم طبعاً در دسترس نبود. این بود که پیکاسو از کوچهٔ بوآسی تا کارگاهش در کوچهٔ گرانزاگوستن را با اتوبوس رفت و آمد می کرد. یک روز از اتوبوس هم دیگر خبری نشد و سر ظهر ـ چون پیکاسو معمولاً تا ساعت یازده صبح می خوابید ـ مترو چندان پُر و شلوغ بود که از آن پس بیشتر وقتها سفر تقریباً دراز خود را پای پیاده طی می کرد. شب مدتی در کافه فلور در سن ژرمن دو پره می نشست، ته یک بطری آب معدنی را بالا می آورد و پس از آن که با زدن عینک دسته شاخی قیافهٔ مبدل به خود می گرفت پشت یک

روزنامه پنهان می شد؛ سپس برمی خاست و قدمزنان از خیابانهای نیمه تاریک پاریس به کوچهٔ بوآسی برمی گشت. سرانجام در ۱۹۴۲ هنگامی که اینگونه زندگی تحمل ناپذیر شد به کلی به کارگاه کوچهٔ گرانز اًگوستن نقل مکان کرد. ماههای زمستان زندگی در این اتاقهای بزرگ و درندشت تقريباً تحمل نايذير بود. پيكاسو تا مغز استخوان سرما را حس می کرد. ناچار یک بخاری برقی خرید اما از آنجا که جریان برق با سختگیری و صرفه جوبی جیره بندی شده بود از خیر گرم کردن خانه با برق گذشت و به گرمایش گاز روآورد. چیزی نگذشت که مصرف گاز نیز تابع مقررات شد و کاهش یافت و پیکاسو ناچار در قلعهٔ قرن هفدهمی خود باز به لرز افتاد. کنسولگری امریکا و دولت مکزیک به او پیشنهاد یناهندگی دادند. روزنامهها خبر دادند که گشتایو پیکاسو را بازداشت کرده است. اما پیکاسو در پاریس ماند. روزی هنرمندی از او پرسید: «چه باید كرد وقتى كه آلماني ها پشت سر ما هستند؟» پيكاسو جواب داد: «هيچي، نمایشگاه بگذاریم!» اما نازیها او را از این کار باز داشتند. هیتلر کار پیکاسو را با برچسب «هنر بلشویکی» منحط خوار می شمرد. حضور پیوستهٔ پیکاسو در پاریس اشغال شده آن هم پس از آن که دیکتاتورهای هنری نازی داغ «منحط» به او زده بودند جلوهٔ یک حرکت اعتراضی داشت.

در این زمان رشته کارهای زنان نشسته را نقاشی کرد و همانها را بعدها نیز به عنوان مضمونهایی برای لیتوگرافی به کار گرفت. پیکاسو با دشواریها همانگونه که بودند رو به رو می شد. هیچ عادت نداشت که بیهوده وقت بگذراند بلکه مثل همیشه کار می کرد. هیچ چیز دیگری جز کار پیش او اهمیت نداشت. حتی آن دسته از سربازان آلمانی که پیشه شان نقاشی بود خوب می دانستند که با همهٔ انزوایی که پیکاسو داشت چگونه به حریم خلوتش راه پیدا کنند. پیکاسو آنان را با روی خوش می پذیرفت،

کتابهایی راکه با خود می آوردند امضا می کرد و کارت پستالهایی از تصویر گرنیکای خود را به آنها می داد. گفتهاند که هنگامی که اتو آبتس، سفیر آلمان در باریس، پیشنهاد تأمین زغال مصرفی او را کرد پیکاسو با سردی درآمد و گفت «اسپانیایی ها هیچوقت سردشان نمی شودا» باز گفته اند که وقتی آبتس کارگاه پیکاسو را ترک می گفت چشمش به عکسی از گرنیکا افتاد عمداً به آن خیره شد و به نشانهٔ شناسایی کار فریاد زد: «آه، مُسيو بيكامبو بس اين كار شمامت؟» بيكاسو جواب داد: «نه، كار شماست.» هنگامی که پس از جنگ از چند و چون این ماجرا از پیکاسو پرسیدند بیکاسو خندید و گفت، «خُب، کم و بیش حقیقت دارد. سربازها معمولاً به بهانه تحسين تابلوهاي من مي آمدند اين جا. من كارت بستالهایی از گرنیکایم را به آنها می دادم و می گفتم «بگیرید! یادگاری است! یادگاری است!» پیکاسو این رفتار را در زمانی در پیش گرفته بود که حتى عرضهٔ تصويرهايش در نمايشگاه و آمدن نامش در روزنامهها قدغن شده بود. پیکاسو که در گذشته به شهرتخواهی و احساساتانگیزی متهم شده بود به آسانی پشت دری ها را کشید، کنج خلوت گزید و نشان داد که چگونه به توجه عمومی، که گمان میرفت بسیار به آن نیاز دارد، بی اعتناست. مقامات فرهنگی نازی که به دقت مراقب همهچیز بودند آشکارا از رفتار او به خشم آمدند. طرحهای بی آزار او می بایست از تالار تئاترها و تصویرهایش از نگارخانههای عمومی و خصوصی برداشته می شد. پیکاسو برای آن که زمستان سرد وحشتناک تحمل بذیر شود و پکسره از کار کردن باز نماند اکنرن حمام خود را به صورت کارگاه مجسمهسازی درآورده بود و در آنجاکار میکرد. حالا دیگر از همهٔ جیرهٔ برق خود بهره می گرفت تا این تک اتاق کوچک را گرم نگه دارد. سرانجام گرم و راحت شده بود. در این حمام بود که سرگاو مشهور را سناخت. پیکاسو از سادهترین چیزهایی که به دستش می افتاد هنر می آفرید. در ۱۹۴۳

هنگامی که قدم می زد دو چرخه ای قراضه و رها شده یافت. زین و دستهٔ دو چرخه را برداشت و این دو تکه را به صورت سر یک گاو به هم وصل کرد و این یکی از هوشمندانه ترین و مشهور ترین کارهای دگردیسه وار پیکاسوست. خود پیکاسو به این کار سخت می بالید و پس از آن که پاریس در ۱۹۴۴ آزاد شد هنگام بازدید روزنامه نگاران از کارگاه او توجه خاص آنان را به این کار جلب کرد و چندی بعد آن را در نخستین نمایشگاه پس از اشغال خود به نمایش گذاشت. اثر نیم شوخی و نیم جدی دیگر سال ۱۹۴۳ نخستین گامها بود که ارادهٔ سرسختانه کودکی نوپا را به راه رفتن و نگاه نگران مادر را نشان می داد. شاید منظور از این تابلو آن بود که ثابت کند انسان حتی در میانهٔ مرگ و زندگی پایداری می ورزد. زن با یک کند انسان حتی در میانهٔ مرگ و زندگی پایداری می ورزد. زن با یک پرتقال و نیز پیکر بزرگ زن ایستاده، که پیکاسو برای مدل آن از آدمک مانکن یک حیاط خانه بهره گرفت در همین ایام کشیده شد.

در ۲۴ اوت ۱۹۴۲ نبرد خیابانی تمام عیاری در سراسر کوی و برزن پاریس درگرفت و سراسر روز کارگاه پیکاسو نیز تقریباً مانند هر ساختمان دیگری در پاریس با صدای تانک و آتشباری سنگین به لرزه درآمد. در حالی که دیگران پناه میگرفتند پیکاسو به کار ادامه میداد. برای آن که پیروزی قریبالوقوع مردم فرانسه را جشن گیرد نسخهای از پیروزی فان با اثری شادخوارانه از نقاش سبک کلاسیک قرن هفدهم فرانسه، نیکلا پوسن، را در برابر خود نهاد و بی آن که خود را مقید به پیروی دقیق از فرمهای آن کند نسخهای آزاد از آن پرداخت.

روز بعد در ۲۵ ارت نیروهای متفقین وارد شهر شدند و پاریس غرق شور و هیجان شد. دوستان قدیم، خبرنگاران و سربازان کنجکاو بی درنگ کارگاه پیکاسو را در میان گرفتند؛ صف دراز مردم به سوی خانهٔ پیکاسو

۱ Faun ، در اسطوره های یونانی رب النوع کشتزاران، جنگل ها، جانوران وحشی و گوسفندان که با پاها، و گاه شاخ ها و گوشهای یک بز نموده می شود.

روزها ادامه یافت. پیکاسو بی درنگ به یک نوع قهرمان جدید بدل شد ـ
البته نه فقط همچون هنرمندی رهایی یافته بلکه چون نماد پایداری در سراسر روزها و سالهای سرد و غمبار اشغال. پیکاسو بعدها یادآوری کرد که: «آن زمان جای آن نبود که هنرمند خلاق سپر بیندازد، شکست را پذیرد و دست از کار بکشد. هیچ کاری نمی شد کرد جز این که با جدیت به کار ادامه بدهی و همه شور خود را به کار بگیری تا لقمهٔ نانی پیدا کنی، بی سر و صدا همچنان دوستانت را ببینی و چشمانتظار آزادی بمانی.» اکنون سرانجام آزادی به دست آمده ببود. پیکاسو شهر را باز یافت. چشمش به شهری که دوست می داشت گشوده شد و رشته کارهای چشماندازهای پاریس را، که چون دمیدن هوای تازهٔ پس از سکون زمستان است، آغاز کرد.

## هنرمند قرن

در پاییز ۱۹۴۴ به نظر می رسید پیکاسو همه را دوست دارد و همه او را دوست دارند. همین که پاریس پس از هنزیمت آلمانی ها به زندگی بازگشت شهروندان و سربازان می توانستند پیکاسو را در حالی که روی صندلی این یا آن کافه نشسته بود یا در خیابان پر مه می زد ببینند. بسیاری از پاریسی ها همداستان بودند که او محبوب ترین چهرهٔ فرانسهٔ آزاد شده است. از نظر یکی از روزنامه نگاران تنها کسی که به عنوان موضوع گپها و گفتگوهای روزمره با او قابل مقایسه می نمود قهرمان جنگ، ژنرال شارل دوگل بود.

بیکاسو به شهرت دم افزون خودهم باگفتار و هم باکردار پاسخ داد. به هرکس که به آپارتمانش در کوچهٔ گرانز اگوستن می آمد دوستان قدیم، روزنامهنگاران و غریبه ها دخوشامد می گفت. برخی از دیدارکنندگان

سربازانی بودند که همین که به کارگاه او می رسیدند از زور خستگی بی درنگ خوابشان می برد؛ یکی از دیدارکنندگان تنها در یک روز بیست خفته در کارگاه او شمارش کرده بود. پیکاسو براثر فوران نیروی وجدان به کارهای عام المنفعه روی آورده بود؛ هنگامی که ژنرال دوگل، که پس از جنگ رئیس جمهوری دولت موقت فرانسه شده بود، کمیته ای تشکیل داد تا هنرمندانی را برای تصویر کردن جنگ برگزینند پیکاسو به دعوت کمیته باسخ مثبت داد. سپس با روحیه ای بسیار فعال تر هنوز یک ماه از آزادی فرانسه نگذشته به حزب کمونیست فرانسه پیوست. روزنامهٔ اومانیته ارگان حزب کمونیست عکسی تقریباً یک صفحه ای از او چاپ کرد. کلید درک این حرکت او را باید در گرنیکا جست: مهر و شفقت، عشقی که به همنوعان خود داشت، نفرت از جنگ، برابری خواهی، انسانیت و کمونیسم در معنای آرمانی آن این بود آنچه پیکاسو بدان باور داشت نه جزمها و خط مشی های خشک و بی جان حزبی. در آن هنگام بسیاری از جوستانش از این حرکت گیج شدند.

پیکاسو کوشید تعهد سیاسی خود را به سیمون بری توضیح دهد. «به نظر شما هنرمند چیست؟ احمقی است که اگر نقاش باشد هیچ نیست جز یک جفت گوش، یک جفت چشم، اگر موسیقی دان باشد هیچ نیست جز یک جفت گوش، اگر شاعر باشد هیچ نیست مگر ابزار صرف ثبت عواطف انسانی؟ حاشا که چنین باشد: هنرمند ضرورتاً یک موجود سیاسی نیز هست، پیوسته و به تنِ خود همهٔ رویدادهای دیگرگونکننده، تهدیدگر و شادمانه را در این جهان تجربه میکند و همه چیز را بنابر صورت ذهنی خود می آفریند. برای او مُحال است که نسبت به همنو عان خود بی اعتنا بماند و خود را از زندگی ای ببرد که چندسویگی آن خود آفریدهٔ همنوعان اوست... نه، نقاشی برای این کشیده نمی شود که زینت بخش آبار تمانها باشد. نقاشی ابزار جنگ برای حمله و دفاع در برابر دشمن است.»

شایعات ناگواری سر زبانها افتاد که پس از پیوستن پیکاسو به حزب كمونيست در امريكا به او روترش خواهند كرد و بهاى تابلوهايش أفت خواهد كرد. البته هيچيك از اين دو شايعه درست در نيامد. تصويرها، طرحها و مجسمههای بیکاسو گران تر شدند و هرگز حتی یک دم سیل نسخه های چایی کارهای پیکاسو که نام او را به سراسر جهان می بر دند از حرکت بازنایستاد. هزاران تن از مردم مانند همیشه به نمایشگاههای او هجوم می بردند. آیا علت آن بودکه مردم عضویت حزبی پیکاسو را جدی نمی گرفتند یا آن که دریافته بودند که در این غول دیگر هیچ تهدید و اهانتی کارگر نمی افتد؟ پیکاسو بی گمان در کمونیسم خود جدی و استوار بود. اما یس از آن که آشوب تبلیغاتی آغاز ماجرا فنرونشست عضویت حزبی او دیگر کمتر مایه بر آشفتگی مینمود: آن آزادی هنری که پیکاسو همواره برآن یای می فشرد درست در قطب مخالف انضباط سیاسی حزبی بود که در شوروی از هنرمندان طلب می کردند. بسیاری از مردم فرانسه با جهتگیری میاسی پیکاسو با متانت رفتار کردند. در آن هنگام حزب کمونیست در سراسر اروپا بسیار محترم شمرده می شد چرا که کمونیستها سازمان یافتهترین گروه در برابر وحشیگری نازیها بودند. وانگهی بسیاری از روشنفکران در نظریهٔ کمونیستی اعتقادی انسان دوستانه و سرسپردگی به آرمان عدالت اجتماعی می دیدند. برخی از نزدیک ترین دوستان پیکاسو، از جمله بل الوارکه به احتمال بسیار او را تشویق به پیوستن به حزب کرد و لویی آراگون، شاعری چشم آبی که موهایش زودتر از موقع سفید شده بود، کمونیست بودند.

شش هفته پس از رهایی، سالن پاییزه نخستینبار از زمان اشغال پاریس به دست آلمانی ها در چهار سال پیش، درهای خود را به روی مردم باز کرد. سال ها بود که سالن پاییزه مهم ترین نمایشگاه ها را در جریان یک فصل برگذار می کرد. بازگشایی این سالن در ۱۹۴۴ معنای خاصی داشت

چرا که نمودار پیروزی بقا بود؛ این بود که شادمانه آن را «سالن رهایی» نام گذاشتند. هیأت داوران سالن بسرای بیزرگداشت قهرمانِ روز سالنی به کارهای او اختصاص داد. سالن پیش از این چنین افتخاری را فقط به نقاشان برجستهٔ فرانسوی اعطا می کرد اما هرگز هیچ بیگانه ای مشمول این افتخار نشده بود. پذیرش بیکاسو به اندازهٔ خود دعوت بی همتا بود. پیکاسو برخلاف بسیاری از نقاشان از جمله ماتیس از این فرصت بهره نگرفت تا کارهای خودش را همراه با نقاشی های هنرمندان دیگر به نمایش بگذارد بلکه به این حرکت سالن مانند همهٔ درخواستهایی که این روزها از او می شد چون چهره ای عمومی پاسخ گفت و پنج مجسمه و بیش از هفتاد نقاشی به این نمایشگاه فرستاد. بسیاری از کارها از ۱۹۴۰ به این سو ا جرا شده بود و همه برای مردم تازگی داشت.

پس از چهار سال اشخال فرانسه به دست نازیها عواطف و احساسات میهن پرستانهٔ افراطی بالاگرفته بود و بسیاری کسان از این که در این لحظه مهم تاریخی چنین افتخاری نصیب یک بیگانه می شود رنجیده بودند. دو روز پس از گشایش نمایشگاه گروهی از غوفاییان به گالری مخصوص پیکاسو وارد شدند و فریاد زدند: «پایین شان بیارید! پولمان را پس بدهید! توضیح بدهید!» سپس تصویرهای پیکاسو را پایین کشیدند و سرانجام مأموران شورش را فرو نشاندند؛ آنگاه گروهی از دانشجویان هواخواه پیکاسو به سالن آمدند تا از گالری پیکاسو نگاهبانی کنند. بسیاری از شورشیان جوان بودند و به احتمال بسیار از سوی منز از موی سیاستمداران دست راستی که می خواستند ضدیت خود را با کمونیسم پیکاسو ابراز کنند تحریک شده بودند.

همین که نخستین تب و تاب رهایی رفته رفته فرو نشست واقعیتهای زشت و تلخ جنگ بازگشت. متفقین به آلمان هجوم بردند و در بهار ۱۹۴۵

پرده از بیرحمی ها و جنایات اردوگاه های مرگ نازی ها در بوخن والد، بلزن و داخائو برداشتند؛ تبه کاری نازی ها چنان هولناک بود که به دشواری در گمان مردم جهان متمدن می گنجید. پیکاسو خشم خود را از این جنایات با پردهٔ مرده خانه، یکی از بزرگترین تابلوهایی که از هفت سال پیش، از زمان گونیکا نقاشی کرده بود، نشان داد. مانند گرنیکا در این کار نیز سیاه، سفید و خاکستری محض بیانگر تراژدی است با این حال پیکاسو سمبولیسم گرنیکا را رها کرد و تلی از اجساد هول انگیز را نقاشی کرد که به رساترین شیوه ای سبعیت و دیوانگی فاشیسم را آشکار می کند.

پیکاسو با مرده خانه خشم خود را فرو نشاند. اما جنگ جهانی دوم به پایان رسیده بود و نگرش پیکاسو از تیرگی به روشنی گراییده و از کابوس به بینشی شادتر و تازه تر و نیز به رسانه ای نو روی آورده بود. این رسانه لیتوگرافی بود و لیتوگرافی شیوه ای در چاپ است که به هنرمند این امکان را می دهد تا چیزی را که عملاً جز یک پیش طرح مداد رنگی نیست تکثیر کند. در ۱۹۴۵ پیکاسو به کار با فرنان مورلو پرداخت؛ مورلو چیره دست ترین متخصص چاپ لیتوگرافی در فرانسه بود. مغازهٔ او تا آن هنگام برای هر نمایشگاه هنر معتبر پوستر تهیه کرده بود. حدود صد سال پیش یکی از اسلاف مورلو کاریکاتورهای مشهور اونوره دومیه را چاپ کرده بود؛ یکی دیگر از اجداد او پوسترهای تولوز لوترک را در واپسین سالهای قرن نوزدهم به چاپ رسانده بود.

دوم نوامبر ۱۹۴۵ بود. پیکاسو یک مواد رنگی لیتوگرافی برداشت و چیزی روی یک سنگ کشید. نخستین نمونهٔ آزمایشی گرفته شد و پیکاسو آن را تصحیح کرد. چیزی نگذشت که قطعهٔ تمام شده را در دست داشت. از آن پس به مطالعهای همه جانبه و پر حرارت در فن لیتوگرافی پرداخت. هر روز به کارگاه مورلو می رفت و حتی پس از آن که کارگران به خانه می رفتند او همچنان تا دیرگاه به طراحی ادامه می داد. در مدت سه سال و

نیم تقریباً ۲۰۰ لیتوگرافی، و عمدتاً صفحات چاپی بزرگ، در آنجا پدید آورد.

در همین زمان با دختر جوان نقاشی به نام فرانسواز ژیلو آئنا شد که
زیبایی و استعدادش سخت او را افسون کرد. چهرهٔ این زن در نسخههای
گوناگون بسیاری در لیتوگرافیها و تصویرهای این دوره پدیدار شد. در
واقع هرچه پیکاسو می کرد از روی احترام به فرانسواز بود. پیکاسو همراه
با او به کوت دازور (ساحل لاژوردی) رفت و تقریباً سراسر سال را در
آنجا گذراند. این مدت یکی از شادترین دورههای زندگی او بود.

در پاییز مدیر موزهٔ آنتیب، ام. دولا سوشر، که می دانست پیکاسو از نظر جا در تنگناست اتاق های سفیدکاری شدهٔ قصر گریمالدی را به جای کارگاه به پیکاسو پیشنهاد کرد. پیکاسو چهارماهی در این کارگاه شاهانه کار کرد. این روزها یکی از بربارترین دورههای کاری خود را می گذراند. تنش فرو نشسته بود و مهرش به فرانسواز عواطف او را برانگیخته بود. به نظر می رسید که نقاشی او بیان شادی و امید شخصی اوست. پیکاسو فانها را نقاشی کرد که نبی می نواختند و دست در دست ساتیر اهای افسانهای حلقهوار می رقصیدند و شادی زندگی را جشن می گرفتند. این شد که در واقع مهمترین این ترکیببندی ها شادی زندگی نام گرفت. مالیخولیایی که بر تصویرهای دیگرش سایه انداخته بود، عنصر تراژیکی که هرگز حتی از درخشان ترین کمپوزیسیون های رنگی او نابدید نشده بود یکسره ناپدید شد. جادوی عهد کهن سراپای او را فراگرفته بود. تصويرهايي كه حالت تغزلي افسونكنندة لطيف داشتند باساتيرهايي جان مه گرفتند که شادمانه میان نغمه شرایی حوریان جست و خیز می کردند، حوریانی که ساختهٔ همان دستهایی بودند که درست تا همین چندی

۱. Satyrs ، از همراهان و ملتزمان دیونیزوس که به صورتهای گوناگون نموده می شوند:
 گاهی نیمه پایین تن به بدن اسب و قسمت بالا شبیه به بدن انسان و گاه نیمهٔ پایین بدن به پاهای بز شبیه است؛ دیو مرده شهوی مرد.

پیش اجتماع ستمگر غولها و هیولاها را آفریده بود. پیکاسو دیگر پیرامونش را به چشم یک بازرس کنجکاو نمینگریست بلکه آفریدههای شاد و سبکبار تخیل خود را به منظرهٔ آرکادی مدیترانهای انتقال داد.

پیکاسو به جنبههای متعدد کار خلاقهٔ خود که تا آن هنگام شناخته شده بود جنبهٔ دیگری افزود که همه افسون و لطف و زیبایی ببود. سابارتس که به دیدار او در آنتیب رفته بود خاطرات خود را چنین بازگو میکند: «تعدادی از آن ورقهای تخته چندلایی بزرگ معروف و رنگ سیمان به چشم می خورد و همین به این شایعهٔ بی اساس دامن می زد که پیکاسو دارد فرسک کار می کند: فانها و سنتوری مسلح به یک نیزهٔ سه شاخ، یک ماهی در کنار یک کوزه و چند شاخه گل که سرهاشان بر لبهٔ یک گلدان خمیده بود. در پس پشت اینها در نیمهٔ تاریکی که فاصلهٔ تیرگی آن را غلیظتر می کرد، روی دیواری در دورترین نقطه از یک پنجره و رو به روی مدخلی که از نیمرخ یک نردبان و یک بوم نقاشی روی سه پایه را تشکیل می داد شکل ارخوانی رنگ یک بادنجان نگاه خیره مرا به خود می کشید و شکوه خشن رنگ آن چون صدایی که سکوت را بشکند می کشید و شکوه خشن رنگ آن چون صدایی که سکوت را بشکند

هنگامی که پیکاسو کار خود را در آنتیب به انجام رساند همهٔ چیزهایی راکه در سراسر این دورهٔ خاص پُربار آفریده بود به موزه پیشکش کود و از این رو نه تنها این موزه را به ثروتمند ترین موزهٔ شهرستانی در فرانسه بدل کرد که آن را به صورت زیار تگاهی در آورد که از سراسر جهان برای دیدن آن به آنجا می آمدند.

پیکاسو به پاریس می رفت و در کارگاه مورلو لیتوگرافی کار می کرد اما همیشه با شتاب به جنوب بازمی گشت. پیکاسو به سفر علاقه ای نداشت؛ سفر تنها او را از هدف اصلی اش دور می کرد. در کانون خانوادهٔ خود بسیار تجربه کرد. قدرت تخیل او از اشیا و امور آشنا مایهٔ کار می گرفت. ساده ترین تأثرهای بصری می توانست تخیل او را چنان برانگیزد که تا دورترین افقها پرواز کند. هیچ شکی نبود که پیکاسو نمی توانست در کارگاهی کار کند که بنابر نظم و ترتیبهای نوآمد ترتیب یافته بود. آت و آشغالهایی که او در اطراف خود جمع کرده بود برای هنرمندی که آن چنان مجذوب تنوع و گوناگونی فرمها شده بود ضرورتی بصری در بر داشت. آشفتگی آشکاری که برکارگاه او فرمان میراند برای او در حکم ذخیرهای گرانبها از شکلها و فرمها بود؛ این آشفتگی البته شگفتیهای بصری اعجابانگیز را نهان می کرد، شگفتی هایی که از چئے ناظران پنهان میماند. این اشیا در عین آشفتگی و در هم برهمی شلختهوار خود ناگهان روابطی می یافتند، می توانستند به تصویرها ترجمه شوند، و به طرزی نامنتظر عناصری از یک کمپوزیسیون برای او تدارک می دیدند. ارزش یا بی ارزشی آن ها ربطی به این آشفتگی نداشت. برای نمونه صندلی راحتی کهنه و از مُد افتادهای ناگهان می توانست افسونی خارق العاده از خود بنماید؛ چنین بود حال یک اجاق فلزی، نخلی در یک گلدان یا سه پایهای قدیمی. کوکتو بیکاسو را «سلطان خرده ربزها» خوانده

پیکاسو انگیزهای نیرومند برای دستیابی به آن جامعیت هنری داشت که بسیار کسم در هنرمندان مدرن دیده می شود. پیکاسو با همهٔ تجربه گری هایی که در زمینهٔ نقاشی ناب داشت و با آن که بر شیوه های بیانی شخصی و روشهای متنوع و پیچیدهٔ فنی دست یافته بود به نقاشی تنها دلخوش نبود. در همان نخستین مرحلهٔ کار حس کرد که سه بمعل نمایی نقاشی روی یک سطح تخت نومیدکننده است و دریغ خورد براین که نقاشی هنری صرفاً تقلیدی است که تنها می تواند توهمی از آدمها و اشیا به صورت گرد و حجم دار به دست دهد حال آن که مجسمه به تنهایی دارای حجم واقعی است.

به دلیل همین اعتقاد در همان آغاز ۱۹۱۰ نقش برجستهٔ گچی پیانویی را در یک تصویر جای داد و سر یک ویلون نقاشی شده را حجمپردازی کرد. کارهای تجسمی فراوان پیکاسو را باید ناشی از کوشش او برای دستیابی به یک تأثیر جامع، برای رسیدن به رنگ درجههای ملموس، به ویژه تجربهگریهای او در زمینهٔ مجسمهٔ نقاشی شده، به عبارت دیگر کوشش برای درآمیختن نقاشی و مجسمه برای ساختن مجسمه رنگین شمرد. پیکاسو در گفتارهای گوناگون اغلب علاقهٔ خود را به مجسمههای رنگینی از این گونه بیان کرده است. تا آن هنگام مواد و مصالح مناسب در دسترس نبود. اما اکنون در مسیر تکنیکی افتاده بود که ناخودآگاهانه به جستجوی آن برخاسته بود. سفالگری نشان می داد که او می تواند همزمان مجسمه و نقاشم را به كارگيرد. از نظر سفالسازي يك آجر تزييني همان اندازه اعتبار دارد که یک پیکر پخته شده. مسلماً نقاشان بیش از او، که عمدتاً ازكار مىفالگر نام آور آندره مِتّه برانگيخته شده بودند، روى قطعات سرامیکی نقاشی کرده بودند اما حاصل تنها رونگاشتی ا تزیینی ـ آذینی در مقابل میرامیک تجسمی اصیل بود که برای نمونه فرنان لژه به پیاری رولان پریس انجام داده بود. امّا اکنون پیکاسو در واقع رنسانسی در زمینهٔ سفالگرى بديد مى آورد.

انگیزهٔ هنری جدید پیکاسو در حکم ابزاری نجات بخش برای منطقهٔ وال لوری بود. گلف ژوآن، همان جایی که پیکاسو در ۱۹۴۶ اتاقی در خانهٔ فور کنده کار اجاره کرده بود تا برای تصحیح کلیشه های چاپی به کارگاه نزدیک باشد، چندان از وال لوری دور نبود.

یک روز نقاشی که در وال لوری زندگی میکرد پاپی پیکاسو شد تا دست کم یکبار مسری به سفالگری «مادورا» بزند. پیکاسو پذیرفت و همراه او رفت. آنجا با دو سفالگر به نامهای سوزان و ژرژ رامی یه آشنا

شد. پیکاسو که از تشویق این زن و شوهر به هیجان آمده بود کلوخهای از گل را، که به یک چرخ چسبیده بود، برداشت و بیشتر محض شوخی و تفریح تر و فرزگاو کوچکی از آن درآورد. چندی بعد خانوادهٔ رامی یه به او خبر دادند که گاو کوچک را پختهاند و پرسیدند آیا می خواهد آن را ببیند. پیکاسو به وال لوری برگشت و از کار خود چنان به شور و شوق آمد که از دیدن آن یکه خورد. این همان لحظهای بود که پیکاسوی سفالگر متولد شد. وال لوری آوازهٔ جهانی گرفت. مردی با یک بره، یکی از مهمترین مجسمه هایی که او به فرمانداری منطقه بخشید، در بازار شهر کار گذاشته شد. در ۱۹۵۰ پیکاسو آزاد مرد اهل وال لوری را ساخت. چشمهٔ آفرینش او چون فوران آتشفشان سر ریز کرد. چندی نگذشت که سراسر جهان خواستار سفالینه های او شد. پیکاسو با همان حرارت و شیفتگی کار می کرد که در کارگاه مورلو. کارگاه های سفالگری که به سبب کسادی بازار سفالینه مدت زمانی بسته بودند از نو باز شدند. کارگاههای تازهای از گوشه و کنار سر درآوردند. هنگامی که پیکاسو جاکم آورد انبارهای یک کارخانهٔ متروکهٔ عطر را برای کارگاه و انبارک خود به کار گرفت. تنها در یک سال ۴۰۰ فیگور و ظروف گوناگون ساخت و تزیین کرد. امضای او به اندازهٔ شمشیرهای متقاطع چینی های مایسن ۱ آوازه گرفت.

پیکاسو که یکسره در جنگ طلسم رسانهٔ جدید بود به وال لوری سفر کرد. حالا دیگر تنها برای خواب کارگاهش را تبرک می کرد. بشقابها، کوزهها، سینی ها و پیکرهای تازه و هریک شگفت انگیزتر از قطعهٔ قبلی دهمچنان از کوره بیرون می آمدند. هیچ کس هرگز قبلاً چنین سفالینه هایی ندیده بود. زیبایی تابناک رنگ پخته روی یک زمینهٔ سفید، ظرافت عربی خط، شکلهای والا و ابداعی همه در این آفریده ها یگانه می شدند. تنها با نگاه کردن به سفالینه های پیکاسو می توان حدس زد که تا

۱. Meissen ، شهری در شرق آلمان با ۵۰/۰۰۰ نفر جمعیت که چینی آلات آن مشهور است.

چه مایه از ساختن آنها لذت می برده است. این سفالینه ها به روشنی جنبهٔ طنزآمیز و رگه های شیطنت آمیز و «فان» گونه را در منش او نشان می دهد. بیشتر وقت ها همهٔ آنچه باید می کرد این بود که دهان کوزه ای را اندکی بگرداند و گل نرم را از سمت دیگر بورزد تا از یک کوزهٔ صاف و راست پیکر افسون کنندهٔ زنی را در آورد. سپس با افزودن چند باره رنگ این شیء هم زنی می شد با همه ویژگی های زنانه و هم کوزه ای قابل استفاده: یک کوزه زن.

چیزی نگذشت که سیل اتومبیلها به سوی واللوری سرازیر شد. پیکاسو به جاذبهای توریستی بدل شده بود. در ساحل روی تابلوهای علائم راهنمایی نوشته شده بود: «پیکاسو و سفالگران \_ از وال لوری دیدن کنید». از این گذشته همه گونه کارت پستال وجود داشت: از دستهای پیکاسو، قلمموهایش، اندورنی کارگاه و... هنوز هم «نان شیرینی میکاسو» در وال لوری به فروش میرسد. این نان شیرینی ها شبیه به دستهایی هستند که پیکاسو در دههٔ سی میکشید. پیکاسو که همواره آماده شوخی بود و از ریشخند کردن خود هیچ پروایی نداشت روزی پشت میز صبحانه نشست، نان پختهای به شکل دست را جلو خود پشت میز صبحانه نشست، نان پختهای به شکل دست را جلو خود

با همهٔ کار بی وقفه و شدیدی که در وال لوری می کرد، زمستان به پاریس باز می گشت تا به کار لیتوگرافی در کارگاه مورلو ادامه دهد. با همهٔ شور و اشتیاق فراوانی که به کار سرامیک خود داشت سرامیک به خودی خود چندان ظرفیت نداشت که بتواند مفاهیم فشار آور فرم را که بر ذهن او سنگینی می کرد به تمامی مجسم کند.

پیکاسو یک بار دربارهٔ خودگفته بود: «من نمی جویم، می یابم.» این بود که هیچ جستجوی جنون آمیز با باریک بینی خاصی در کارش

۱. Croissant ، «کرواسان» نوعی نان شیرینی که به شکل هلال است.

نبود؛ به خود مجال می داد که از یک درخت، از خاکریز راه آهن، از یک اسکلت، از منظرهٔ پل سن و از زیر پل به شگفت آید. متنوع ترین انواع مواد و مصالح او را به آفرینش هنری برمی انگیخت. به نظر می آمد که کل جهان شگفت انگیز بصری تنها چشم به راه آن است که پیکاسو آن را به اثر هنری بدل کند. پیکاسو پیکرها، طبیعت بی جانها، جانوران، تک چهره ها و آفرینه های افسانه ای زادهٔ تخیل خود را با سرعت و به طور پیاپی و گاه تقریباً همزمان نقاشی و قالب بندی می کرد.

و نیز ناگفته نگذاریم که فرمهای او حاصل تأمل و مراقبه نبودند. پیکاسو هنرمندی بودکه چیزها را به طور خودانگیخته می دید. او چشم به راه نمی ماند تا طعمه خود در دام بیفتد بلکه پیوسته گوش به زنگ بود، همواره هشیار بود تا تأثیر بصری آنی را در چنگ بگیرد، آن را جذب کند و روایت خود را از آن بازآفرینی کند. او «آتشفشانی است که همواره در حال فوران دائم است؛ فعالیت او نوعی دیوانگی است.» (سابارتس)

پیکاسو با همهٔ دل مشغولی که با سرامیککاری و نقاشی داشت فرصتی به دست آورد تا خود را وقف کمونیسم کند. هنگامی که نخسین کنگرهٔ جهانی صلح در ۱۹۴۸ در لهستان برگذار شد اعضای کنگره از پیکاسو خواستند تا در کنگره شرکت و سخنرانی کند. پیکاسو در میانهٔ اوت همراه یل الوار به ورتسلاف (فت.

از زمانی که تب و تاب رهایی فرانسه فرو نشسته بود و موج سربازان از کارگاه او بیرون رفته بود پیکاسو با چنین جمعیتی درنیامیخته بود؛ آمیزش با مردم به آسانی برای او دست نداد. این سفر نخستین سفر او با هواپیما بود و پیکاسو از سفر با هواپیما وحشت داشت؛ از این گذشته نخستین سخنرانی عمومی او نیز بود. سخنرانی چند دقیقه ای بیشتر طول نکشید

۱. Wroclaw ، شهری در سایلی می در جنوب غربی لهستان بر کنارهٔ رود اودر با ۴۷۱/۰۰۰ نفر حمعیت.

اما نقطهٔ عطفی در کوششهای انسان دوستانه پیکاسو شمرده میشود.

دومین کنگره بهار بعد در پاریس برگزار شد. هنگامی که مقدمات کار تدارک دیده می شد، لویی آراگون روشنفکر برجسته حزب کمونیست فرانسه از پیکاسو خواست تا طرح پوستری را برای تبلیغ این رویداد بریزد. پیکاسو موافقت کرد اما آنقدر امروز و فردا کرد که یک روز آراگون به کارگاه او آمد تا قول او را به یادش آورد. پیکاسو چیزی آماده نکرده بود اما از بخت خوش آراگون صفحاتی از لیتوگرافیهای اخیر خود را در دست داشت؛ یکی از آنها کبوتری را تصویر می کرد؛ کبوتر هدیهای از سوی هانری ماتیس از روزگاری نه چندان دور بود. تصویر دقیقاً طرح یک کبوتر نبود با این حال طرحی عالی و از جمله لیتوگرافیهای کامل بود (مورلو تأکید کرده است که این کار زیباترین لیتوگرافیهای است که تاکنون ساخته شده است). آراگون همین که کار را دید گفت که این همان چیزی است که می خواسته است و بعد سر ظهر آن را برداشت و بُرد و ساعت بنج بعدازظهر ساختمانهای پاریس پوشیده از نسخههای چاپی کبوتر پیکاسو شد که آغاز کار کنگرهٔ صلح را اعلام می داشت.

از همه شواهد پیداست که این سالها یکی از دورانهای آرامش در زندگی پیکاسو است. در مورد روابط خانوادگی البته رفته رفته وضع تغییر می کرد. فرانسواز و پیکاسو در بسیاری از لحظات دیگر با هم خوش نبودند. از همان آغاز آشنایی و زندگی با یکدیگر فرانسواز به جنبههای تازه و عجیبی از شخصیت پیچیدهٔ پیکاسو پی برده بود؛ چیزی نگذشت که متوجه شد پیکاسو روزهای یکشنبه و سهشنبه مرتب به دیدار مایا و ماری ترز می رود. پیکاسو دائماً از آنها تمجید می کرد، جنان که از تحسین دورامار نیز دریغ نداشت. گاه اولگا فرانسواز و پیکاسو را در خیابان یا ساحل تعقیب می کرد و در مواقعی که در همسایگی آنها منزل خیابان یا ساحل تعقیب می کرد و در مواقعی که در همسایگی آنها منزل نداشت اغلب نامه می نوشت و پیکاسو نامهها را بلند بلند برای فرانسواز

میخواند یا آن را در جایی میگذاشت که فرانسواز بتواند به دقت آن را بخواند. فرانسواز در خاطرات خود مینویسد که رفته رفته احساس کرد که «پیکاسو یک نوع عقدهٔ ربش آبی» دارد؛ در واقع نیز پیکاسو روزها از خانه غیبت میکرد و سرش جای دیگری گرم می شد. از این رو سرانجام در پایان تاباتان ۱۹۵۳ فرانسواز او را در وال لوری تنها گذاشت و با بچه به پاریس رفت.

اما پیکاسو هرگز برای مدت درازی تنها نماند. چیزی نگذشت که با زن جوان سیاه چشمی دیده شد که تا پایان عمر در کنار او ماند. این زن ژاکلین روک نام داشت و یکی از دختر عموهای خانم رامی یهی سفالگر بود. ژاکلین که برای دیداری در پاییز ۱۹۵۲ به وال لوری آمده بود همان جا مانده بود و به عنوان فروشنده در سفالگری مشغول کار شده بود.

در وال لوری یک میدانگاو بازی هست. پیکاسو اکنون باز می توانست به تماشای گاوبازی برود چنان که یک بار با پدرش رفته بود. پیرهن رنگ روشن می پوشید و سمت رئیس را در گاوبازی ها به عهده می گرفت. ژاکلین هم معمولاً کنار او می نشست. بچه هایش کلود، پالوما و مایا که اکنون بزرگ شده بودند او را همراهی می کردند. همچنان که پدرش او را در جوانی با رمز و رازهای گاوبازی آشنا کرده بود او نیز جهان گاوبازی را به بچه هایش شناساند.

گاوبازی همواره در زندگی پیکاسو سهم مهمی داشت. بارها و بارها گاوبازی را تصویر کرد. سر مینوتور، که سر گاوی بود که یکراست از ذخیرهٔ اساطیر مخصوص خود پیکاسو بیرون می آمد، در گراورها و تصویرهای او با دگرسانی های گوناگونِ بسیار پدیدار شد. یک سبد ترکه باف به شکل سر مینوتور بر بالای یک رخت آویز در راهرو کارگاه او در گرانز آگوستن به یادگار گاوبازی هایی آویخته بود که پیکاسو در سراسر عمر خود دیده بود.

در بهار ۱۹۵۴ پیکاسو در خیابان به دختر جوانی برخورد. پیکاسو که افسون شده بود سر صحبت را با او باز کرد و از او خواست که به عنوان مدل در برابر بوم نقاشی او بنشیند. در نتیجه اکنون ما تصویرهایی از سیلوت دا در دست داریم؛ تکچهرههای این دختر که موهای دم اسبی دارد ناتورالیستی است اما در تجربه گریهای پیکاسو هرچه بیشتر تحریف شده است.

پیکاسو برای مدت یک سال از وبلای «لاگاللوآز» که دیگر بسیار تنگ و کرچک می نمود نقل مکان کرد و به کن رفت و در آنجا وبلای بزرگ و در ندشت و غریب «کالیفرنی» را خرید. این کابوس معماری به طرز استثنایی و بد ذوقانه ای زشت است. هیچکس نمی داند چه چیزی پیکاسو را برانگیخته بود تا به طرزی نامنتظر به این مقبرهٔ باشکوه که به سبک و سلیقهٔ دلخواه صاحبان صنایع بزرگ امریکا ساخته شده بود نقل مکان کند.

جندین ماه پس از تغییر محل هنوز همه چیز درهم برهم بود. صندوقهای گشودهٔ پر از تصویر در اتاقها روی هم تلنبار شده بود. تشکی در یکی از این اتاقها روی زمین پهن شده بود: این رختخواب پیکاسو بود.

پیکاسو این ویلای پهناور را به یک کارگاه وسیع بدل کرد. اکنون بار دیگر در چنگ گونهٔ دیگری از جنون کار کردن افتاده بود. همین که دست به کار شده بود سلسلهٔ دراز آهنگی از تصاویر گوناگون پدیدار شد که همهٔ مهر و نشان استقلال مطلق و استادی کمال یافته و پختهٔ او را بر خود داشتند. پیکاسو گاه برای لحظه ای استراحت به تراس مرمری عظیم می رفت. این تراس مجموعه ای از برنزهای غریب او را در خود جای داده بوده چندتای دیگر هم در باغ پراکنده بودند چنان که گویی مانند قارچ یک شبه از زمین بیرون زده اند.

پسرش کلود و دخترش پالوما میان سرهای بزرگ تر از اندازهٔ طبیعی که یاد آور مجسمه های اتروسکی یا مایایی بودند بازی سی کردند. گیاهان پرپشت و انبوه مدیترانه ای که چون آفریده های خیال پیکاسو می نمودند در باغ می شکفتند.

در برخی از اتاقهای «کالیفرنی» تودههای پردهٔ نقاشی رو به دیوار تقریباً تا میانهٔ اتاق امتداد داشتند و تا مدتها همان جا می ماندند. از این گذشته پیکاسو وقت نداشت مجسمه ها را از سبدهای ترکه باف و چیزهای گوناگونی را که با خود آورده بود از چمدانها و بار و بندیل ها بیرون بیاورد.

اکنون باید به تک چهرهٔ ژاکلین روک می پرداخت. پیکاسو از او نیز با همان تمرکز فکری نقاشی می کرد که پیش از این از فرانسواز ژیلو و پیش تر از آن از دورامار، اولگا، «اوا» و فرناند. پیکاسو او را به این صورت تصویر کرد: زن روی صندلی راحتی جلو طرح شیشه های پنجره ای نشسته بود که به طرزی غریب تحریف و کژدیسه شده بود. به طورکلی می توان گفت که در این تصویر ژاکلین نیمرخ کلاسیک زیبای خود را به نمایش می گذاشت. پیکاسو به فضای دوستی و عشق به اندازهٔ فرم های انگیزندهٔ طبیعت نیاز داشت. کسانی که به او نزدیک بودند در می یافتند که او بارها و بارها تصویر آنان را خواه به صورت طبیعتگرایانه و یا به شیوه ای بسیار دیگرگونه و کژدیسه نقاشی می کند. زنانی که در تصویرها و طرح های او دیگرگونه و کژدیسه نقاشی می کند. زنانی که شریک زندگی پیکاسو می بینیم روی هم رفته همه زنهایی هستند که شریک زندگی پیکاسو می بوده اند. بچه های که نقاشی می کرد معمولاً بچه های خود او بودند.

برخلاف برخی نقاشان که همواره در کار وارسی چهرهٔ خود در آینهاند تنها چند تک چهرهٔ انگشت شمار از پیکاسو در دست است. هرگز اعتنایی به این نداشت که از او عکس بگیرند و در برابر دوربین فیلمبرداری به طرزی خستگیناپذیر بردبار بود. تک چهرههای بسیاری ازاو به قلم نقاشان دیگر در دست است اما تک چهرههایی که از خود کشیده همه به دورهٔ نخستین کار او برمی گردد. در آن هنگام خود را به صورت یک کافه رو، یک عیاش یا قرتی با شکل و شمایل گوناگون تصویر می کرد و همه نیز درخور زمینهٔ این دورهٔ تولوزلوترکی زندگی او بود.

ژاکلین روک همه تأثیرها و فشارهای ناهنجار و آشوبنده را از پیکاسو دور کرد و کوشید شرایط کار شدید و متراکم را که برای او بسیار لازم و حیاتی می نمود آسان کند. ژاکلین کمر به قلع و قمع مجموعه بازهایی بست که برای غارت می آمدند؛ و شر شکارچیان دستخط و سوداگران آثار هنریای را کم کرد که گرچه براین واقعیت آگاهی داشتند که هر یک از تصاویر بنابر یک قرارداد دقیق باید از زیر دست دانیل هانری کان وایلر بگذرد، با این همه پاپی می شدند که با شخص پیکاسو تماس بگیرند. پیکاسو با آن که ویلای مجللی داشت به هیچروی شیوه زندگی خود را بخیر نداده بود. انگار پیکاسو با جسبیدن به آزادی در لباس پوشیدن تغییر نداده بود. انگار پیکاسو با جسبیدن به آزادی در لباس پوشیدن قلندروار سالهای نخستین می خواهد پیوند خود را باآن زمانی استوار نگه دارد که شرایط کنونی گذران زندگی، به ویژه اتاقها و تالارهای پر تجملش، او را از آن بریده بود، گویی برای او بسیار اهمیت داشت که خاصیت سیال آن روزهایی را حفظ کند که به کلی آزاد و سبکبال بود.

هنگامی که به پاریس رفت تا در کارگاه لاکوری یر برای کتاب بیست شعر گنگورا چاپ تیزابی سایه دار تهیه کند ناگهان دریافت که شلوار کیسه ای گشادش دیگر درخور پوشش شهری نیست. چنان که مادام لاکوری یر به ما می گرید پیکاسو دست از کار کشید و همراه پسرش پل که حالا بزرگ شده بود بیرون رفت تا شلواری بخرد. پیکاسوی میلیونر در عرض یک ربع ساعت برگشت. مادام لاکوری یر به چشمهای خود اعتماد عرض یک ربع ساعت برگشت. مادام لاکوری یر به چشمهای خود اعتماد نداشت: پیکاسو برای هردو نفرشان شلوار جین خریده بود. تقریباً یقین است که پل پول لباسها را پرداخته بود چرا که پیکاسو با همهٔ درآمد

كلاني كه داشت همچنان هيچوقت پولي با خود همراه نداشت. وقتي به آرل یا آنتیب می رفت معمولاً دخترش مایا صورت حساب کسانی را که پدرش به نوشیدن مشروب دعوتاشان می کرد می پرداخت. نیازی به گفتن ندارد که او همه جا در «ساحل بیکاسو» شهرت داشت.

درست هنگامی که به نظر می رسید پیکاسو سرانجام باید دست از کار بكشد، موقعیتش را تحكیم كند، در كشفیات خود كار كند و از آنها به سود خود بهره برگیرد، درست هنگامی به نظر می آمد باید در یک مسیر مشخص پیش برود، چرخشی ناگهانی میکرد، جنبهای تازه از هستی خود را می نمود، با بی پروایی نامنتظر خود بار دیگر ما را به شگفت می آورد و با یافته های باورنکردنی تازه ای که تنها او می توانست با آن همه اطمینان بیافریند افسونمان میکرد. با هر پیشرفت مرزهای قلمرو خود را باز هم بیشتر گسترش می داد. «پیکاسو در واقع واپسین نمایندهٔ بسیار پرشور و بسیار هولناک سنت یونانی در می است. او فرزند مسرف گویا، ولاسکز، میکل آنژ و اوچهلو است. گسترهٔ کار او بی کران است. باید پذیرفت که این هم مایهٔ نقص و هم مایهٔ شکوه ارست. می توان بسیاری از راه حلها و تجربه گری های ناقص در کارش یافت اما از سوی دیگر سرشاری فراوان فکرهای درخشان و کامیابیهای بیچون و چرا از پس این نقصها برمی آید.» پیکاسو در ۱۹۴۶ هنگام بازدید از نمایشگاهی از هنر کودکان انگلیسی و فرانسوی گفت که در سن و سال این بچه من مثل رافائل نقاشی مى كردم. و «سال ها كار كردم تا آموختم مثل اين بچه چيز بكشم». با آن كه پیکاسو احساسی از آزادی به هنر آورد که موجب انقلاب در عالم هنر شد خود دوره کارآموزی سنتی را به دقیق ترین شیوهای پشت سر گذاشته بود. هرگز در عین نو آوری یکسره از سنت نبرید. سنت را پایگاه استوار جهش به مدرنیسم ناب می شمرد.

با آن که بسیار کار می کردگویی آن همه تلاش بس نبود که در تابستان

۱۹۵۵ در فیلم مستندی نیز شرکت کرد. فیلم «راز پیکاسو» در استودیوی «لاویکتورین» در نیس به کارگردانی هانری ژرژ کلوزو ساخته شد. این تصویرپرازی از پیکاسو آن هم در هنگام کار شاید بسیاری از مردم را که ترجیح میدهند هنرمند را چون موجودی غریب و تنها در پستویی تنگ و ترش ببینند دستخوش شگفتی کند. این تجربه با دوربین فیلمبرداری برای پیکاسوکه درست نقطهٔ مقابل انسانی گوشهنشین و درون تاب بود به اندازهٔ تجربه گری با قلممو یا قلم اهمیت داشت؛ تجربه گنری همواره برای او بار جذابیت داشت. پیکاسو برای این فیلم از لحاظ جسمی سختی های بسیار بر خود هموار کرد. گذشته از گرمای کشندهٔ ماه اوت می بایست گرمای سوزندهٔ پروژکتورهای استودیو را نیز تاب آورد. تاکمر برهنه، تنها با یک شورت و یک جفت سرپایی، با تنی قهوهای چون مجسمهای برنزی آزمایشهای دشوار را به آسانی تاب آورد. هرکس پیکاسو را در این زمان می دید سن واقعی او را باور نمی کرد. کلماتی چون «پیرمرد» هنگامی که در مورد چنین کارگر خستگی ناپذیر و پرجنب و جوش و هیجانزدهای به کار میرفت که همیشه پیش میرفت و هرگز حتی یک دم از پا نمی نشست بسیار مسخره می نمود. سابارتس می گوید: «تنها چیزی که پیکاسو میخواهد این است که کار کند، هیچ مگر کار. او وقتی برای بیکارگی ندارد. اگر وقتی پیش بیاید که هیچ کاری انجام ندهد تنها دلیلش این است که الهام موقتاً خاموشی گرفته است. اما در این حال هم بیرون از کار هیچ چيز به او لذت نمي بخشد. خوشبختانه اين پيشامد به ندرت دسب میدهد. گاه گاه که مواد و مصالح مناسب به دست نمی آورد، خودش آن را میسازد. هرچیز در دستهای او بدل به مادهٔ خام برای خلق یک اثر هنری می شود.»

از ویژگی های پیکاسو یکی این است که گرچه بر بیاری از بحث و جدلهایی که در دورهٔ جوانی اش در کافه درمی گرفت تسلط دانست و

اغلب مورد مشورت دوستان ستایشگر خود در باتولاو آر قرار میگرفت هرگز نظریهای در باب هنر نپرداخت بلکه خود را به اظهار نظرها و اشاره های کوتاه که کلیدی برای فهم کار و روش او به دست می داد دلخوش کرد. هر نظریه ثابت و تغییر ناپذیر خلاف برداشت او از آزادی هنری بود. رینال می گوید که وقتی دربارهٔ استادانی که دوست داشت یا از زیبایی فلان چیزی که تازگی ها گیرش آمده بود مثلاً مجسمهای از قارهٔ سیاه برای دوستانش سخن می گفت همیشه چنان از «ته دل حرف می زد» که اشتیاق آنان را برمی انگیخت. او هرگز اجازه نمی داد که «اندیشهای دربارهٔ هنر به طورکلی» یا دربارهٔ نقاشی خودش دزدکی به درون بخزد.

پیکاسو از همان آغاز به جایگاه ویژهٔ خود در جهان آگاهی داشت. جز نخستین سالهای اقامتش در پاریس همواره از این پرهیز داشت که کارهایش در نمایشگاه های جمعی بزرگ به نمایش گذاشته شود. معمولاً میگفت: «چیز خوب هرگز با همسایه های بدش بهتر نمی شود.» و با این همه چند هفته پس از آزادی پاریس دعوت سالن پاییزه را پذیرفت. سپس از ۱۹۵۱ به این سو نمایشگاه های فراگیر و گستر ده ای از آثار او برگذار شد: پاریس (۱۹۵۱ و ۱۹۵۵) توکیو (۱۹۵۱)، لیون، میلان و سائوپولو شد: پاریس (۱۹۵۱ و هامبورگ (۱۹۵۹–۱۹۵۵).

هرکس که یکی از این نمایشگاه های بزرگ را دیده باشد نمی تواند در جدیت کار خلاقهٔ او شک کند. نمایشگاه میلان مقاومت ناپذیر ترین این نمایشگاه ها بود. از تصویر گرنیکای او به صورت یک پوستر استفاده شده بود. این پردهٔ یادمان وار و عظیم به تنهایی پیکاسو را در میان نقاشان بزرگ جهان جای داد. این تصویر هم تراز آفریده های بزرگ رنسانس است. شور این تابلو، گیرایی دراماتیک و نیروی انگیزندهٔ آن از بسیاری تصویر های آن دوره درمی گذرد و تأثیر کلی ای که برجا گذاشت سرشار از

تنوع، بی پروایی، انگیزهٔ ابداع، تخیل و سرخوشی بسیار ژرف بود. این نمایشگاه در واقع همه چیز داشت: بذله، رئالیسم، تزیین، باریک بینی و بصیرت، تحریف های خشن و بیرحمانه، غولها، هیولاها و ابداع ناب فرمها. این نمایشگاه والاتربن چکیدهٔ پیشرفت های هنری این قرن بود. نکتهٔ شگفت آور در این مرور بر آثار آن است که این همه در کار تنها یک نفر نمودار شده بود. کار هیچ نقاش دیگری عصر و دوره را چنین به روشنی، و با تنوعی که در کار پیکاسو می بینیم، بازتاب نکرده است.

آفرینشهای قلم موی او هیچ مرزی را برنمی تابد: چیزهای شگرفی که ممکن است از ژرفای ناخود آگاه او جوشیده باشد، تحریفهای فرم، دیوها و هیولاها؛ سپس باز تک چهره های درست و صحیح و سالم به شیوهٔ انگر، زنان برهنه غول پیکر که به منبک کلامیک کشیده و طرح بندی شده اند. صحنه آرایی، طراحی لباس، طراحی پردهٔ پیش صحنهٔ باله؛ کبوترها و تصویرهای فاجعه آمیز از دلهره ها و دهشتهای جنگ و ویرانی.

پیکاسو از ناتورالیسم به شیوهٔ اکسپرسیونیسم روی آورد؛ از آنجا به کلاسی سیسم؛ از کلاسی سیسم به رومانتی سیسم و باز به رشالیسم بازگشت و سپس به انتزاع رفت و باز به سوی ناتورالیسم بازگشت. پیکاسو میان زیبایی و وحشت، میان لطافت و بی عاطفگی نوسان داشت. همیشه بی اعتنا به قواعد و قراردادها راه خود را می رفت؛ ستیهنده و بذله گو بود اغلب از لودگی لذت می برد. می توانست در یک آن هم بذله گو و هم تلخ و ترشرو باشد و بعد با مالیخولیای فریبندهٔ خود ما را افسون کند. پیوسته براین که همواره و مطلقاً آزاد باشد پای می فشرد؛ او سرسخت ترین فردگرا و تک روی بود که می توان در گمان آورد. خشمگینانه در برابر محدودیتها از خود دفاع می کرد، بر همه قواعد می شورید، همه تعصبها و تنگ نظری ها را می کوفت و رد می کرد و همیشه به استقلال تعصبها و تنگ نظری ها را می کوفت و رد می کرد و همیشه به استقلال رای می کوشید. پیکاسو از آزادی، آزادی مطلق را در می یافت.

پیداست که برای فهمیدن تصویرهای او انسان باید به آزادی عشق بورزد یا دست کم گرایشی به آزادی داشته باشد.

پیکاسو خود می گوید: «همه می خواهند هنر را بفهمند. چرا مردم سعی نمی کنند صدای یک پرنده را بفهمند؟ چرا مردم شب، گلها و هرچیز دیگری را که دور و بر ماست دوست دارند بی آن که اصراری بر فهمیدن آنها داشته باشند. امّا وقتی به یک تصویر نقاشی می رسند فکر می کنند باید آن را «بفهمند». کاش مردم برای همیشه می فهمیدند که هنرمند می آفریند زیرا که باید بیافریند، که خود او تنها جزیی بی اهمیت از جهان است و به او هم بیش از خیلی چیزهای دیگری که در جهان است و به ما لذت می بخشد، گو که نمی توانیم توضیحشان بدهیم، اعتنا نباید کرد.» به ما لذت می بخشد، گو که نمی توانیم توضیحشان بدهیم، اعتنا نباید کرد.» و باز می گوید: «وقتی زنی را دوست داریم چنین نیست که در اول کار

و باز می کوید: «وقتی زنی را دوست داریم چنین نیست که در اول کار باید در بند اندازه های بدن او باشیم. ما با میل و آرزوی خود او را دوست داریم.»

البته هنرمند در مقام موجودی خلاق و زایا توضیحبردار نیست. با این همه شاید دلپذیر باشد که ببینیم فن خطشناسی مردی را که کار هنریاش مد نظر ماست جگونه تفسیر میکند.

در اکتبر ۱۹۵۲ مجلهٔ فرانسوی لوپوان تحلیلی از یک خطشناس به نام ریمون تری ا منتشر کرد که ادعا شده بود در ۱۹۴۲ نوشته شده است. نوشته به مردم اطمینان می داد که کارشناس خط نمی دانسته است که دستخط چه کسی را حلاجی و تفسیر می کند. نظری که تری یا در آن هنگام پیدا کرده بود بسیار خواندنی است.

تری یا می گوید: «نویسندهٔ خط از من بیچارهٔ خود که در ستیز با منهای دیگران افتاده است و ایس مسنها سرکوبش می کند. «تهیج پذیری: اشتیاقی بسیار پیچیده و بسیار فراگیر دارد تا از راه کلمات با دیگران ارتباط برقرار کند. حالت نگرانی. کوشش پرشور برای پیوند

گرفتن با همنوعان خود، کوشش برای ایجاد ارتباطی که نمی تواند به سرانجامی برسد. او به سن و عصر دیگری تعلق دارد: به شوالیه گری، کودک وارگی، زیاده روی...

«او بسیار حساس و بسیار تند است. معنی تعادل یا میانهروی را نمی داند. بیشتر وقتها حس لذت جویی او خود به خود برانگیخته می شود، این حس پس از آن که او را اغوا و آشفته و گیج کرد بر او دست می یابد. او به این حس به چشم نیروی انگیزندهٔ حیاتی می نگرد اما همین که توانست از آن بهره گیرد به انکارش برمی خیزد. پرشورانه دوست دارد و هرچه را دوست دارد نابود می کند.

«دچار مالیخولیاست و در آفرینش ناب برون رفتی از این مالیخولیا می جوید...

«خلق و خوی: خونگرم و خوشبین است. فورانهای نیروی عصبی، و این نیز جای خود را به خونسردی و بی عاطفگی می دهد... بینایی: چشم چپ برای تشخیص فاصله ها ضعیف است.»

اما بگذارید به پیکاسوی هنرمند بازگردیم.

درست نیست که شیوهٔ کار کردن او را چنان که معمول است، با شیوهٔ کار رنسانس قیاس کنیم و او را به سبب وجود عنصر طنز و شدوخی و «تعهدناپذیری» سوزنش کنیم. زمینهٔ کار او از زمینهٔ کار نقاش رنسانس که ناگزیر بود قراردادهایی را برای کارهای خاص به انجام برساند یکسر متفاوت است. در آن روزگاران اینگرنه نقاشان میدان تنگی برای جولان گرایشهای هنری خود داشتند. پیکاسو، از سوی دیگر، هنرمندِ نقاش را رهانید، تنها از خودش دستور گرفت، به هیچکس مدیون نبود، هیچ نیازی نداشت که به قاعده و قانونی اعتناکند یا آن که به قراردادی پایبند باشد. پیکاسو از موهبت پُر بهای آزادی بهره مند بود؛ گو این که او نیز در آغاز کار هنری خود در مقام یک «نقاش آکادمیک» مثل بقیه از روی مدلهای گچی

طرح می کشید. پیکاسو کاملاً می توانست با زغال و سایه زن به بهترین شیوهٔ سنتی از یک پیکره عریان گچی رونگاری کند همچنان که میان گشت و گذارهای گستاخانهٔ خود به ناکجا آباد هنری یا میان دو دگرگونی بنیادی در سبک، تک چهرههای درست و دقیق و تأثیرگذار با نیرومند ترین مهارت فنی کشید. اما چندان قوی و آن قدر از خود مطمئن بود که خود را یکسره آزاد و مستقل کند. این نکته بسیار چشمگیر است که نمایشگاههای این چند سالهٔ واپسین چه تأثیر نیرومندی بز «مخالفان» او گذاشته بود؛ به نمدرت کسانی که آن را نمی فهمند لرزهٔ مهار خوردهٔ شور و عاطفهٔ آتش فشان او، تندی و ستیهندگی طرح او، دگرسانی کامل آنچه می خواست در فرم هنری بگوید، پرهیز از کلیشههای پوسیده و حدت می خواست در فرم هنری بگوید، پرهیز از کلیشههای پوسیده و حدت دهن آفرینندهٔ این تصاویر را حس کردند.

گاه آشکارا حیله های جادویی در کار می کرد، تکان می داد، می ترساند. و مگر از چه راه دیگری می توانست مردم را از شیوه های کهنه و ثابت دیدن جدا کند؟ ابلهانه است که شیوه های تأثیرگذار و تکاندهند، او را رسوا کنیم: پیکاسو ویران نمی کرد تا ویرانه ها را به ما نشان دهد؛ برعکس بر زمینی که کوفته و ویران کرده بود چیزی نو، بهتر و دلپذیرتر بنا می کرد. او بیان عصر ما را و دارایی نظری خود را به ما عرضه می کند.

پیکاسو در همهٔ سالیان چهرهٔای محبوب بود. در پاییز ۱۹۶۶ جامعه هنری سراسر جهان غرب به شیوههای گوناگون، از جمله با انتشار مسقالههایی در مسجلات و روزنامهها، نسمایش تسلویزیونی و بسرپایی نمایشگاههایی در سراسو جهان، هشتاد و پنجمین سال تولد او را جشن گرفت. سخاوتمندانه ترین این بزرگداشتها برگذاری نمایشگاهی عظیم از آثار پیکاسو بود که سه ماه به درازا کشید و در آن بیش از هزار نقاشی، مجسمه و کارهای گرافیک که از سراسر جهان گردآوری شده بود در هقصر کوچک»، «قصر بزرگ» و کتابخانهٔ ملی پاریس به نمایش درآمد.

# پیوستها

برای دانلودکتابهای بیشتر به کانال تلگرام ما بیبوندید ARTTBOOK@

## دربارهٔ نویسندگان

پیش از ذکر نام و شرح فشردهٔ کار و بار نویسندگان این مقالات لازم است یادآور شویم که برخی از مقالات این مجموعه به صورت کتاب منتشر شده است و ما تنها بخشی از این مقالات را برای ترجمه و عرضهٔ آن به خوانندهٔ ایرانی برگزیده ایم؛ این گونه مقالات در آغاز هر مطلب با سه نقطه به نشانهٔ گزینش بخشی از یک کتاب یا مقاله یا نوشتار بلندتر مشخص شده اند.

جان برجر حجان برجر در ۱۹۲۶ در لندن متولد شد. کار خود را با نقاشی و معلمی طراحی آغاز کرد، سپس برای تریبیون و نیواستیسمن و دیگر روزنامه ها و گاهنامه ها نقد هنری نوشت. برخی از آثار منتشر شده اش: سرخ مداوم (۱۹۶۰)؛ پیروزی و شکست پیکاسو (۱۹۶۵)؛ سه رمان؛ و هنر و انقلاب، ارنست نیژوستنی و نقش هنرمند در اتحاد جماهیر شوروی سوسیالیستی (۱۹۶۹).

هربرت رید مهربرت رید که در ۱۸۹۳ در انگلیس به دنیا آمد و در ۱۹۶۸ درگذشت یکی از برجسته ترین نویسندگان قرن بیستم در زمینهٔ هنرهای تجسمی است؛ رید خود را «منتقد ادبی، شاعر، منتقد هنری و آنارشیست» می خواند. از ۱۹۲۲ تا ۱۹۳۱ مشاورت قسمت سرامیک موزهٔ ویکتوریا و آلبرتِ لندن را به عهده داشت. در دههٔ ۱۹۳۰ خود را در مقام هواخواه جنبش مدرن در انگلستان تثبیت کرد و با مجسمه سازانی چون هنری مور، باربارا هیورث و نوئم گابو و بن نیکلسن نقاش آشنایی

گرفت و در هنگام برگذاری نخستین نمایشگاه مهم سوررئالیسم در لندن در ۱۹۳۶ به دفاع از این شیوهٔ نو و بحث انگیز برخاست. برخی از آثار او: هنر و صنعت (۱۹۳۴)؛ هنر و جامعه (۱۹۳۷)، (به فارسی درآمده)؛ شعر و آنارشیسم (۱۹۳۸)؛ چشم بیگناه (خود و آنارشیسم (۱۹۴۷)؛ چشم بیگناه (خود زندگینامه ۱۹۴۷)؛ هنر مجسمه سازی (مجموعه سخنرانی های ملون، زندگینامه ۱۹۲۷)؛ هنر و از خود بیگانگی (۱۹۶۸) و ... رید همراه با فرانک رودر در ویراستاری و بیادگذرای مجلهٔ هنر و ادبیات (۲۰–۱۹۲۷) سهیم بود؛ چندی (۱۹۳۳–۱۹۲۷) و براستار برلنیگتن مگزین بود و استادی هنرهای زیبای دانشگاه های ادینبورو (۱۹۳۳–۱۹۲۱) و لیورپول (۱۹۳۵–۱۹۳۵) را به عهده داشت.

ورنون کلارک ـ از سرگذشت کلارک خبری نداریم تنها می دانیم که امریکایی است و مقالهاش در مجلهٔ علم و جامعه (Science and Society) دورهٔ پنجم شمارهٔ ۱، زمستان ۱۹۴۱ چاپ شده است.

ماکس رافائل ماکس رافائل در ۱۸۸۹ در پروس شرقی به جهان آمد و در ۱۹۵۲ در نیویورک درگذشت؛ با آن که هنوز بسیاری از آثار رافائل چاپ نشده و تنها چندتایی از آنها به انگلیسی درآمده است بیشتر هنرشناسان رافائل را یکی از برجسته ترین زیبایی شناسان عصر ما به شمار می آورند. از کتابهای اوست: پرودون ، ممارکس، پیکاسو: سه پژوهش در جامعه شناسی هنر (۱۹۳۳)؛ غارنگاره های پیش از تماریخ پرشوه و تمدن پیش از تماریخ در مصر (۱۹۴۷) و...

ماریوس دزایاس ـ زایاس که در ۱۸۸۰ به دنیا آمد کاریکاتورنگار و منتقد هنری مکزیکی است و از اعضای حلقهای به شمار می آید که به گرد آلفرد استیگلیتز عکاس شکل گرفته بود. در واقع ماریوس دزایاس بود که پیکاسو و دیگر هنرمندان مدرن را به جهان هنر نیویورک شناساند، مقالاتی در ۲۹۱ کمک کرد.

عمدهٔ تألیفاتش: پژوهشی دربارهٔ تکامل نوین بیان تبجسمی (۱۹۱۳)، تأثیر هنر سیاه وارهٔ افریقایی در هنر مدرن (۱۹۶۱). در ۱۹۲۳ پیکاسو یکی از نادرترین و مهم ترین گفتگوهای خود را با او انجام داد. مقالهٔ حاضر بخشی از جزوهای است که هنگام نخستین نمایشگاه پیکاسو در نیویورک منشتر شد.

رابرت گلدواتر متولد ۱۹۰۷ در نیویورک و درگذشته به سال ۱۹۷۳ از بزرگترین منتقدان امریکایی هم در زمینهٔ هنر مدرن و هم هنر بدوی است. استاد بنیاد هنرهای زیبای دانشگاه نیویورک و سرپرست موزهٔ هنر بدوی نیویورک از ۱۹۴۷ به بعد. عمدهٔ آثار منتشر شدهاش: بدویگرایی در نقاشی مدرن (۱۹۳۸ چاپ بازنگریسته ۱۹۶۷)؛ گوگن بدویگرایی در نقاشی مدرن (۱۹۳۸ چاپ بازنگریسته ۱۹۶۷)؛ گوگن مدرن چیست؟ (۱۹۶۹). گلدواتر در آخرین ماههای زندگی کتابی دربارهٔ سمبولیسم در دست تألیف داشت که پس از مرگش منتشر شد.

کلمنت گرین برگ \_ ستولد ۱۹۰۹ در امریکا و از برجسته ترین منتقدان هنری و ادبی قرن است و بسیاری از تاریخ نگاران و منتقدان هنر نو تأثیر گرین برگ را در شکلگیری، گسترش و شناسایی هنر مدرن تردیدناپذیر می دانند. گرین برگ مؤلف کتابهایی دربارهٔ میرو، ماتیس و هوفمن است. میشل لی ریس \_ متولد ۱۹۰۱ در پاریس، نویسنده، شاعر، قوم شناس و مقاله نویس برجستهٔ فرانسوی که از ۱۹۲۴ تا ۱۹۲۹ فعالانه در جنبش سورر ثالیستی شرکت جست. برخی از کتابهای او در زمینهٔ هنرهای تجسمی: کارهای چاپی خوان میرو (۱۹۴۷)؛ هنر افریقایی (۱۹۶۸)

## **پیروزی و شکست پیکاسو**

#### **جان برجر**

جنبش سیاسی نمونه وار معاصر در اسپانیا جنبش آنارشیسم بود. پیکاسو در جوانی در شهر بارسلون در حاشیه این جنبش قرار داشت. آنارشیسمی که در اسپانیا ریشه گرفت از سنخ آنارشیسم باکونینی بود و میخائیل باکونین خشن ترین متفکر آنارشیست بود.

بگذارید به روح جاودانهای اعتماد کنیم که نابود میکند و از میان برمیدارد تنها از این رو که این روح منبع پایان ناپذیر و جاودانهٔ خلاق تمامی زندگی است.انگیزهٔ نابود کردن انگیزهای خلاق نیز هست.

جالب است اگر این نوشتهٔ مشهور باکونین را با یکی از گفتههای معروف پیکاسو دربارهٔ هنر مقایسه کنیم. میگوید. «یک تابلو نقاشی مجموعهای از انهدامها است.»...

بارسلون شهری فاشیستی نبود بلکه فقط دستخوش هرج و مرج و بی قانونی بود. بمباندازی ها از دههٔ ۱۸۹۰ آغاز شده بود و در ۱۹۰۷ و اوایل ۱۹۰۸ دو هزار بمب در خیابان ها منفجر شد. اندک زمانی پس از نطق لرو بیست و دو کلیسا و سی و پنج صومعه به آتش کشیده شد. هرسال صد قتل سیاسی، یا چه بسا بیش از این ، انجام می گرفت.

این بار نیز آنچه بارسلون را دستخوش بی قانونی و آشوب می کرد فروباشی تاریخی بود. سه گروه ذینفع برای بقا باهم می جنگیدند. اول مادرید که برای حق مطلق خود، که خاندان هابسبورگ در قرن هفدهم آن را تئیت کرده بود، می جنگید تا حیات ثروتمندان ایالت صنعتی خود را

حفظ کند. دوم کارخانه داران بارسلون که برای استقلال از مادرید و استقرار یک دولت سرمایه داری مبارزه می کردند. (اگر بخواهیم به مسأله کلی تر بنگریم باید بگوییم که کسب و کار اینان کوچک و در سطح نازلی از رشد و توسعه قرار داشت. هنگامی که در مقیاس وسیعتر فعالیت می کردند مثلاً در بانکها و راه آهن با پیوستن به احزاب سیاسی تن به سازش می دادند و بنابراین به جای کارآیی و سود بیشتر در جهت منافع این پیوند بوروکراتیک کار می کردند.) و سرانجام پرولتاریایی بی تجربه اما خشن که بیشتر از دهقانان مهاجری تشکیل می شد که به تازگی از فقر جنوب گریخته بودند.

مادرید به سود منافع خود اختلافات را دامن می زد و از آنجا که هیچ قوهٔ قضایی یا دستگاه قانونی دولتی وجود نداشت که به مدد آن زمام کارگران خود را به دست گیرد ناگزیر بود از خیر اطاعت از قانون بگذرد و بازور بی پرده حکومت کند. کارگران نیز ناچار بودند در برابر نمایندگان مادرید (ارتش و کلیسا) و نیز کارخانه داران از خود دفاع کنند؛ در چنین موقعیتی، و با تجربهٔ سیاسی اندکی که بتواند آنان را یاری دهد، هدفهایشان ناگزیر کینه جویانه و کوتاه مدت بود از همین جاست کشش و جذابیت دیرپای آنارشیسم. هر گروه - تقریباً می توان گفت هر قرن با هفت تیرکش ها، آنجه در دیگر شهرهای معاصر جهان «به طور قانونی» - می جنگید. همهٔ آنچه در دیگر شهرهای معاصر جهان «به طور قانونی» - گو که ناعادلانه - و از راه دستگاه دولت حل و فصل می شد در بارسلون به طور خصوصی یا در سیاه چالهای قبلعهٔ مونت خویچ یا از طریق طور خیگهای چربکی در خیابانها فیصله می یافت.

شاید گمان کنید آنچه دربارهٔ اسپانیا گفتیم چندان ربطی به تجربهٔ خود پیکاسو نداشته است. با این همه ما تنها در قصهها و افسانهها می توانیم در تجربههای ویژهٔ آدمهای دیگر شریک شویم. بیرون از افسانه ناگزیر به تعمیم هستیم. من بر همهٔ روبدادها، همهٔ تصویرهایی که پیکاسو در ذهن داشت، و همهٔ اندیشههایی که پیکامو را ساخت آگاهی ندارم و هیچکس دیگر هم نمی تواند آگاهی داشته باشد. با این همه این را می دانم که از رهگذر این یا آن تجربه یا از راه یک میلیون تجربه به یقین عمیقاً از مرشت ویژهٔ کشور و جامعهای که در آن بالیده بود تأثیر گرفته بود. من کوشیدم به برخی از حقایق بنیادی مربوط به آن جامعه اشاره کنم ۱. اما از این حقایق به تنهایی نمی توانیم مسیری را که پیکاسو در آن بالید و برآمد استنباط یا پیش بینی کنیم. سرانجام آن که هر اسپانیایی با اسپانیایی دیگر متفاوت است و با این همه هر اسپانیایی، اسپانیایی است. بیشترین کاری که از دست ما برمی آید آن است که از این حقایق بهره گیریم و در قالب تجربهٔ ذهنی پیکامو برخی از پدیدههای بعدی زندگی و کار او را توضیح تجربهٔ ذهنی پیکامو برخی از پدیدههای بعدی زندگی و کار او را توضیح دهیم: پدیدههایی که در غیر این صورت ممکن است همچون امری مرموز یا اختیاری در ما تأثیر بگذارد.

با این حال پیش از انجام دادن این کار باید جنبهٔ دیگری از نخستین مرحلهٔ زندگی پیکاسو را بررسی کنیم. روشن ترین واقعیت کلی دربارهٔ پیکاسو اسپانیایی بودن اوست. روشن ترین واقعیت کلی دیگر این است که پیکاسو کودکی اعجوبه بود و از آن پس نیز همچنان اعجوبه ماند.

پیکاسو می توانست پیش از آن که سخن بگوید چیز بکشد. در ده سالگی به خبربی هر معلم هنر شهرستانی می توانست از روی مجسمه های گچی طراحی کند. پدر پیکاسو یک معلم هنر شهرستانی بود و پیش از آن که پسرش به چهارده سالگی برسد تخته رنگ و قلمموهای خود را به او بخشید و قسم خورد که دیگر هرگز دست به نقاشی نبرد چرا که پسرش از حد استادی او برگذشته بود. هنگامی که پابلو تنها چهارده

۱. اشارهٔ جان برجر به بخشهای پیشین کتاب «پیروزی و شکست پیکاسو» است که مقالهٔ
 حاضر تنها ترجمهٔ پارهای از آن کتاب است م.

سال داشت در آزمون ورودی درجهٔ عالی مدرسه هنر بارسلون شرکت جست. بنا به رسم معمول، مدرسه برای تکمیل طرحهای لازم به هنر آموزان یک ماه فرصت داد. پیکاسو همهٔ طرحها را یک روزه تمام کرد. به شانزده سالگی که رسید با امتیاز ویژه به آکادمی سلطنتی مادرید راه یافت و دیگر هیچ آزمون آکادمیکی نبود که از سر نگذرانده باشد. هنگامی که هنوز جوانی نوبالغ بود ردای حرفهای پدر را به دوش افکند و همهٔ امکانات تعلیم و تربیت کشورش راکاوید و به پایان برد.

کودکان اعجوبه در هنرهای تجسمی بسیار کمتر از اعجوبه ادر موسیقی دیده شده اند و حتی به یک معناکمتر در این هنر پایدار مانده اند. موتزارت نوجوان احتمالاً به خوبی هر آدم زندهٔ دیگری می نواخت. اما پیکاسو در شانزده سالگی به خوبی دگا طراحی نمی کرد. تفاوت شاید از این جا باشد که موسیقی خودبنیادتر از نقاشی است. گوش مستقلانه می تواند ببالد و برآید: حال آن که چشم تنها می تواند به همان سرعت ادراک انسان از اشیایی که به چشم می آید ببالد. با این همه با معیارهای هنرهای تجسمی پیکاسو یک کودک اعجوبهٔ برجسته بود، به همین سان نیز شناخته شد و از این رو در همان نخستین سالیان زندگی خود را در مرکز یک راز یافت.

تاکنون هیچکس این نکته را دقیقاً روشن نکرده است که چگونه یک کودک اعجوبه به مهارت و دانش خود دست می یابد یا آن را به میراث می برد. آیا با ارتباطهای حاضر و آمادهای در ذهن خود به جهان می آید یا فقط با استعداد و حساسیتی خارق العاده تولد می یابد؟ در تخیل عوام اعجوبه، خواه کودک یا بالغ، همواره با نیروهای جادویی یا فراطبیعی نسبت دارد: همواره او را کارگزار برخی از نیروهای بیرون از خود می دانند. عوام واقعاً به این نکته باور داشتند که نواختن وبلون را شیطان به باگانینی آموخته است.

در نظر خود اعجوبه نیز قدرتش مرموز می نماید چراکه این قدرت در آغاز بی هیچ کوششی به سراغش می آید. او نیست که باید به جایی برسد؛ نبوغ خود به سراغ او آمده است. افزون براین اعجوبه در آغاز دست به کارهایی می زند بی آن که بفهمد چرا یا دلیل آن را بداند. او از چیزی پیروی می کند که شبیه به یک خواست فریزی است. شاید نزدیکترین راه برای دریافت گسترهٔ رمز و رازی که برای نابغه وجود دارد یادآوری کشف توانایی جنسی در درون خودمان باشد. حتی هنگامی که با توانایی جنسی آشنا می شویم و همهٔ توضیحات علمی آن را می آموزیم هنوز میل داریم این نیرو را خواه آن را نهاد ایا غریزهٔ تولیدمثل بدانیم جیزی بیرون از خود بینگاریم، هنوز می خواهیم نیروی آن را بر طبیعت فرافکنی کنیم، طبیعتی که در آن حال حاضریم خود را شادمانه به آن تسلیم کنیم.

از این رو جای شگفتی نیست که بسیاری از اعجوبه ها براین باورند که وسیله اند و با نیرویی به جلو رانده می شوند. کیتس، اعجوبهٔ برجستهٔ شعر انگلیسی در نامه ای به تاریخ ۱۸۱۸ براین نکته انگشت گذاشت؛ وی نخست شاعران را به دو گروه متمایز تفسیم می کند: شاعر اعجوبه وار و شاعر به نهایت خود آگاه مانند وردزورث. کیتس سپس دربارهٔ ویژگی اعجوبه می گوید:

او خودش نیست ساو خودی ندارد ساو همه چیز هست و هیچ نیست ساو هیچ شخصیت ویژهای ندارد ساز نور و از سایه بهرهمند می شود سدر لذت می زید... شاعر، غیرشاعرانه ترین چیزی است که در پهنه هستی وجود دارد چراکه هیچ هوبتی ندارد؛ شاعر پیوسته آلودهٔ جسم کس دیگری است، به آن آگاهی می دهد و آن را پُر می کند.

من به گوش خود شنیدم که بهودی منوهین حرفهایی به همین مضمون را بر زبان آورد. و پیکاسو در هشتاد و دو سالگی میگوید:

«نقاشی قوی تر از من است. نقاشی است که مرا وا می دارد آنچه را می خواهد انجام دهم.»

این واقعیت که پیکاسو کودکی اعجوبه بود در نگرش او به هنر در سراسر عمر او تأثیر گذاشت. یکی از دلایل این نکته که چرا این همه شیفتهٔ خلاقیت خود است و برآن بیش از آنچه می آفریند ارج می نهد همین است. از همین روست که از دریچهای به هنر می نگرد که گویی هنر جزیی از طبیعت است.

همه میخواهند هنر را بفهمند. چراکسی نمیکوشد آواز پرندهای را بفهمد؟ چرا آدم ها شب را، گل ها را و هرچیز دیگری را در دور و بر خود دوست دارند بی آن که کوششی برای فهمیدن آن به خرج دهند؟ اما در مورد نقاشی مردم باید بفهمند. کاش می توانستند به خصوص این را بفهمند که هنرمند از روی ضرورت کار میکند، که خود او تنها جزیی ناچیز از جهان است و به هیچرو نباید برای او اهمیتی بیش از بسیاری از چیزهای دیگر قائل شد، چیزهایی که در این جهان به ما لذت می بخشند اما نمی توانیم آن را توضیح بدهیم.

این سخن تا حدودی اعتراضی معقول است برضد همهٔ تعبیرهای متظاهرانهٔ روشنفکری که در روزگار ما هنر را در ابعادگسترده دربر گرفته است. اما گذشته از این توجیهی برای سرشت نبوغ خود هنرمند از زاویهٔ دید خود او نیز هست. هنرمند همانگونه هنر می آفریند که پرنده نغمه سر می دهد. پس فهمیدن هیچ ربطی با آن ندارد ـ در واقع فهمیدن پابندی است، تقریباً نوعی تهدید است.

راستش از اهمیتی که به کلمهٔ پروهش در نقاشی مدرن می دهند به دشواری سر درمی آورم. به نظر من پژوهش در نقاشی هیچ نیست؛ مهم یافتن است.

این گفته که شاید بیش از همهٔ گفته های پیکاسو نقل شده است داز

هنگامی که در ۱۹۲۳ به زبان آمده مردم را گیج کرده است. این نکته البته در مورد نقاشی نوین به طورکلی آشکارا غلط است چرا که بیگمان روح پژوهش و جستجو بود که به سزان، سورا، موندریان و کله الهام بخشید. آیا پیکاسو این سخن را تنها از آن رو بر زبان آورده است که مردم را تکان بدهد؟ آیا این سخن نیز روی دیگر آن شیوهٔ استدلال پیشها افتاده نیست که میگوید مقاصد خوب کافی نیستند؟ نه. این نکته نیز مانند هر چیز دیگری که پیکاسو میگوید برای خود او حقیقی تر از آن است که به نظر می آید. پیکاسو این جملههای متناقض نما را به خاطر خود آنها نمی سازد دنکته این جاست که کل تجربهٔ او متناقض نماست. او به هرچیزی که میگوید باور دارد چرا که به همین صورت برای او روی داده است. خود می گوید باور دارد چرا که به همین صورت برای او روی داده است. خود می گوید باور دارد برا که به همین صورت برای او روی داده است. خود می گوید باور دارد برا که به همین صورت برای او روی داده است. خود می گوید باور دارد برا که به همین صورت برای او روی داده است. خود می گوید باور دارد برا که به همین صورت برای او روی داده است. خود می گوید باور دارد برا که به همین صورت برای او روی داده است. خود می گوید باور دارد برا که به جستجوی آن برآید. این حال آشکارا آناً دست داد بی آن که او هیچ آمادگی داشته باشد.

چند شیوهای را که من در هنرم به کار گرفتم نباید چون تحولی یا پله هایی به سوی یک آرمان ناشناختهٔ نقاشی شمرد. همهٔ آنچه کردهام برای زمان حال و به این امید بوده است که همواره در اکنون خواهد ماند. هرگز روح پروهش و جستجو را پیش چشم نداشته ام. هروقت چیزی برای بیان کردن یافته ام بیانش کرده ام بی آنکه در بند گذشته یا آینده بیاشم... همیچگاه چیزی را مورد آزمایش قرار نداده ام یا به محک تجربه نزده ام. هر وقت چیزی را مورد آزمایش قرار نداده ام یا به محک تجربه نزده ام. هر وقت بیان حرفی برای گفتن داشته ام آن را به همان شیوه ای گفته ام که حس کرده ام باید گفته شود. انگیزه های متفاوت نیان میخواهد. این نه نشانهٔ تطور و تحول است و نه پیشرفت بلکه به معنای ولمق دادن اندیشه ای است که انسان میخواهد بیان کند و نیز ابزاری است که آن اندیشه را بیان می کند.

راز ژرفای خارق العادهٔ بینش پیکاسو در همین جاست. او توانسته

است در سریک اسب رنج و عذابی را ببیند و تصور کند که به مراتب بیش از رنجی است که بسیاری از هنرمندان در کل یک تصلیب یافته اند.

او خود را یکسره به اندیشهٔ اکنون یا «آن» تسلیم مرکند و گذشته، آینده، نقشهها، علتها و معلولها همه به کناری نهاده می شوند. او خود را یکسره تسلیم تجربهٔ در دسترس میکند. همهٔ آنچه او کرده یا به چنگ آورده است تا آنجا اهمیت دارد که نمودار موقعیت او در لحظهٔ تسلیم است. این روشی است که پیکاسو، دست کم به طور آرمانی، مطابق آن کار میکند. و این در واقع بسیار نزدیک به شیوهای است که اعجوبه خود را به نیرویی مهارناپذیر تسلیم می کند، نیرویی که از طریق اعجوبه عمل می کند. چنین است نتیجهٔ مثبت رمز و رازی که پیکاسو خود را در کودکی در مركز آن يافت. با حرمت گذاشتن به اين رمز و راز بود كه او بيانگرترين و پرتأثیرترین هنرمند روزگار ما شد. با این همه نتیجهای منفی نیز در کار بود که شاید به همان اندازه با موفقیت کودکی او مربوط بود که با این رمز و راز. پیکاسو قدرت عقل را منکر می شود. او رابطهٔ علی میان جستن و یافتن را انکار میکند و از پذیرفتن این نکته تن می زند که در هنر چیزی به نام تكامل وجود دارد و از همه نظريهها و تفسيرها و توضيحها بيزار است. همهٔ اینها پذیرفتنی می بود اگر آنگاه که پای حرمت گذاشتن و پاسخ دادن به رمز و راز نیروهای خود او نیز در میان می آمد همهٔ این ملاحظات روشنفکری را نادیده می گرفت. اما او از این جا فراتسر می رود. پیکاسو به طور کلی از استدلال بیزار است و این بده و بستان آراء و اندیشه ها را خوار می شمارد.

باید دیکتاتوریِ خودکامه ای بریا شود، دیکتاتوری نقاشان، دیکتاتوری یک نقاش تا همهٔ کسانی راکه به ما خیانت میکنند سرکوب کند، تا فریبکاران را منکوب کند، تا حیله گران را درهم بکوبد، تا همهٔ شیوه گری اها را از میان بردارد، تا افسون ها را نقش برآب کند، تا تاریخ را به سر جایش بنشاند، تا بسیار بسیار چیزهای دیگر را از میان بردارد. اما عقل سلیم همیشه موفق می شود. پس بگذار انقلابی برضد این عقل سلیم به راه بیندازیم! دیکتاتور واقعی همیشه مغلوب دیکتاتوری عقل سلیم خواهد شد \_ و شاید هم نشود!

این حرفها تا حدی شوخی است. با این همه نمودار نوعی بی تابی است. پیکاسو می خواهد همه چیز در ورای بحث و جدل باشد؛ می خواهد خود او دور از دسترس مدرک و دلیل باشد. پیکاسو می گوید: باید چشم های نقاش ها را از حدقه بیرون آورد همان طور که چشم سهره ها را می بندند تا بهتر آواز بخوانند.

در واقع انگار چنم او از آموختن ترسیده است (شاید بی فایده نباشد به اشاره این نکته را یادآور شویم که او از انگشتشمار نقاشان مدرن است که هرگز درس نیاموخته است.) او آماده است تا مهارت فنی تازهای بیاموزد \_ سفالگری، چاپ سنگی، جوشکاری \_ اما همین که فن را آموخت نیاز دارد که قوانین فن را واژگون و نفی کند. از این نیاز است که قدرت حیرتانگیز بدیههپردازی و تیز هوشی اوه که پروای هیچچیز را قدرت حیرتانگیز بدیههپردازی و تیز هوشی اوه که پروای هیچچیز را ندارد، برمی آید. با این همه این نیاز هر اندازه هم نتایج شادی آور در بر داشته باشد، هنوز تا حدی حالت تدافعی خود را نشان می دهد. من قادر به تبیین این موضوع نیستم و تنها می توانم با احتیاط یکی از احتمالات را رنگ و قلم موهایش را به پسر چهارده سالهاش بخشید و قسم خورد که دیگر هرگز دست به نقاشی نَبرّد هرگز چندان که باید جدی گرفته نشده دیگر هرگز دست به نقاشی نَبرّد هرگز چندان که باید جدی گرفته نشده است. اگر این حکایت حقیقت داشته باشد محتمل است که تجربه شخصیت ساز ژرفی برای پیکاسو جوان بوده باشد. آیا اصلاً ممکن است

پسربچهای که در سن بلوغ پدرش او را سزاوار جانشینی خود دانسته است دیگر هیچگاه اعتقادی به پیشرفت قدم به قدم داشته باشد؟ از آنجا که این ماجرا همان چیزی است که هر پسربچه آرزو دارد اتفاق بیفتد آیا محتمل ر آن نیست که به جادو باور آوَرَد؟ باز در عینحال از آنجا که پسربچه خواهان این اتفاق بوده است، محتمل نیست که احساس گناه کرده باشد؟ پس روشن ترین شیوهٔ آسودگی از بار این گناه آن است که به خود بگوید بردباری و پیشرفت کُند و تلریجی و تجربهاندوزی پدر به حکم طبیعت اشیا به پشیزی نمی ارزد؛ و این که آنچه اهمیت دارد قدرت مرموزی است که او در درون خود احساس می کند. اما این آسودگی تنها می تواند جزیی و موقت باشد: چراکه او همچنان از توضیحها و بحثها و می تواند جزیی و موقت باشد: چراکه او همچنان از توضیحها و بحثها و می تواند جزیی و موقت باشد: چراکه او همچنان از توضیحها و بحثها و می تواند جزیی و موقت باشد: چراکه او به مدد آن پدرش را سرنگون کرده است وحشت زده خواهد ماند.

همهٔ ما می دانیم که هنر حقیقت نیست، هنر دروغی است که به ماکمک می کند تا حقیقت راه یا دست کم حقیقتی را که به ما عرضه شده است دریاییم. هنرمند باید شیوه مجاب کردن را بداند و به مدد آن دیگران را به حقیقی بودن دروغهای خود متقاعد کند. اما اگر در کار خود تنها نشان بدهد که به جستجو و جستجوی دوبارهٔ روشی بوده است تا دروغهایش را قالب کند هرگز کاری از پیش نخواهد بُرد.

تمایز میان شیء و تصویر آغازگاه طبیعی همهٔ هنرهای تجسمی است که از جادو و کودکی سر برآوردهاند. غلو کردن در این تمایز، همچنان که در این جا از پیکاسو می بینیم، تا آنجا که دروغ و حقیقت وارونه شوند، نمودار آن است که جزیی از او هنوز به جادو باور دارد و در کودکی خود پابرجا مانده است. این در نظر من متقاعدکننده تر است چرا که کشاکشها و سیزه های پدر و پسر اغلب دقیقاً به همین زبان انجام

میگیرد. پدر پسر را به دروغگویی متهم میکند. پسر میدانند که دارد دروغ میگرید اما باور دارد که این کار را به خاطر حقیقتی مهمتر و همه جانبه تر انجام می دهد که پدرش هرگز آن را نمی فهمد. حقیقت سپر دفاعی پدر از اقتدار خویش است. دروغ شگرد پسر برای گریختن از این اقتدار است. امّا اگر دروغ چندان آشکار است که پسر نمی تواند همچون حقیقت از آن دفاع کند هیچ کاری انجام نگرفته است و اقتدار پدر در واقع افزایش یافته است.

این جا شاید توضیحی احتمالی وجود داشته باشد. اما اگر مقدمات روانکاوانهای را که اساس این تبیین است نپذیریم این توضیح چندان موجه نخواهد بود: نکتهٔ مهم برای بحث و استدلال عمدهٔ ما این است که پیکاسو به این یا آن دلیل و به عنوان یکی از نتایج وقوفی که به قریحه و استعدادهای اعجاب آور خود دارد نسبت به دلایل، توضیحات و فراگیری شکاک یا بدگمان مانده است.

برای تأکید براین نکته، منتها از جهتی مخالف، می خواهم از نقاش دیگری گفته ای را نقل کنم. خوان گریس از همان نسل پیکاسو و نیز اسپانیایی بود. گریس نقاشی بزرگ بود و به اندازهٔ پیکاسو در شکلگیری کویسم سهم داشت؛ با این همه گریس به هیچرو اعجوبه نبود؛ از همین روست که در ۱۹۱۹ نوشت:

من میخواهم به سنت نقاشی با ابزار تجسمی همچنان ادامه دهم و در همان حال زیبایی شناسی نوی به آن عرضه کنم که برعقل استوار باشد... چندگاهی از کار خود خشنود بوده ام چرا که گمان میکردم سرانجام به یک دورهٔ تحقق ا وارد شده ام. دیگر آن که توانسته ام پیشرفت خودم را بسنجم: پیش از این وقتی کار تصویری را شروع میکردم در آغاز خشنود بودم و در پایان ناخشنود. اکنون آغاز همیشه کند و خراب است و من از

آن بسیزارم امسا بسایان شگفتی لذت بسخشی در بسر دارد ا این گفته را با سخن بیکاسو بسنجید:

بسیار جالب خواهد بود اگر به شبوهٔ عکاسی نه مراحل شکلگیری یک تصویر که دگردیسی های آن را ضبط کرد. در آن صورت شاید بتوان راهی راکشف کرد که مغز در واقعیت بخشیدن به رؤیا آن را می پیماید. اما چیز بسیار غریبی وجود دارد و آن این که می بینم که یک تصویر اساساً تغییر نمی کند و نخستین نگاه به خلاف ظواهر تقریباً دست نخورده برجا می ماند.

خوان گریس می بایست سفر می کرد و می رسید، و به عقل باور دارد.
پیکاسو سفر نمی کند بلکه به دیدارش می آیند، پیشرفت گام به گام را نفی
می کند \_ از نظر او تصویر مراحل را طی نمی کند بلکه دگردیسی ها را از
سر می گذراند \_ و دربارهٔ مغز نه به عنوان عقل که به منزلهٔ مراحل گوناگون
رؤیا می اندیشد. نقاشی های گریس از آغاز به پایان تکامل می یابد امّا
نقاشی های پیکاسو هرچند شاید به ظاهر دستخوش تغییر جلوه کند
اساساً همان می ماند که در آغاز خود بود.

هرچیز جالب در هنر درست در همان آغاز روی می دهد. همین که آغاز گذشت دیگر در پایان هستید.

پیکاسو باز در اینجا دارد از تنها یک نقاشی مشخص سخن میگوید امّا آنچه را میگوید می توان به کار سراسر عمر او تعمیم داد: کار سراسر عمر از مراحل فراهم نمی آید \_ چرا که در آن صورت بر سرنوشتی خود خواسته، بر تکامل و مقصودی منطقی دلالت دارد \_ بلکه از دگردیسی ها، از استحاله های توضیح ناپذیر ناگهانی تشکیل می شود: این کار سراسر عمر به خلاف ظواهر، نخستین نگاه خود را \_ یعنی نگاه پیکاسوی جوان در اسپانیا را \_ دست نخورده و بی تغییر برجا گذاشته است.

۱. نگاه کنید به Letters of Juan Gris گردانیده و ویراستهٔ داگلاس کوپر.

تنها دوره ای که پیکاسو همچون هنرمند به شیوه ای منسجم در آن بالید و برآمد دورهٔ میان ۱۹۰۷ و ۱۹۱۴ بود. و این دوره چنان که پس از این خواهیم دید استنایی بزرگ در زندگی پیکاسوست؛ اگر این استنا وجود نمی داشت هرگز نمی بالید. به هر شیوه ای که مختصات را به کنار بندیم مختل است بتوانیم نموداری ترسیم کنیم که منحنی هردم اوجگیرندهٔ آن نشان دهندهٔ مسیر هنر پیکاسو باشد، حال آن که ترسیم چنین نموداری تقریباً درباره هر هنرمند بزرگ دیگری از میکل آنژ گرفته تا براک شدنی است. تنها استثناها نقاشانی هستند که هرچه پیرتر می شوند نیروی خود را از دست می دهند. اما این نکته دربارهٔ پیکاسو راست درنمی آید. بنابراین پیکاسو بی همتاست. در کار سراسر عمر هیچ هنرمند دیگری هر گروه از آثار این قدر معتقل از کارهای گذشته یا این همه بی ارتباط با کارهای بعدی نیست...

پیش از این گفتیم که پیکاسو یک مهاجم است، این نکته در مورد رابطه او با اروپا درست بود؛ اما در درون خود در آن واحد هم «وحشیای شریف» و هم «انقلابی»ای بورژوا بود. و در درون او انقلابی بورژوا «وحشی شریف» را آرمانی کرد.

جرا پیکاسو خود را آرمانی کرد؟ یا برای آن که پرسش را درست مطرح کنیم چرا چنان به دقت زمینهٔ بدوی نبوغ خود را حفظ کرد که این زمینه بتواند همچون نبوغ یک «وحشی شریف» به کار گرفته شود؟ این مورد البته حاصل خودپرستی یا بیهودگی نبود. پیکاسو نیز مانند روسو با آرمانی کردن «وحشی شریف» جامعهٔ پیرامون خود را محکوم می کند. مرچشمهٔ این اعتقاد صادقانه که پیکاسو براساس آن در سراسر عمر خود را انقلابی انگاشته از همین جاست. این باور است که او را برآن داشته است تا خود را انقلابی حس کند، گو که در واقع انگشت شماری از است تا خود را انقلابی حس کند، گو که در واقع انگشت شماری از اوباییان هم نسل او تماس واقعی تر از او با مسائل سیاسی معاصر داشته اند.

اگر پیکاسو به اسپانیا باز میگشت بیگمان سیر تکاملی متفاوتی را می پیمود. در اسپانیا دیگر از خود همچون یک «وحشی» آگاهی نمی یافت. این آگاهی حاصل تفاوت میان خود و محیط بیگانه او بود. از نظر دیگران این تفاوت پیکاسو را غریب تر کرد و خود او نیز تاحدی به این فضا دامن زد چراکه هرقدر غریب تر می شد میزان بیشتری از آن «وحشی شریف» را در درون خود می یافت، و هرچه بیشتر از این «وحشی شریف» در درون خود می یافت قادر بود با نیرویی افزونتر کسانی را که با غریبه انگاشتن او از او حمایت می کردند محکوم کند. چنین است تناقضی که در نگرش پیکاسو به شهرت می بینیم.

این واقعیت که جزء دیگر پیکاسو یک «انقلابی» بورژوا است به همین سان توجیه شدنی است. پیکاسو از میان طبقهٔ متوسطی برخاسته بود که هنوز به انقلاب خود دست نیافته بود. به عنوان دانشجویی در بارسلون و مادرید با دیگر روشنفکران طبقهٔ متوسط که اندیشههای آنارشیستی داشتند درآمیخت. آنارشیسم یکی از آموزههای سیاسی و اجتماعی نیمهٔ دوم سده نوزدهم بود که سنت سدهٔ هجدهمی روسو را ادامه میداد. آنارشیسم به نیکی ذاتی و سادگی انسان، پیش از آن که به دست نهادها تباه و فاسد شود، باور داشت. پیکاسو پس از آن که اسپانیا را ترک گفت دیگر تا سی سال بعد در سیاست دخالت نکرد. البته زندگی او نیز کم و بیش از تأثیر روبدادهای سیاسی برکنار ماند. برای بسیاری از معاصران او جنگ جهانی اول ضربهٔ بیدارکنندهٔ سهمگینی بر واقعیتهای سدهٔ بیستم بود. پیکامنو به جنگ نرفت و انگار هیچ اعتنایی به آن نداشت. علاقهٔ او به سیاست تنها با آنچه در دوردست، در سرزمین خود او در خلال جنگ داخلی اسبانیا میگذشت، از نو برانگیخته شد. بستگی پیکاسو به سياست فقط محدود به مسائل سياسي اسپانيا است. و در اسپانيا انقلابي بورژوا بودن هنوز امکانیذیر است. اکنون رفته رفته می توانیم دریابیم که چرا پیکاسو برخلاف هر هنرمند قرن بیستمی دیگر مدعی است که آنچه او هست مهم تر از کاری است که انجام می دهد. زیرا هستی «وحشی شریف» است که جامعه را به مبازره می خواند نه آفریده های او.

اکنون می توانیم رفته رفته چیزی از نیروی کشش شخصیت او، چیزی از قدرت او را برای جلب حمایت و وفاداری دریابیم. و این حاصل اعتماد به نفس خود اوست. دیگر هنرمندان سدهٔ بیستم قربانیان تردید و دودلی بودهاند، در انتظار داوری تاریخ ماندهاند. پیکاسو مانند ناپلئون یا ژاندارک باور دارد که تاریخ او را طلسم کرده است، که او داوری است که دیگران چشم به راهش بودهاند.

اکنون می توانیم رفته رفته قدرت تولید بی وقفهٔ او را دریاییم. هیچ هنرمند دیگری چنین بازده انبوهی نداشته است. گرچه آنچه او هست مهم تر از کاری است که انجام می دهد، تنها باکار کردن است که دو خود او می توانند محفوظ بمانند. در اروپای معاصر هنر یگانه فعالیتی است که «وحشی شریف» می تواند در آن خودش باشد. از این رو «وحشی شریف» باید نقاشی کند تا زنده بماند. اگر او زنده نماند، «انقلابی» چیزی ندارد که بسه خاطر آن زنده بماند. دلیل او برای نقاشی کردن آن نیست که نقاشی هایش را بهتر کند چراکه در واقع با عزمی راسخ منکر هرگونه فکر «پیشرفت» است بلکه از آن رو به نقاشی ادامه می دهد که می خواهد ثابت کند هنوز همان است که بود.

در بک سطح عینی تر پدیدهٔ کامیابی او دریافتنی تر می شود. چنان که دیدیم کامیابی پیکاسو چندان ربطی به کار او ندارد. این کامیابی حاصل اندیشهٔ نبوغی است که او برمی انگیزد. این پذیرفتنی است زیرا که آشناست، زیرا که متعلق به آغاز سدهٔ نوزدهم، متعلق به رمانتی سیسم و

انقلابهایی است که به سلامت به منزل رسیدهاند و اکنون همگان آنها را می ستایند. تصویر نبوغ پیکاسو، وحشی، شیمایل شکنانه، افراطی، سیری ناپذیر و آزادست. و در این باره با برلیوز یا گار ببالدی با و یکتور هوگو قابل مقایسه است. پیکاسو در هیأت چنین نابغهای در طی یک قرن یا بیش از آن از صدها کتاب و داستان سر برآورده است. حتی این واقعیت که او یا کار او جسارت آمیز یا تکاندهنده است جزیی از افسانه است و از این رو جزیی از آن چیزی است که او را پذیرفتنی میکند. خطاست اگر مدعی شویم که هر قرن نمونهٔ نابغهٔ منحصر به فرد خود را دارد. با این همه نابغهٔ نمونه وار قرن بیستمی انسان بسیار متفاوتی است. این انسان باید کم و بیش انسان قرن بیستمی انسان بسیار متفاوتی است. این انسان باید کم و بیش بی نام باشد. او آرام، منسجم، مسلط به خود و بسیار آگاه بر قدرت نیروهایی است که بیرون از او قرار دارند. او تقریباً درست در جهت نیروهایی است که بیرون از او قرار دارند. او تقریباً درست در جهت مخالف پیکاسوست.

سرانجام رفته رفته می توانیم مشکل اساسی پیکاسو را دریابیم:
مشکلی که چنان جامهٔ مُبدلی پوشیده است که به ندرت برای کسی قابل
تشخیص بوده است. هنرمندی را در نظر بگیرید که از سرزمین خود تبعید
مده است؛ به قرنی دیگر تعلق دارد، سرشت بدوی نبوغ خود را آرمانی
می کند تا جامعهٔ فامیدی را محکوم کند که خود را در آن یافته است،
بنابراین خودبسنده می شود اما ناگزیر باید بی وقفه کار کند تا خود را به
بنابراین خودبسنده می شود اما ناگزیر باید بی وقفه کار کند تا خود را به
بسیار تنها باشد. اما این تنهایی در چارچوب هنر او چه معنایی دارد؟
معنایش این است که او نمی داند چه چیز را نقاشی کند. معنایش این است
که موضوع های او به پایان رسیده است؛ اما موضوع هایی که باید قالب
حسیات او هنوز به آخر نرسیده است؛ اما موضوع هایی که باید قالب
نگاهدارندهٔ این احساسات و عواطف باشد به پایان آمده است. و این
مشکل پیکاسو بوده است. باید از خود بپرسد. چه چیز را باید نقاشی
کنم؟ و این پرسشی است که خود باید به تنهایی به آن پاسخ گوید.

## گرنیکای پیکاسو

#### هربرت رید

دیرگاهی است که هنر دیگر عظیم و یادمانی نیست. برای بادمانی بودن، آن چنان که هنر میکل آنژیا روبنس بود، عصر می بایست احساسی از شکوه و افتخار داشته باشد. هنرمند می بایست به همنوعان خود ایمان و به تمدنی که به آن تعلق دارد اعتقاد داشته باشد. چنین نگرشی در جهان معاصر ممکن نیست \_یا دست کم در جهان اروپای غربی ما میسر نیست. ما بزرگترین جنگ تاریخ از از سر گذرانده ایم اما دیدیم که این جنگ با هزاران یادمان بست، دروغین و اساساً غیر قهرمانی تجلیل شد. ده میلیون انسان جان باختند اما هیچ نفخهٔ الهامی از اجساد مردهٔ آنان برنخاست. تنها خرده تقلایی برای بستن قراردادها و پرداخت پاداشها و نیز تمایلی آشکار برای بیشترین استفادهٔ سودجویانه از ثمرههای قهرمانگرایی انجام گرفت.

الهام بخش هنر یادمانی اعمال خلاقانه است. ممکن است گاه هنرمند فریب بخورد با این همه در توهم خود با عصر خویش شریک است. هنرمند در حالتی از ایمان، خلاقیت و ایمان خوشبینانه می زید. اما در عصر ما حتی یک توهم قابل دفاع وجود ندارد. وقتی این سخن را بر سر زبانها می اندازند که یک قهرمان بزرگ مسیحی، جنگ صلیبی تازهای را به هوای ایمان رهبری می کند حتی پیروان او نیز فریب نمی خورند. چراکه

۱. منظور نوپسنده جنگ جهانی اول است سم.

جنگجوی صلیبی به مدد مراکشی های بی ایمان و نیز بمب ها و تانک های فاشیست ها نمی جنگد. و هنگامی که جمهوری اعلام می کند که جنگ برای دفاع از آزادی و برابری در گرفته است ما ناگزیر شک می کنیم که آیا این ارزشها، با آن شیوه های استبدادی که برای تحقق آن ها به کار گرفته شده است، دوام خواهد کرد. هنرمند در فروترین پایهٔ منزلت و اقتداری که تاکنون در سراسر تاریخ تمدن داشته است ناچار است در کسانی که او را خوار داشته اند شک کند.

تنها یادمان منطقی این عصر یک نوع یادمان منفی خواهد بود: یادمانی برای سرخوردگی، برای نومیدی، برای ویرانی. از این رو ناگزیر بود که بزرگترین هنرمند زمانهٔ ما به چنین نتیجه ای رانده شود. هنرمند که از اثباتهای خلاقهٔ ۲ خود سرخورده است و براثر جبونی ها و عادات و رسوم زمانه افق دید و ظرفیتش محدود شده است در نهایت امر تنها می تواند یادمانی برای آن نیروهای شر بسازد که می کوشند بر زندگی چیرگی یابند. یادمان اعتراض. هنگامی که این نیروها بر سرزمین مادری او تاخت می آورند و با سبعیتی عمدی معبدی را که آراسته به حالتی از شکوه و افتخار است نابود می کنند، انگیزهٔ اعتراض شکوه و عظمتی یادمانی به خود می گیرد. دیوار نگارهٔ بزرگ پیکاسو یادمانی برای ویرانی، فریادی از خشم و وحشت است که روح نبوغ عظمتِ بیشتری بدان فریادی از خشم و وحشت است که روح نبوغ عظمتِ بیشتری بدان

گفته اند که این نقاشی پوشیده و مبهم است، که نمی تواند کششی برای سرباز جمهوری خواه، مرد کوچه و بازار و رزمندهٔ کمونیستی که در سلول زندان به سر می برد داشته باشد؛ اما واقعیت این است که عناصر این

۱. اشاره به شرکت میربازان مراکشی در جنگ داخلی اسپانیا به سود سلطنت طلبان و برضد جمهوری خواهان. در آن هنگام مراکش مستعمرهٔ اسپانیا بود ـ م.

۲. Creative affirmations منظور اموری است که بیشتر جنبهٔ اثباتی و ایجابی دارد و برابر اموری که وجه سلبی و منفی آنها میچربد \_ م.

نقاشی روشن و آشکارا نمادین است. روشنایی روز و شب صحنه ای از وحشت و ویرانی را می نمایاند: اسبِ شکم دریده، بدنهای درهم تنیدهٔ مردان و زنان بخشی از کار را آشکار می کند که در پسزمینهٔ آن گاوی خشمگین پیروزمندانه سر برگرانده و براثر قدرت ابلهانه و شهوت چهره در هم کشیده است؛ در همان حال حقیقت که سیمایش چون صورتکی تراژیک همهٔ خلوص کلاسیک را در خود دارد از پنجره سر بیرون کرده و پرتو چراغ خود را بر همهٔ کشتگان می گسترد. این پرده نقاشی بزرگ مرشار از شفقت و وحشت است با این همه بر سراسر آن زیبایی و ظرافتی ناگفتنی تعبیه شده است که حاصل تعادل پالایش یافتهٔ این عناصر است.

در این تمثیل نه تنها گرنیکا که اسپانیا، نه تنها اسپانیا که گل اروپا تجسم یافته شده است. این جا جلجتای مدرن است، درد و عذاب در وبرانههای شفقت و ایمان انسان است که براثر بمب فروپاشیده است. این تصویری مذهبی است که اگر نه با همانگونه شور و حرارت، باری با همان درجه از اشتیاق نقاشی شده است که الهام بخش گرو نوالد و استاد پی یتای آوینییون، وان ایک و بلینی بود. کافی نیست که پیکاسوی این تابلو را با گویای مصیبتهای جنگ مقایسه کنیم. گویا نیز هنرمند و بشردوستی بزرگ بود؛ اما واکنش هایش فردگرایانه بود، ابزارهایش طنز آمیز، هجو آلود و ریشخند آمیز بود. پیکاسو کلی تر است: نمادهای او مانند نمادهای همر، دانته و سروانس پیش پا افتاده است زیرا تنها هنگامی که بیشترین پیش پا افتاده است زیرا تنها هنگامی که بیشترین پیش پا افتاده است زیرا تنها هنگامی که بیشترین پیش پا افتاده است زیرا تنها هنگامی که بیشترین پیش با افتاده است زیرا تنها هنگامی که بیشترین پیش با فتاده است زیرا تنها هنگامی که بیشترین پیش می شود، اثری که از همهٔ مکتبها و مقولات برمیگذرد و همین که زاده شد جاودانه خواهد زیست.

## برای دانلودکتابهای بیشتر به کانال تلگرام ما بپیوندید @ARTTBOOK

## دیوارنگارهٔ گرنیکا پیکاسو و اعتراض اجتماعی

ورنون كلارك

ما مردانی تهی مایه ایم مردانی کاه آگن که به هم تکیه داده ایم.

تي. س. اليوت

در ۲۸ آوریل ۱۹۳۷ متحدان آلمانی ژنرال فرانکو با بسمبافکنهای یونکر آلمانی خود بر فراز شهر باسکی گرنیکا پدیدار شدند و در اندک زمانی این زیارتگاه باستانی را به قتلگاه بدل کردند. آقای آلفرد. اچ. بار از موزهٔ هنر معاصر نیویورک میگوید: «پیکاسو بیدرنگ انتقامی هنرمندانه تدارک دید.» و به راستی هم عبارت «انتقام هنرمندانه» بر نکته یی قابل تأمل انگشت میگذارد زیرا به اعتقاد من این اعتراض بیشتر زیبایی شناسانه است تا اعتراضی عملی.

گرنیکا هیچ تحلیل ساده ای را برنمی تابد. اگر این تابلو همانگونه بر ما عرضه می شد که خلاقیت های کوبیستی پیش از آن، مسأله کمتر از این پیچیده می بود. می شد قواعدی را به کار بست که انتزاع گرایان و منتقدان آنان به دست داده اند، می شد و زنه ها و تعادل ها را تحلیل کرد، تحریف ها

و تلمیحها را طبقه بندی کرد و کار را تمام شده اعلام کرد. اما پیکاسو کار ما را دشوار کرده است و با نامگذاری خود براین تابلو از ما می خواهد که به این دیوارنگاره نه فقط از زاویهٔ یک انتزاع که همچنین به چشم گشت و گذاری در اعتراض اجتماعی بنگریم.

از آنجاکه جهتگیری پیکاسو به سوی عرصهٔ اجتماعی نه با این کار روشن شده ا ست نه با اجراهای پیشین او (به جز بشردوستی مبهم دورههای «آبی» و «دلقک») ناچاریم چیزی بیش از یک داوری زیبایی شناسی انجام دهیم. از این جاست که دشواری بزرگ آغاز می شود. به یاد ندارم که هرگز جلو نقاشی کوبیستی دیگری ایستاده باشم و هیچ علاقهٔ خاصی به رابطهٔ میان درونمایه و ابزاری که برای بیان آن به کار گرفته شده احساس کرده باشم. سرانجام آن که میزان درگیری عاطفی که انسان در برابر تابلویی چون نوشنده افسنتین یا طبیعت بیجان با ماندولین حس می کند قطعاً محدود است و معمولاً پیشاپیش از این نیاز آسوده است که نسبت به مضمونها و موقعیتهایی که تا این حد از تجربهٔ ما دورند واکنشی صرفاً انسانی از خود نشان دهد. اما چه می توان گفت ما دورند واکنشی صرفاً انسانی از خود رویدادی تأثیرگذار چون نابودی گرنیکا را برمی گزیند؟

در این تابلو برای نخستینبار در تاریخ کوبیسم نخست تماشاگر است که سخن میگوید و نه تصویر. بنابراین رویکرد انتقادی سا دستخوش دگرگونی کامل می شود. همان اخباری که دیوارنگاره به نقاشی آن پرداخته، چه رسد به تجربهٔ دیدن خود اثر، بس است تا شورانگیزترین پرسشها ذهن میا را فراگیرد: آییا باید در اینجا محکومیت قاطعانهٔ وحثیگری فاشیسم را یافت؟ آیا بررسی کار به طور کلی یقین به عدالت و پیروزی نهایی آرمانی مورد حمایت هنرسند را آشکار خواهد کرد؟ یا آن پیروزی نهایی آرمانی مورد حمایت هنرسند را آشکار خواهد کرد؟ یا آن

است که در ویرانه های اسپانیا تهدیدی نسبت به زندگی گوشه گیرانه، آسوده و درون نگرانهٔ خود حس می کند؟ این پرسش ها که چنین مصرانه مطرح می شوند به یقین ارزیابی ما را از کار دگرگون خواهند کرد.

وقتی به بررسی گرنیکا میپردازیم بیدرنگ از فقدان عجیب رابطهٔ ميان موضوع و شيوهٔ عرضه داشت آن تكان مي خوريم. البته اين نكته نيز هیچچیز تازهای را در دورهٔ کاری پیکاسو نشان نمی دهد! این فقدان هماهنگی میان تکنیک و محتوا در سراسر نقاشی او همواره به طور مداوم پدیدار می شود. هنرمند آشکارا حدی بر احساسات و شدت بیان خود گذاشته و دلخواهانه مانع از آن شده است که قدمی فراتر از آن بگذارد. هرگاه محتوای عاطفی یک مضمون می خواهد از این محدودیتهای تحمیلی فراتر برود بی درنگ با شیوهای خاموش و بی صدا، که خود را در رنگ محدود، ترکیب بندی های ایستا و فرم های کم نیرو نشان می دهد، جلو آن سد می شود. دوره های «آبی» و «دلقک» که بن مایه های عمدهٔ آنها بر شخصیتهای رنجدیدهٔ انسانی استوار است همهٔ این ویژگیها را یک جا نشان می دهد؛ در این جاست که با خاموش ترین نوع کمپوزیسیون و گسترهٔ رنگی سر و کار داریم که تقریباً با تردید از خنثی ها جدا می شود. برعکس در پیش طرح های طبیعت بیجان (۲۶-۱۹۲۴) که درون مایهٔ آن اصالتاً هیچ کششی ندارد، استعداد صوری و نیروی رنگ آمیزی خيره كننده هنرمند به تمامي تحقق مي يابد.

پیکاسو با ابزارهایی از اینگونه توانسته است دیرگاهی نوعی از حاکمیت رنگ و پرده را حفظ کند که در سراسر تاریخ هنر در نوع خود بی مانند است. همچنین گسترهٔ مهارخوردهای از احساسات و عواطف بنا کرده است که به همان آسانی می توان آن را کنترل کرد که یک موتور روغن سوز جدید را. منظورم این نیست که کار پیکاسو در بیان بسیاری از جنبه های زندگی جدید نارسا و الکن است. این جا چندان نیازی به اثبات

این نکته نداریم که چنین نیازی به حاکمیت، به وینژه از نبوع حاکمیت كارگاهي، طبعاً از نوعي ناامني ناشي ميشودكه هنرمند از مشاهده ناسازگاریها و تعارضها و زیستن در جامعهٔ پر تضاد امروز حس میکند. امًا درباره گرنیکا چه باید گفت؟ این کار که بسیاری از منتقدان همچون کاری مستقل از همهٔ کارهای دورههای پیشین به آن خوشامد گفتند به نظر من اوج پوچی همه گرایشهای هنری و روانشناختی است که پیکاسو در گــذشته سـاخته و پـرداخـته است. اينجاكـل اصـل عـاطفهٔ خـاموش و مهارخورده به طرزي نامعمول بسيار برجسته پديدار مي شود؛ منتها با يک تفاوت. در این مورد درون مایه به خودی خود چنان خارق العاده نیرومند است که در سر جای خود قرار نمی گیرد؛ به آسانی به ابزارهای مهارکنندهای که برای مضمونهای کمتوانتر کارایی دارد تن نمی دهد؛ از این جاست که پیکاسو به مؤثرترین شیوه های سرکوبگر، دورترین تلمیحات و پیچیده ترین مکانیسمهای عاطفه زدایی روی می آورد تا مگر بر آن تعادل و آرامشی دست یابد که به باور او حاکمیت زیبایی شناسانهٔ هنرمند در گرو دستیابی به آن است. اگر این فرایند را به یاد بسباریم به ما مدد خواهد کرد تا بسیاری از ویژگیهای گرنیکا را آسان تر دریابیم.

بسیاری از منتقدان ساختار و ترکیببندی، جهشها و جنبشهای این اثر را در ذات خود بیانگر اعتراض بر وحشت جنگ دانستهاند. من از چنین نگرشی به یک اثر هنری، که هرقدر هم بتوان دربارهٔ مزایای انتزاعی آن داد سخن داد، مسلماً از نظر حل و فصل مسألهٔ رابطهٔ ترکیببندی با پیام اساسی تصویر بسیار سطحی است، چندان سر درنمی آورم. بگذارید آشکارترین و اساسی ترین عناصر کمپوزیسیون را بررسی کنیم. در این ترکیببندی ساختمان هر شکل مرکزی یکباره پدیدار می شود، بر هر سوی آن فرمهایی قرار گرفتهاند که گرچه در درون خود گونه گوناند اما آنجاکه مسأله وزن و ثقل در میان است همانقدر به تقارن نزدیکاند که

هرچیز دیگر در نقاشی کوبیستی. همین امر نوعی سکوت و خاموشی ساختاری اساسی پدید می آورد که به نظر می رسد با واقعیات جنگ اسپانیا فاصلهٔ بسیار دارد. البته این جا هیچ نشانه ای بر فقدان فراست هنرمند به چشم نمی آید بلکه این کار تنها یک نمونه از عزم جزم او در حفظ تسلط بر موضوع کار خود ـ و در این مورد با بهره جویی از کمپوزیسیونی اساساً خاموش ـ است.

تحلیلی از محتوای خط راست و خط منحنی نقاشی نشان می دهد که در اینجا نیز همان اصل حاکم است. در عینحال این نکته آشکار می شود که این دو عنصر تقریباً به کلی برابرند؛ در هیچ مورد ظهور دراماتیک یکی به قیمت دیگری تمام نمی شود. هرجا که تقابل نیرومندی پیش می آید این تقابل همواره با سرریز کردن ماهرانه و دسته جمعی منحنی های اصلی یا یک آرایش موقتی با دبزن وار خاموش می شود و بدین سان تأثیر تقابل آمیز خطوط راست را محو می کند.

نکتهٔ مهم آن است که همهٔ این اتفاقات در درون کمپوزیسیون رخ می دهد بی آن که چندان رابطه زبادی با تأکید دراماتیک بر درون مایه داشته باشد. برای مثال اگر بنا بود نموداری از خطوط و حرکتهای عمده رسم کنیم و سپس در آن یک رشته نقاط رنگین قرار دهیم تا بر مکانبندی عناصر باز نموده یعنی انسانها و حیوانهای درد کشیده و جز اینها دلالت کند، در می یافتیم که این عناصر از یک رشته بحرانهای ساختاری برکنار مانده اند. شگفت آن که می توان نموداری از این ساختار سامان داد بی آن که عناصر باز نموده را ارائه داد. جالب است که این شیوه را با آثاری یحی از عناصر بازنموده را ارائه داد. جالب است که این شیوه را با آثاری چون اچینگهای وحشتهای جنگ گوبا مقایسه کنیم؛ در این اچینگها بازنمایی و ساختار به طرزی جدایی ناپذیر به هم پیوسته اند و چنان به بازنمایی و ساختار به طرزی جدایی ناپذیر به هم پیوسته اند و چنان به تصامی درهم تنیده اند که چنین تجزیه و تشریح تحلیلی یکسره

تصورناپذیر است. اما در گرنیکا هرگونه احساس ویژه از وحشت جنگ حتی به مفهوم انتزاعی میبایست به مدد جزئیات (زبانهای نوک تیز، شواهد مثله کردن اندامها و مانند آن) و با اندک کمکی از محرکهای عمدهٔ خود پردهٔ نقاشی حاصل شود.

از سوی دیگر رنگ، یا به عبارت در ست تو فقدان رنگ، نظر بهٔ تفکیک و جدایی را تقویت میکند. در پایان سنتی که رنگ را نیرومندترین ابزار بیان عاطفی می شمرد پیکاسو ترجیح داد این عنصر حیاتی را یکسره رد کند و خود را در محدودترین گسترهٔ روابطی که قابل تصویر است محدود کرد. در این که این هماهنگی های سیاه، سفید، و خاکستری های گرم و سرد با نهایت چابکی و مهارت اجرا شدهاند هیچ شکی نیست. نکته شگفتانگیز این جاست که تماشاگر باید این تجربهٔ زیبایی شناسی ظریف و لطیف را با درونمایه ای درآمیزد که از نظر تأثیر عاطفی نیرومند بی نظیر است. البته راست است که از تضادهای سیاه و سفید می توان به همان قوت و شدتی بهره گرفت که از هر آرایش رنگی قابل تصور دیگر، با این همه آنچه در این جا اهمیت دارد آن است که یکبار دیگر تضاد اهای عمدهای، البته نه در ارتباط با درون مایه که در پیوند با ساختار انتزاعی، رخ می دهد. تنها در مواردی که عناصر تصویری بیرون از مرکز دراماتیک کار قرار می گیرند از حمایت کامل تضادهای نیرومند سیاه و سفید برخوردار می، شوند. از سوی دیگر در مناطق مرکزی پاساژهایی که از لحاظ روانشناختی شدت و توان بیشتری دارند به مدد خاکستری ها با چنان درجهبندی ظریفی مغلوب شدهاند که در بیشتر سوارد فرمها برای مشخص کردن این پاساژها چیزی نیرومندتر از خط از کار درنمی آیند و نمی توانند با جنبه های صرفاً صوری کار رقابت کنند. تماشاگر باید خود را به دو شخص مجزا تقسیم کند، یکی کسی که کیفیتهای انتزاعی \_ زیبایی شناختی دیوارنگاره را می آزماید و از آن لذت میبرد و دیگر کسی که در میان جزئیات به جستجوی نمادهایی برآید که بر نابودی گرنیکا اشاره دارند.

با این همه عنصر مهم دیگری هم هست که توجه ما را برمیانگیزد. جدایی و تجزیهٔ درونمایه و شیوهٔ بیان استلزامات حیاتی و دقیقی دارد و به این نکته اشاره دارد که ممکن است اعتراض هنرمند به آن روشنی که ما باور داریم برضد نابودی گرنیکا نباشد. به هرحال این تابلو فاقد آن محرک مستقیم و وحدت هدفی است که میتوان در مضمون مشابهی از گویا یافت. با این همه هنرمند می بایست با قوت و نیرو چیزی را احساس کرده باشد، می بایست رنجش یا ترسی ژرف را حس کرده باشد، وگرنه این دیوارنگاره هرگز نقاشی نمی شد.

انگیزهٔ اساسی هنگامی روشن تر خواهد شد که به دقت به بررسی نوع نمادها و نیز استلزام نمادها بپردازیم. در نگاه نخست چنین می نماید که این نمادگرایی اساساً همان باشد که در کارهای نخستین پیکاسو می بینیم؛ پیکاسو مانند گذشته به صنصر دور و رمانتیک اشاره دارد. اما در این مورد غرابت از اینجاست که پیکاسو نمادهای کهنه و آرکائیکی چون نیمرخهای کلاسیک، شمشیرها، لامپای چراغ نفتی و مانند آن را برای بیان پیکار اجتماعی مدرن و امروزی به کار می گیرد. در واقع این نمادها از مسائل زمان ما بسیار دور می نمایند و هنگامی که براین دوری تأکید می شود که کل درام تصویر نه فقط در یک فضای کم ژرفای استثنایی که در یک فضای درونی انجام می گیرد. گویی هنرمند کوشیده است که با جدا کردن رویدادی که از آن می ترسد از جهان واقعی و بُردن آن به عرصهٔ صحنهای رویدادی که از آن می ترسد از جهان واقعی و بُردن آن به عرصهٔ صحنهای دو اشاره به نور مصنوعی تأییدی بر این گفته باشد.

از این گذشته می توان به بهره گیری از نمادپردازی میدان گاوبازی

اشاره کرد. اگر بتوان دربارهٔ معنای زیبایی شنامی گاوبازی به ارنست همینگوی اعتماد کرد، شیوهٔ به کارگیری این نمادها آشکارتر می شود. برای اسپانیایی ها گاوبازی درامی است که در آن حماقت حیوان و نیروی بی عاطفهٔ گاو مقهور هوش و هنر انسانی گاوباز می شود. اکنون هیچچیز عجیبی در این واقعیت نیست که پیکاسو از گاو به عنوان نماد فرانکو و عجیبی در این واقعیت نیست که پیکاسو از گاو به عنوان نماد فرانکو و وحثیگری فاشیسم بهره گرفته است اما عجیب است که گاو، عنصر شریر این اثر تنها پیکر این دیوارنگاره است که اصلاً شأنی دارد، تنها پیکری است که قدرتش، هم در ساختار انتزاعی و هم در جزئیات تصویری، بر بنیادی استوار است و این دو عنصر در آن به سوی یک هدف واحد یگانه شدهاند. شکل غلوشدهٔ بیضه ها و سیخ شدگی جسورانهٔ دُم به واحد یگانه شدهاند. شکل غلوشدهٔ بیضه ها و سیخ شدگی جسورانهٔ دُم به فاشیستی زحمت و درد بسیار کشیده است. با آن که مسلماً پیکر گاو برای فاشیستی زحمت و درد بسیار کشیده است. با آن که مسلماً پیکر گاو برای خیزی بیش از اشاره به تسلیم و رضا در برابر دشمن، که هم کامیاب و هم چیزی بیش از اشاره به تسلیم و رضا در برابر دشمن، که هم کامیاب و هم پوروزمند است، حس کرد.

با این حال انسان ناگزیر است که حتی در برابر دشمنی نیرومند ایستادگی ورزد. اما هنرمند برای یافتن متحدان به کدام سو باید روکند؟ به

۱. گاو از دیرباز با مضعون مرگ و رستاخیز در مذهب نداعی شده است، مثلاً در رمز و رازهای دیونیزوس در روزگاران باستان. به همین دلیل است که گفته اند پیکامو از این نماد برای اشاره به رستاخیز مردم اسپانیا بهره گرفته است و به هیچ رو آن را نشانهٔ وحشیگری فاشیسم نگرفته است. بی آن که بخواهیم به تفصیل به مسأله بپردازیم می خواهیم این نکته را یادآور شویم که به نظر می رسد که دلیل یا توجیه اندکی در دست داریم که بخواهیم گاو را از زینه ای توجیه اندکی در دست داریم که بخواهیم گاو را از زینه ای که پیکاسو او را در آن قرار داده است (میدان گاوبازی) جدا کئیم، و این نه تنها در گرنیکا، که در رؤیاها و دروغهای فرانکو، نبرد هیولا (Minotauromachy) ، و نیز در بسیاری از کارهای دیگر نیز خود را نمایانده است. همچنین نباید این نکته را نادیده بگیریم که در یکی از پیش طرحهای گرنیکا گاو با چهره و کلاه نظامی و یژهٔ خود ژنرال فرانکو پدیدار می شود.

آرمانی که یک اسب لحاف پیج او شکمدریده نمایندهٔ آن است؟ به یاد داریم که در میدان گاوبازی اسب شخصیتِ کمیک است، نماد فرتوتی، درهم شکستگی و فرسودگی خنده آور است. با این همه به مدد چنین نمادهایی است که پیکاسو کسان و چیزهایی را که در گرنیکا مردهاند تجسم می بخشد: به مدد نمادهایی چون یک جنگجو که گردن زنی او بدن میان تهی مانکنوارش را نمایان میکند. این مضمون را همهٔ فیگورهای مترسکواری که در سراسر دیوارنگاره گستردهاند تقویت می کنند. چشمهایی می بینیم که به خلط در سرهای پیکرها جاگرفتهاند؛ دستهای کاه آگن و بیاندامی را می بینیم که هریک از انگشتان آن جهتی خاص خود دارند. چشمهایی که نمی توانند معقولانه بینند؛ دستهایی که نمی توانند محکم به سلاحهای دفاعی خود بچسبند. من می دانم که چنان که دکتر پل شیلدر در کتاب خود تصویر و نمود بدن انسان گفته است فریفتگی به مثله کردن یا جابه جا کردن اندامها و اعضای بدن ویژگی تعریف شدهٔ انسواع مسعینی از بسیماریهای روانسی است. در اینگونه موارد بیمار احساسات هول آوری از بی کفایتی و نومیدی را می آزماید و گمان می کند كه حتى ساده ترين كارها بيرون از حيطهٔ تسلط اوست. گفتني است كه اين هذیانها از بی ثباتی درونی قربانی ناشی می شود و به هیچ واقعیت عینی سركوب يا آزار برنمي گردد. با اين همه پيكاسو تصوير خود را از مردم اسپانیا در چنین قالبی نقاشی کرده است؛ اما در نظر من این نکته بسیار روشن است كه كيفيت پيكار سه سالهٔ مردم اسپانيا با يورش فاشيسم جز

۱. در میدانهای گاوبازی اسپانیا و مکزیک لحافوارهای بر پشت تا ساق پاهای اسب
 میافکنند تا اگر شاخ گاو به شکم او گرفت بیرون ریختن امعاء و احشاء اسب چشم تماشاگران
 را نیازارد، م.

۲. Comic relief ، صحنه های خند آور در درام های جدی که موجب آسودگی تماشاگران از بار سنگین عاطفی صحنه های پرکشاکش دراماتیک می شود. م.

<sup>3.</sup> The image and Apearance of the human body.

در مورد کسانی که ایمانی استوار به عدالت و پیروزی آرمان مورد دفاع خود نداشتند به ندرت با چنین بی ثباتی یا فقدان هدف واحد از جانب وفاداران به آرمان جمهوری رو به رو بوده است.

شباهت نمادهای پیکاسو و نمادهایی که تی. س. الیوت، این شاهزادهٔ سرخوردگی، به کار گرفته است رفته رفته آشکارتر می شود. اینان به راستی که سایهٔ مرداند، کاه آگنانی که هنرمند هم می بایست خود را با آنان یکسان پندارد و هم آنان را نفی کند. شباهت البته همین جا به پایان نمی رسد. شبکهٔ خطوطی که کل دیوارنگاره را در خودگرفته است، بازی با خطوط جاندار متقاطع روی دستهای همهٔ پیکرها به صورت شبکهٔ درهم تنیدهٔ محتوم سرنوشت درمی آید. همچنان که الیوت سرنوشت خود و نیز سرنوشت جهان خود را در دستهٔ ورقهای فالگیری قرون خود و نیز سرنوشت به دامن وسطی امی خواند، پیکاسو نیز برای نمادی مشابه دست به دامن دانستنی های کف بینها می شود.

با این همه سرخوردگی پیکاسو مانند سرخوردگی الیوت مسخره و تقلبی نیست. الیوت در سالهایی نه چندان دشوار در این حال و هوا چیز می نوشت، سالهایی که می شد کلبی اندیشی را با خیال آسوده در دانشگاه ها و کافه ها پر و بال داد. اما گرنیکا رو در روی پیکاری نقاشی شد که به واقعیت تلخ و ناگوار بمبها و گلوله ها انجامید؛ ارتجاع وحشی و لگامگسیخته کار را به جایی رسانده بود که حتی حق سرخوردگی را نیز از انسان می گرفت. پیکاسو می گوید: «من تصویری می کشم بعد نابودش می کنم.» پس جای اندک شگفتی است که وقتی وظیفهٔ نابودکردن در دستهایی کاراتر و خشن تر می افتد، پیکاسو علتی برای اعتراض می یابد. به نظر می رسد در گرنیکا پیکاسو آنقدر که بر نابودی کارگاه خود به نظر می رسد در گرنیکا پیکاسو آنقدر که بر نابودی کارگاه خود

۱. Tarot ، مجموعه ورقهایی که نقش یکی از شخصیتهای تمثیلی سنتی را برخود دارند و بیشتر در فالگیری و پیشگریی به کار می روند. م.

مویه سر می دهد بر ویرانی این شهر باسکی شیون نمی کند؛ منظورم از نابودی کارگاه پیکاسو به پایان رسیدن آن جهان پیچیده و دروننگر است که در آن حاکمیت هنرمند، دست کم روی پردهٔ نقاشی، در این نیم قرن اخیر شباهتی بسیار قانع کننده با واقعیت یافته است. این دیوارنگاره میعادگاه همهٔ هدف های گوناگونِ التقاطی گری پیکاسواست. در این اثر کوبیسم، هم به شیوهٔ تحلیلی و هم ترکیبی، و تلمیحات نوستالژیک دورهٔ کلاسیک، انگار برای یک حکم واپسین و قدرتمند، و در بافتی ساده تر از کلاسیک، انگار برای یک حکم واپسین و قدرتمند، و در بافتی ساده تر از فقاش برجستهٔ ساکنان سرزمین هرز انشان می دهد، از آنگونه کسان که با فراستی خیره کننده در خشونت ها و تضادهای جامعهٔ مدرن می نگرند و با این همه از هم پیمان شدن با هر نیرویی که در پی خاتمه دادن به وضع موجود است ناتواناند. پیکاسو در زمانی ترجیح می دهد مردد بماند که نوسان و دودلی هم خطرناک است و هم گران تمام می شود.

گرچه دیوارنگارهٔ گرنیکا به ما نشان داد که پیکاسو استاد بی منازع هنر انتزاعی باقی مانده است، در عین حال می بینیم که نمی شود از کوبیسم چیزی برآورد که تابِ وزنِ معنای اجتماعی را بیاورد. بسرج عاجی که سرانجام برپا می شود با نگرانی تمام مراقب پیشرفت دشمنان دوگانهٔ خود است. فاشیسم از کوه ها سرازیس می شود، مردم از دشت ها به فراز می روند. نیم حجهان شاید به تمامی بلرزد. بار دیگر برای سخنی موجز به الیوت رو می کنیم:

من لحظهٔ پرپر زدن عظمت خود را دیدهام

من دیده ام که پیشخدمت ابدی کُتم را نگه داشت \_ و نیشخند زد. و سخن کوتاه، من ترسیدم ۲

<sup>1.</sup> Wastelanders

بارهای از شعر مشهور «شعر عاشقانهٔ جی آلفرد پروفراک» میرودهٔ تی، س. الیوت سم.

## پیکاسو و جوهر اشیاء

#### ماريوس دِ زاياس

... من هم پیکاسوی هنرمند و هم کار او را مطالعه کرده ام. این کار چندان دشوار نبود چراکه پیکاسو انسانی صمیمی و خودانگیخته است و نه آرمان های خود و نه شیوه ای را که برای تحقق این آرمان ها به کار می گیرد به رمز و راز نمی آلاید.

پیکاسو می کوشد با کار خود تأثیری پدید آورد، البته نه به مدد موضوع بلکه با شیوه ای که موضوع را بیان می کند. پیکاسو از طبیعت بیرونی تأثیری مستقیم می پذیرد، آن را تحلیل می کند، می پرورد، ترجمه می کند و سپس به سبک ویژهٔ خود آن را اجرا می کند با این قصد که کار باید معادل تصویری احساس و عاطفه ای باشد که از طبیعت حاصل شده است. پیکاسو با عرضهٔ کار خود می خواهد تماشاگر، نه در پی خود نمایش که به جستجوی عاطفه یا اندیشه ای باشد که از نمایش برمی آید (در این مورد دو تابلو آکاردئون نواز (۱۹۱۱) و دختر با ماندولین (اوایل ۱۹۱۰) یاد کردنی است).

از این جا تا روانشناسی فرم تنها یک گام باقی است و هنرمند مصممانه و آگاهانه این گام را برداشته است. پیکاسو در فرم به جای تجلی جسمانی به جستجوی تجلی روحی است و به دلیل خلق و خوی ویژهای که دارد تجلیات جسمانی اش حسیاتی هندسی به او الهام می دهد.

هنگامی که پیکاسو دست به نقاشی میبَرد خود را محدود به این

نمیکند که از یک شیء فقط سطوحی را بگیرد که چشم می پذیرد بلکه همهٔ آن چیزهایی را وارسی می کند که به باور او فردیت فرم را تشکیل می دهند؛ آنگاه با خیال اندیشی ویژهٔ خود آنها را می پرورد و دیگرگون می کند. همین امر تأثیرات نوی را القا می کند و او با فرمهای نو آن را متجلی می کند، زیرا از اندیشهٔ بازنمایی یک هستی، هستی نوی زاده می شود که شاید با نخستین هستی متفاوت باشد، و این هستی، هستی ابزنموده است.

هریک از نقاشی های او ضریب تأثیراتی است که فرم در روح او انجام داده است. و هنر بذیران باید در این نقاشی ها تحقق یک آرمان هنری را ببینند و بی آن که بکوشند به جستجوی عواملی بر آیند که به ترکیببندی نتیجهٔ نهایی راه یافته است باید از روی احساس مجردی که این نقاشی ها پدید می آورند داوری کنند. مقصود پیکاسو این نیست که بر بردهٔ نقاشی، جنبهای از طبیعت بیرونی را جاودانی کند و به مدد آن تأثیری هنری پدید آورد بلکه میخواهد با قلممو تأثیری را بازنمایی کند که مستقیماً از طبیعت دریافته و با خیال خود درآمیخته است، از این رو بر بردهٔ نقاشی نه خاطرهٔ احساسی ازگذشته، که احساسی حاضر وکنونی راتوصیف میکند. برداشتی که پیکاسو از پرسپکتیو دارد با برداشت سنتگرایان متفاوت است. بنابر شیوهٔ اندیشیدن و نقاشی کردن او، فرم می بایست بنابر ارزش ذاتی خود بازنمایی شود و نه در پیوند با اشیای دیگر. پیکاسو برآن نیست که کودکی که در پیش زمینه نشان داده می شود باید بزرگتر از مردی که در فاصلهای دورتر از او قرار دارد نقاشی شود، آن هم صرفاً به این دلیل که نقاش می خواهد فاصلهٔ آن دو را نشان دهد. نمایاندن فاصله و دوری که مکتب آکادمیک همهچیز را تابع آن میکند در نظر او عنصری است که شاید در یک طرح مکان نگارانه می یا در یک نقشهٔ جغرافیایی اهمیت بسیار داشته باشد اما در یک اثر هنری یاوه و بی پر و پا است.

در نقاشی های پیکاسو پرسپکتیو وجود ندارد: در این آثار پرسپکتیو چیزی نیست مگر هماهنگی هایی که فرم القا میکند، مگر ردیف های افقی که در پی هم می آیند تا هماهنگی عامی را پدید آورند که مستطیل تشکیل دهندهٔ تصویر را پُرکند.

در نظر پیکاسو، که در بررسی نور پیرو همان دستگاه فلسفی است که در فرم، نه رنگ بلکه جلوه اهای رنگ وجود دارد. و ایس امر در ماده نوسانها و لرزهای خاصی پدید می آورد که در فرد بیننده تأثیرات خاصی به جا می گذارد. از این جا نتیجه می شود که نقاشی پیکاسو نمودار تطوری است که فرم و نور در سیر تکامل خود در مغز او از سر گذراندهاند تا فکر را پدید آورند، و کمپوزیسیون او هیچچیز جز بیانِ ترکیبی عواطف او نیست.

کسانی که هنر مصری را به دور از پیشداوری های یونانی - رُمی مطالعه کرده اند می دانند که فرزندان نیل و صحرا در آثار خود تحقق آرمانی را می جستند که از تأمل و مراقبه در برابر رود مرموز و خلسهٔ برآمده از تنهایی ژرف و تأثیر گذار دست می داد و به همین دلیل بود که ماده را به فرم تبدیل کردند و به ماده نیروی اندیشه گونی بخشیدند که تنها در جوهر وجود دارد. در کار پیکاسو نیز چیزی از این گونه روی می دهد و آن بازنمایی هنری نوعی روانشناسی فرم است که از رهگذر آن پیکاسو می کوشد چیزی را در ماده نشان دهد که به نظر می رسد تنها در جوهر وجود دارد.

به همینسان درست همانگونه که از تأمل در بخشی از یک کاتدرال گوتیک احساسی مجرد دست میدهد که به مدد اجتماع پیکرهایی هندسی پدید آمده است که معنای آن را درنمی یابیم و فُرم واقعی آن را

بی درنگ ادراک نمی کنیم، نقاشی های پیکاسو نیز تأثیری همانند این حالت پدید می آورند؛ تابلوهای پیکاسو تماشاگر را وا می دارند تا موجودات و اشیایی را که شالودهٔ تصویرند فراموش کنند، و بازنمایی آنها عالی ترین مرتبه ای است که خیال اندیشی او توانسته است از رهگذر یک تحولِ هندسی به تحقق برساند.

بنابر داوری او همهٔ نژادها، آنگونه که در کار نمایندگان هنری خود تصویر شدهاند، کوشیدهاند فرم را از یک منظر خیال اندیشانه بازنمایی کنند و آن را چنان جرح و تعدیل کنند که با اندیشهای که در پی بیان آنند تطبیق کند. در اساس نیز همهٔ آنها همان آرمان هنری را، باگرایشی شبیه به تکنیک خود او، پی گرفتهاند.

## پیکاسو از دیدگاه جامعهشناسی هنر

ماكس رافائل

علم بورژوایی خود اذعان دارد که در پدید آوردن جامعه شناسی هنری توفیقی نیافته است؛ و مگر اورتگای گاست دربارهٔ اثر گویو کافت که هیچ چیز جز عنوانی از آن به جا نمانده است و هرکاری را تازه از نفلت که هیچ چیز جز عنوانی از آن به جا نمانده است و هرکاری را تازه از اول باید انجام داد علت این ناتوانی در چیست؟ هرگونه پژوهش جامعه شناختی هنر به ناگزیر سطحی و ناهمساز است مگر آن که پژوهش نظری هنر را در بر گیرد یا دست کم شالوده هایی برای آن فراهم آورد. تولید هنری به مقیامی گسترده تر از هر اید ئولوژی دیگری در جوهر خود به داده های طبیعی ماده از نو شکل می دهد و از مواد و مصالح خود هستی «آرمانی» و نوی بنا می کند براین هستی قوانین ویژه ای حاکم است. چنین برمی آید که جامعه شناسی هنری نخست باید شالوده ها و محدوده های یک الگوی اجتماعی «مفروض» را تحلیل کند بوظیفه ای که پژوهندگان بورژوا به دلیل پیش داوری های طبقاتی خود نمی توانند از عهدهٔ آن بر آیند. در مقالهٔ پیش "نشان دادیم که مارکسیسم اگر به درستی یعنی به شیوهٔ دیالکتیکی دریافته شود می تواند از عهدهٔ این وظیفه بر آید.

<sup>1.</sup> Ortega Y Gasset

۲. Merie - Jan Guyau (۱۸۵۴-۱۸۸۸) شاعر و فیلسوف فرانسوی.

۳. رافائل به مقالهی «نظریهی مارکسیتی هنر» از کتاب «پرودون، مارکس، پیکاسو» اشاره
 دارد که رسالهی حاضر بخشی از آن است.

تفکر رادیکال همهٔ توهمهای طبقاتی شعور را که پژوهندگان بورژوا بدان آویختهاند مثلاً فردیت مطلق نبوغ، استقلال یا خودمختاری مطلق ذهن و ویژگی درون مانا ای تاریخ هنر را یکباره به دور می ریزد. تفکر رادیکال این گونه توهمها را پیش داوری های یک دوره ی تاریخی کاملاً معین می شمارد. وانگهی تفکر رادیکال این توانایی را به ما می بخشد که محتوای هر عصر راه روابطی را که میان تولید مادی و معنوی پدید می آید و نیز محدودیتهایی را تحلیل کنیم که بر امکانات واقعی برای آفریدن شکل ها تحمیل می گردد. برای آن که از دیدگاهی علمی روابطی را تعیین که میان عناصر شکل دهنده «ترافرازنده» و «درونمانا»ی کنیم که میان عناصر شکل دهنده «ترافرازنده» و «درونمانا»ی تحلیل کنیم و از سوی دیگر به شکل های آثار هنری ستا آن جا که شکل و تحلیل کنیم و از سوی دیگر به شکل های آثار هنری ستا آن جا که شکل و روابط متقابل شان خصلتی جامعه شناختی داشته باشد ـ بپردازیم. چنین تحلیلی تنها بریایه ی دیالکتیکی مادی میسر است.

نظریهپرداز رادیکال با وظیفه ای دوگانه روبرو است: هم باید اید ٹولوژی های بورژواپی را تحلیل کند و هم باید تکامل انقلاب فرهنگی کسارگری را مدنظر داشته باشد. این دو نیازمندی از یکدیگر جدایی ناپذیراند چرا که کارگران «عناصری از جامعهٔ نو را آزاد می کنند که جامعهٔ بورژوایی ورشکستهٔ کهن خود باردار آن است.» "

پژوهش در هنر مدرن اروپای غربی هیچ نمونهای شاخصتر از پیکاسو به دست نمی دهد. نمایشگاه های بزرگ پاریس و زوریخ در سال ۱۹۳۲ ثابت کرد که از روزی که یکی از تاریخ نویسان برجسته نوشت که پیکاسو اصلاً هیچ رغبتی در او برنمی انگیزد زمانه دیگرگون شده است. ۲ امروزه

<sup>1.</sup> Immanent

<sup>2.</sup> Transcendental

<sup>3.</sup> Marx, Civil War in France in Marx and Engels, Selected Works in one Volume, London, 1968, P. 295.

۴. ماکس رافائل به استادش مورخ و نظریه پرداز بزرگ هنر هاینریش ولفلین نظر دارد که حتی

برای دانلودکتابهای بیشتر به کانال تلگرام ما بییوندید ARTTBOOK@

بورژوازی امریکا و اروپای غربی نیک می داند که تا کجا این هنرمند طبقه ی آنان را نمایندگی می کند و چه خوب نمودار وضع ذهنی آنان است و از این رو افترای ملایم جای خود را به تحسین مطلق داده است؛ اما در هیچجا به محدودیتهای هنر او توجه نشده است. (این مورد به آشکار ترین وجهی با تغییر رأی مهیر گرافه در مورد پیکاسو نمایان می گردد.) اما برای پژوهندهٔ رادیکال این مسأله بسیار اهمیت دارد که روابط دقیق میان کار هنری و زمینهٔ اجتماعی ستاریخی کلی و به تبع آن محدودیتهای طبقاتی آن را معین کند. در مورد پیکاسو وظیفهٔ ما این است که شرایط مادی و اید تولوژیکی را پرژوهش کنیم که در او تأثیر گذاشته و نشان دهیم که در هنر خود تا کجا نسبت به این شرایط واکنش نثنان داده است.

1

پیکاسو در سال ۱۸۸۱ در اسپانیا به دنیا آمد. جوانی او در روزگاری گذشت که تجارت آزاد جای خود را به سرمایه داری انحصاری می داد. ویژگی کلی این گذار و اوضاع و احوال خاصی که این تحول در اسپانیا به بار آورد تأثیری قاطع، هرچند تاحدی ناخود آگاهانه، در نقاش گذاشت.

این دوره به ویژه دورهٔ دگرگونی بود (این خصیصه در مورد همهٔ دورههای بحرانی صدق میکند) و تأثیر آن بر هنر و هنرمندان با تأثیر دورههای آرام و عادی یکسر تفاوت داشت. در چنین هنگامهای که کهنه و نو در ستیزهای خشونت بار درگیر میگردند، به ویژه تنشهای حیاتی نیرومندی آزاد می شوند و هنرمندان را بر آن می دارند که واکنشهای خود

حاضر نشد نظری به رسالهی رافائل دربارهٔ پیکاسو بیندازد.

را نسبت به اوضاع و احوال مادی و ایدئولوژیکی پیرامون خود مورد ستایش قرار دهند، بدان جلوه فروشی کنند و جنبه ای شکوهمند به آن ببخشند. تضاد میان مرگ و زندگی در چنین دوره هایی بسیار نیرومندتر از دوره های تعادل نمایان می گردد؛ همین حکم در مورد دیگر تضادهایی که در چنین دوره هایی شدت می یابد و قطب بندی می شود نیز راست درمی آید. کسی که براثر این تنشها و ناسازگاری ها پاره پاره شده و قرار است دریابد چه گونه چنین عصری را به نیرومندترین نحوهٔ ممکن به بیان در آورد کسی است که قادر است نیازهای این عصر را به هنجارها و معیارها به آسان ترین و دریافتنی ترین شیوه در بسیاری موارد قابل بیان معیارها به زبان ریاضی برآورد.

این سه ویژگی برجسته افزایش نیروی حیاتی، قطب بندی تضادها، و نیاز به هنجارهای دریافتنی برای نمونه در دورر ایافت می شود. این ویژگی ها احتمالاً مشخصه ی همه ی دورانهای واقعاً بحرانی است.

در مورد پیکاسو این ویژگی ها علت تکرارهای او را در برخی از موضوع ها روشن می کند: بازنمایی های مرگ مینگامی که پیکاسو هنوز بسیار جوان بود و بعدها تصویرگری های خواب، تراکم فزاینده ی کارمایه در اشیای تصویر شده و در ابزارهای بیان (رنگ و خط)؛ و به ویژه در خلال دورهٔ کوبیستی تصمیم بر به کارگیری و بیان همزمان متنوع تربن کارکردهای یک شیء به منزلهٔ اصلی خلاق در مقابل اصلِ وحدت و قوانین حاکم بر ابدان.

پرسش این جاست که این کهنه و نویی که پیکاسو در جوانی شاهد تضاد آن بود دقیقاً چه بود؟ شالوده ی عینی و انضمامی هنر او در تولید مادی آن زمان چه بود؟ تحول سرمایه داری تجارت آزاد به نظام انحصارات مستلزم تغییر و تحولی درونی در شیوهٔ تولید سرمایه داری

است. البته مالكيت خصوصي سرمايه داري و اشكال حقوقي و سياسي اي که این مالکیت را منعکس میسازد به قوت خود باقی میماند، همچنان که تقسیم جامعه به دو طبقهٔ متخاصم دست نخورده میماند. در عینحال جهان به قسمتهای اقتصادی مستقلی تقسیم می شود که به شیوهٔ دولتهای خودکامه با یکدیگر درگیر پیکارهای سیاسی اند. این گذار مرحلهای از تاریخ جامعهی بورژوایی است که بر تحول آن یک اصل واحد حاکم است. بورژوازی از همان آغاز استیلای سیاسی خود ناگزیر بود در دو جبهه به پیکار برخیزد: از یک سو درپی آن برآمد که استبداد فتودالی کهن را نابود سازد و از سوی دیگر همچنان به استثمار طبقهی کارگر جدید یعنی بگانه طبقهای که می تواند ارزش بیافریند ادامه داد. جنگ را در جبههی نخست نمی شد بدون یاری طبقهی کارگر برد همچنان که در مرحلهی دیگر بدون کمک اربابان فئودال پیروزی در نبرد میسر نبود. از این جا است نوسان میان گرایش های انقلابی و گرایش های ارتجاعی که ویژگی برجستهٔ دستیابی بورژوازی به قدرت است؛ چیرگی این طبقه برنظام کهن با ضعف خود او نسبت به طبقهی نوخاستهی جدید مصادف است. این ضرباهنگ متغیر در تاریخ تولید مادی و در تاریخ اجتماعی و سیاسی برای دریافت برخی از واقعیتها در تاریخ هنر سدهی نوزدهم کلیدی به دست میدهد:

(الف) تناوبی دایمی میان گرایشهای اساطیریِ تاریخی (یکی یونانی و رُمی و دیگری قرون وسطایی مسیحی) و هنری دقیقاً بورژوایس که برکنار از این اشکال در مسیر رئالیسم تکامل می یابد. در نتیجه می توان در کار پیشرفته ترین هنرمندان مفاهیم بی نهایت ناهمگن را در کنار یکدیگر دید، مفاهیمی که اگر هم به فرض با هم سر آشتی داشته باشند این آشتی تنها به شیوه ای غیر دیالکتیکی و التقاطی انجام می گیرد.

(ب) نیاز ایدئالیسم بورژوایی (با ادعای غیر مذهبی و آته ایستی بودن)

به تکامل از خردگروی به حسّ گروی (کانت \_ ماخ، داوید \_ مونه) تا بدان جاکه حس گروی (ایدئالیستی) در عین حال هم دور ترین فاصله را از ایدئالیسم مطلق ترافرازنده بگیرد و هم بیشترین نزدیکی را با ماده باوری دقیقاً آنه ایستی پیداکند (هر چند که برای رسیدن بدان پرش کیفی دیگری لازم می آید).

(ج) در اوج هنر سدهی نوزدهم مادهباوری تنها به صورت یک جزم و دیالکتیک تنها به شکل ایدتالیستی نمودار می گردد به نحوی که همنهاد میان مادهباوری و دیالکتیک که تفکر رادیکال به آن نایل آمد ـ در هنر به صورت مسألهٔ حل ناشدهای برجا میماند و بهسدهٔ بیستم سپرده می شود. این نوسان تولید بورژوایی سهم تولید مادی و هم معنوی سمیان دو حد كاملاً مخالف را نبايد تصادفي يا ظاهري پنداشت؛ بلكه برعكس اين نوسان نمودار قانونی است که بر تکامل بورژوازی حاکم است. جایگزینی تجارت آزاد با سرمایه داری انحصاری نمو دار مرحله ای در این تکامل است. در سراسر رقابت آزاد، کالاها در یک بازار جهانی باز آزادانه مبادله می گردند. قصد این نظام آن بود که تقاضاهای قدیم را به بازارهای جدید عرضه کند، و در بازارهای قدیم تضادهای جدید پدید آورد. اما این نظام گذشته از دیگر دشواری ها، با امکانناپذیری نظارت و تسلط بر عرضه و تقاضا، با سقوط ناگزیر قیمتها و سودها و در یک کلام با سوقعیت نامتعادل توسعهٔ مادي گسترده روبه رو شد كه اشكال موجود تشكيلاتي برای پاسخگویی بدانها نارسا بود. این تضاد ناگزیر به بحرانهای متعدد و به شکلگیری انداموار سرمایه داری انحصاری انجامید. در نظام اخیر (سرمایه داری انحصاری) زمام تولید و توزیع در اختیار سرمایهی مالیای است که در قالب تراست ها و کارتل های ملی و بین المللی و مانند آن عمل میکند، برکل بازار جمهانی تسلط می یابد، به تقسیم آن می پردازد و بدینسان در واقعیت امر این بازار دم به دم کوچک تر میگردد. جهتگیری نظام جدید یکسره فرمالیستی است بهینه سازی شیوه های کار، سازمان بندی سنجیده تر بازرگانی و صنعت، بخش بندی مناطق نفوذ و مانند آن. سرشت ماجراجویانه ی نظام رقابت آزاد جای خود را به بوروکرامی اداری در مدیریت بازرگانی و صنعت و نوعی انگل منشی رشد یابنده بورژوازی در مراکز مسلط متروپل های سرمایه داری می دهد. این فرمالیسم فئودالی و دیکتاتور منشانه بر اثر تضاد میان شکل خصوصی تسملک اسرمایه داری و شکل اجتماعی سازمان انحصاری از درون می بوسد و رو به تحلیل می رود؛ این تضاد را تقسیم جامعه به طبقات و نیروهای اقتصادی خودسالار، ایدئولوژی های ملی و جز این ها هرچه بیشتر شدت می بخشد.

مرقعیت و برهٔ اسپانیا در این تکامل کلی در این است که ادغام آن در تکامل بورژوازی سرمایه داری باروندی گندتر از دیگر کشورهای اروپای غربی پیش می رود. و جود املاک زراعی بزرگ که بخشی از آن به حال خود رها شده بود و با صنعتی عقب مانده ، بیشتر به روسیه شباهت داشت تا به سایر کشورهای اروپای غربی. با این همه تفاوت هایی اساسی میان اسپانیا و روسیه هست؛ برخلاف روسیه که دارای سنابع طبیعی غنی بود اسپانیا فاقد امکانات مادی برای ایستادگی در برابر استیلای مالی کشورهای بیگانه بود؛ نتیجه آن که تکامل معنوی اسپانیا بیشتر بر اروپا متکی بوده است. افزون براین بورژوازی لیبرال اسپانیا نسبت به بورژوازی روسیه دارای سنت های نیرومندتر و استقلال بیشتری بود. هنگامی که بقیهٔ بورژوازی اروپایی به صورت بورژوازی «بقال ها» درآمده بود اسپانیا همچنان به پیکارهای قهرمانانه با فئودالیسم و کلیسا برمی خاست. شاید همچنان این نکته را نیز افزود که طبقهٔ کارگر اسپانیا که بیشتر آنارشیست و سندیکالیست بود هنوز توانایی آن را نداشت که مانند طبقهٔ کارگر روسیه سندیکالیست بود هنوز توانایی آن را نداشت که مانند طبقهٔ کارگر روسیه

حرکت مشترک بزرگی را زیر رهبری تفکر رادیکال به انجام رساند و رهبری کند. نتیجه آن که بورژوازی اسپانیا کمتراز بورژوازی روسیه خود را در معرض تهدید یافت. از این رو بورژوازی اسپانیا \_یعنی نسل ۱۸۹۰ را در معرض تهدید یافت. از این رو بورژوازی اسپانیا \_یعنی نسل ۱۸۹۰ \_ در سراسر دورهٔ گذار از رقابت آزاد به سرمایه داری انحصاری، تولید معنوی ای مخصوص به خود داشت که گرایش دمکراتیک اقتدار جوبانهی آن تا همین امروز نیز بیش از پیش در ایدئولوژی بورژوایی واپسنگر اروپایی تأثیر گذاشته است. پیکاسو که در این سیر تکاملی نمایندهٔ نسل دوم است اندکی پس از ۱۹۰۰ در پاریس با مرحله ای از تاریخ هنر رو به رو شد که سخت زیر نفوذ شرایط اقتصادی و اجتماعی وبژه ای بود که تولید هنری اروپای غربی را تحت تأثیر خود قرار داده بود.

هنر سنتی در عصر سرمایه داری رقابت آزاد به نازل ترین حد خود فرو افتاد. معماری آمیزه ی التقاطی تصورناپذیری از اشکال گوناگون سبکهای گذشته را نمایان ساخت؛ این اشکال به خدمت نماهای پرطمطراق درآمد بی آن که هیچ ربطی به طرحهای اساسی ساختمانی داشته باشد که خود نیز دیگر تکافوی نیازهای عصر را نمی کردند. مفهوم بناهای شکوهمند و یادمانی تا آن جا به انحطاط گراییده بود که نقاشی های دیواری را در کارگاه روی پردههایی اجرا می کردند و سپس روی دیوارها نصب می کردند. دانشکده های هنر تنها به خدمتِ القاکنندگان بی خاصیت ترین فرمول ها در آمدند زیرا که از کالبد استادکاری سنتی چیزی برجا نمانده بود. به رغم این اخته سازی هنر، آموزش هنر و رهبری تشکیلات نمایشگاه ها همچنان در دست نیرومند دانشگاهیان رهبری ماند.

تجدید حیات هنر بورژوایی به معنی واقعی کلمه هم در نقاشی سه پایه ای و هم در پیکره سازی به کلی بیرون از دایرهٔ گرههای رسمی و در برابر اعتراض عمومی شکل گرفت. هنرمندانی چون گویس، مانه و دگا

برای بیان زندگی اجتماعی طبقه ی متوسط معاصر بر امکانات و ابزارهای تازه چیرگی یافتند؛ مونه و رنوار بر امکانات جدید برای بیان احساس این طبقه نسبت به طبیعت تسلط یافتند؛ رودن به رویکردی نو در صورتگری دست یافت. هنر اینان در عینحال هم احساسگرایانه و هم ایدئالیستی بود؛ در مانه برزرگترین هنرمند این گروه بایدئالیسم با چاشنی شکاکیت همراه بود.

اما همهٔ این هنرمندان دجار محدودیتهای یکسانی ببودند: اشتیاق آنان در به کارگیری مضمونهای نو، ارایهٔ تک لحظه ها یا لحظه های گذرا بسیار بیش از قدرت بیان آنان بود. شکاکیتِ مانه، مانند دیدگاه اساماً منفی دگا، و فردیت بخشی به لحظه های گذرا از سوی امپرسیونیستها، نسبیتگرایی این هنرمندان را از دستیابی به معیارهای هنر بزرگ باز داشت.

در همان دوره پیدایش معماری نو، بهرهگیری از مواد و مصالح نو (آهن، ساروج و شیشه) در خدمت کارکردهای اقتصادی نو را شاهدیم (کارخانهها، بازارهای عمومی، برج ایفل، ایستگاههای راه آهن و مانند آنها).

قطعی ترین پیشرفت در ورای این هنر دقیقاً بورژوایی به دست کوربه و از رهگذر دیدگاه ماده باورانهٔ او برآمد (البته جنبهٔ رمانتیک هنر او را نادیده می گیریم). کوربه، این دوست پرودون، که به سبب بیانیه های سیاسی خود و شرکت در کمون پاریس به زندان افتاد وظیفه ی خود را این قرارداد که با رنگهای خود به شیوه ای رفتار کند که مادیت تام و تمام اشیای تصویر شده را (سنگها، آب و مانند آن را) بازآفرینی کند و نشان دهد که چه گونه برخی از مواد مختلف می توانند از رهگذر ویژگی مشترک خود متقابلاً به یکدیگر پیوند یابند. ماده باوری کوربه به وضوح او را از امپرسیونیستها با تأکید بر

نقاشی در بیرون از کارگاه تا چه مایه به طبیعت نزدیک شدند تفاوتی در این سخن پدید نمی آورد). اما این رفتار کوربه به صورت امری جزمی باقی ماند. بلندپروازی او در این بود که میخواست این احساس را القاکند که جهان به نحو پیشینی هم آهنگ است، و این کار را با حذف امکانات صوری کمپوزیسیون که در اجرای آن نهایت مهارت را داشت به انجام رسانید. شک نیست که کوریه نماینده ی قشر انقلابی دهقانان خرده پایی بود که مارکس موقعیت آنان را به طرز درخشانی در هجدهم برومر تحلیل کرده است هنر کوربه هماهنگی تمام و کمال با بیانیههای سیاسی او داشت و این باور برخی از منتقدان بورژوا که «کوربه در هنر نابغه بود اما در سیاست ساده لوحی بیش نبود» یاوه است.

گذار از رقابت آزاد به سرمایه داری انحصاری مسألهٔ چگونگی ترکیب صورت و محتوا، گرایش به فردگرایی و گرایش به جمعگرایی را مطرح کرد. سزان در برخی از کارهای خود که با تیزهوشی بسیار به آینده نظر می کرد این معضل را با پیش گرفتن شیوهای دیالکتیکی حل کرد (ما به عمد آثاری را که برآنها ایستایی محض یا پویایی محض حاکم است نادیده می گیریم)، اما در عین حال همچنان در چارچوب رئالیسم ایدئالیستی باقی ماند (قلمرو مستقلی که میان ایده باوری و ماده باوری قرار می گیرد). دیالکتیک سزان را تنها می توان به مدد تحلیل دقیق آثار اصیل او دریافت. برای مثال به کوه سن و یکتوار که در مؤسهٔ هنر کورتاللهٔ در دریافت. برای می شود بپردازیم: در بیش زمینه، دشتی است که شیبی ملایم دارد (به رنگ اخرایی سبز)، سپس باریکهای از زمین گردنده و

<sup>1.</sup> A Priori

<sup>2.</sup> Marx, The Eighteenth Brumaire of Louis Bonaparte in Marx and Engels, Selected Works in one Volume, op. cit., pp. 171-6.

۲. تابلوی از پل سزان

پیچان که در پس پشت آن کوهی سر برمی آورد (به رنگ آبسی)؛ بالا، آسمانی آبی که تنها تاحدی از لابلای شاخههای درخت (به رنگ سبز) پیداست. دشت در عمق به طور مورب از سمت راستِ پایین به سمتِ چپ بالا امتداد مى يابد. اين مازمان بندي اصلى حركت در برابر خط اربب مقابل قرار می گیرد. این دو جهت گیری کلی حرکت بر روی خطوط عمودی و افقی یک سطح مُستوی امتداد می یابند که به موازات سطح یا گسترهٔ تابلو قرار دارد. ویژگی ایستای این سطح مستوی در مجاورت با پسزمینه، خصلت پویای دو اریب را دچار وقفه میسازد؛ افزون برایس تمارضی میان آن ها پدید می آورد. این مبارزه ی دوجانبه که براثر نیرویی آغازین پدید آمده در هر لایهٔ پیاپی ژرفا در فضای تصویری تکرار میگردد و بنابر یک اصل سازمان مندانهٔ معین، به پیروی از علتی غایی یعنی بر طبق ضرورتی منطقی آشکار می شود، ضرورتی منطقی که به موجب آن دو مقولهٔ ناهمانند علیت و غائیت بر یکدیگر تطبیق می بابند. اربب اصلی که به عقب به سوی فضای تصویر برمیگردد در آغاز متوقف میگردد، سیس مجال می یابد تا با آهنگ و استمراری اصلاح شده حرکت خود را از سر گیرد و در پایان به تدریج به افقی نزدیک می شود. در نتیجهٔ این مبارزهٔ دوجانبه، پیشزمینه با مقاومت کوهستان رو به رو می شود که راست به بالا سر نمی کشد بلکه سر را به پیش خم کرده است به نحوی که در جهت مخالف حرکت دشت، که سر به سوی ژرفا دارد، قرار میگیرد. کوهستان بازنمایی ناتورالیستی منظره نیست بلکه مقصود هنری آن ایجاد تضادی ۱ در برابر بقیهٔ تصویر است. اینجا به جای ژرفا بر ارتفاع و به جای حرکت به راست بر حرکت به چپ تأکید رفته است؛ رنگها تکمیلی اند، و باتوجه به فرمهای هندسی، سطوح فرورفته (مقمر) و برآمده (محدب) جای مطوح تخت و مستوى را گرفتهاند. اما اين تضادِ خشن به مدد يک رشته گذارها فراهم آمده است كه نهتنها اشيا بلكه همچنين ابزار بيان را نيز در بر می گیرد: دشت به تدریج از میان سلسلهای پیاپی از لایه های موازی فرا می خیزد و چند شیء بر فراز دشت برمی آیند. در پس زمینه، عدم مادیتِ آسمان در تضاد با مادیتِ اشیا قرار میگیرد ـو این تضاد با تضاد فرمهای هندسي تقويت مي شود: زيراكه سطح زمين محدب است حال آن كه سطح آسمان مقعر است. این تضاد به مدد رنگها بیان شده است و چشم بر اثر تأثیری که عدم مادیتِ فضا می گذارد ـ فضایی که اشیا در آن شناورند درو به پایین رهنمون می گردد و سپس براثر مادیت مؤکد درختها باز به سوی بالاکشیده میشود. اما با آن که تمام عناصر مادی حالت حرکت و تحول مستقل را القا میکنند ـبه نحوی که همهی فرمهای بعدی را ضرورتاً و جنان که باید و شاید فرمهای موجود تعیین میکنند و همه نیز همزمان به همان هدف نهایی گرایش دارند ـبازهم آسمان چیزی تحقق نیافته در خود دارد. در پیوند میان زمین و آسمان شکافی عظیم و ارادی به چشم می خورد. آسمان ایستا برجا می ماند زیرا سزان سخن خود را به شیوهای بیان میکند که از سویی بسیار ناتورالیستی و از سوی دیگر تزیینی یا دکوراتیو است. این جا دیالکتیک سنزان محدودیتی را نمودار مىسازدكه ذاتى رئاليسم ايىدئاليستى اوست. نقطهى حجمدار رنگ ــ یعنی عنصر صوری نقاشی های سزان ـ همنهادی از نیاز ذهنی او به بیان و عینیت بخشی به ابدان را نشان می دهد. اما این همنهاد از دو خاستگاه خود جدا شده و واقعیتی خاص خود بافته است \_و به عبارت دیگر اتحاد مستقلی از آرمان یا ایدئال با ماده است؛ و لحظهای که به هستی مطلق استقلالِ نسبی اعطا می گردد این استقلال نسبی دیالکتیک را نابود مىسازد. همين امر علت كار پر زحمت و بىسابقهٔ سزان را (و نيز تناوب مكرر او را ميان ايستايي محض و پويايي محض) روشن ميسازد.

ماده باوری کوربه و دیالکتیک سنزان دو گرایشی است که از سدهٔ

نوزدهم برای سدهٔ بیستم به میراث مانده است و متحد کردن دوبارهٔ آنها وظیفه ای تاریخی است که باید به تحقق برسد. پس از این خواهیم دید که هم ماده باوری و هم دیالکتیک یکسره از کار پیکاسو غایب اند و همین واقعیت است که جایگاه او را در تاریخ اجتماعی جدید معین می سازد.

در دوران سرمایه داری انحصاری، از میان همهٔ هنرها معماری رفته رفته اهمیت اساسی می یابد البته بی آن که نقشی به راستی رهبری کننده داشته باشد یعنی بی آن که جایگاه ارگانیک خود، تکنیک یا سبک خود را به نقاشی و مجسمه سازی تجویز کند، بی آن که راه رسیدن به اثر هنری یکپارچه و وحدت مند ارا نشان دهد. برعکس معماری شکاف میان معماری و دیگر هنرهای زببا را آفتابی کرده است. تضادهای درونی سرمایه داری انحصاری به ویئه در سبک کلاسیک و کالوینیت به ویئه در سبک کلاسیک و کالوینیت

اما در نقاشی دو گرایش گوناگون پدیدار می شود. نخست فرمالیسم سرمایه داریِ سورا و کانستراکتیویسم آذینی آکه نمودار فرمالیسم سرمایه داریِ انحصاری است. برای نمونه در هیاهو آثر سورا چند پیکرهٔ عروسک وار که بیشتر به شیوهٔ یک بنگاه اقتصادی بزرگ مدرن سازمان یافته اند محموعه ای از حرکات منظم و هم آهنگ را انجام می دهند؛ برای آن که گروه به صورت یک گروه رفتار کند همهٔ کنشها و کردارهای فردی از سیان رفته اند و با این کار گروه از هرگونه خصلت جمعی خود بی بهره شده است. به بیان دقیق تر چیزی که با آن سر و کار داریم عرضهٔ عقلانی شدهٔ کالاهایی است که خواسته های شخصیتی تجملی و از حیث اجتماعی فاسد را برمی آورند. گروه بندی سورا با این عناصر مشخص می شود: فاسد را برمی آورند. گروه بندی سورا با این عناصر مشخص می شود: فاسد را برمی آورند. گروه بندی سورا با این عناصر مشخص می شود:

<sup>1.</sup> Integral

صنعتگرانه دو سوی این زاویه را به هم پیوند می دهند، و نیز با ترکیبها و صور متنوعی که روی این منحنی ها انجام می گیرد و این نه تنها لباسها و سبک ها بلکه همچنین جزئیات سیماشناختی گوناگون (دهان، بینی و چشمها) را نیز معین می کند.

گرایش دوم در نقاشی مدرن، نمودار گریز از جهان بیرون در جهت دنیای درون است: این جاست که حسگرایی امپرسیونیستها راه بر شهودهای مابعد طبیعی میگشاید؛ از اینجاست آن تأمل و مراقبهی شبه شرقی که در ماتیس شاهدیم. این گرایش در عینحال مستقیماً در رنگها و خطها جلوه گر می گردد و معانی نمادین آنها را مطمع نظر قرار می دهد و پیکرهای انسانی را نه برطبق قوانین طبیعی خود آنها بلکه بنابر نیازهای ذهنی هنرمند در جهت بیان ترکیب می کند. تقابلی که سیان جهان بیرون و دنیای درون آشکار شد دقیقاً جلوه ی ویژگی گریزگرای (واپس نگر) درون تابی اکسپرسیونیستی است.

شکل بنیادی هنر بورژوایی یعنی نقاشی سهپایهای از دو جهتِ مخالف مورد تهدید قرار میگیرد: از سویی براثر شور و شوق به شکوهمندی که به هیچرو نه بر معماری مدرن بلکه بر مذهبی منسوخ استوار است؛ و از سوی دیگر تجزیهی واقعی زیبایی شناسی ای که نقاشی سهپایهای برآن استوار بود (یعنی وحدت مکان، زمان و عمل). این تجزیه که شاید از سینما، فتو مونتاژ، هنر پوسترسازی و مانند آن الهام گرفته شده بود تنها می توانست همانند آغاز نقاشی سهپایهای به خُرد کردن سطح تصویر بینجامد.

این همه وبزگی تولید هنریای را نمایان میسازد که مشروط به تولید مادی عصر خود بود و پیکاسو در میان آن بالید و برآمد و سرانجام در قلمرو نقاشی جایگاه رهبری را از آن خود کرد.

شاید بتوان واکنش هنری پیکاسو را در قبال موقعیتی که به میراث برد به دو مرحله تقسیم کرد: یک مرحلهٔ احساسی (۱۹۰۶-۱۹۱۰) و دیگری مرحلهٔ آفرینشی (از ۱۹۰۷ به بعد). این دو مرحله را شاید بتوان به دوره های گوناگون و مراحل تکامل دیگری نیز تقسیم کرد. دورهٔ نخستین شامل دوره های به اصطلاح «آبی» (۱۹۰۵-۱۹۱۰) و «صورتی» شامل دوره های به اصطلاح «آبی» (۱۹۰۵-۱۹۱۰) و «صورتی» (۱۹۱۵-۱۹۱۰) است؛ مسرحلهٔ دوم شامل مسرحلهٔ کوبیستی سوررئالیستی (از ۱۹۲۵) و دورهٔ «آبستره» و «کلاسیک» (۱۹۲۵-۱۹۲۵) و دورهٔ سوررئالیستی (از ۱۹۲۵) به بعد) است.

در مرحلهٔ نخستین محتوا و مفهوم معنویِ موضوع مسلط است؛ در مرحلهٔ دوم عناصر فرم آفرین ـ حجمنمایی، مسائل کمپوزیسیون و فرم، و مسائل شیوه و اجرا تسلط دارد. در عینحال باید این نکته را یاد آوری کرد که در این زمینه ها پیکاسو برخی کمکهای خارجی داشت و برای مثال از هنر «سیاهان»، کلاسیسم و پیشروان آن و نقاشی شیشه بند منقوش سده های میانه بهره گرفت.

در دورهٔ احساسی پیکاسو مایهٔ کم و بیش ثابت آثار خود را از حواشی طبیعت و جامعه گرفت: کررها، افلیجها، کرتولهها، سبک مغزها، تمهیدستان، گدایان؛ آرلکنها و خرسک بازها؛ روسپیان، بندبازان، اکروباتها، فالگیرها، بازیگران دوره گرد؛ دلقکها و شعبدهبازها. در این جا باید در پی چیزی شبیه به انتقاد اجتماعی با هرگونه ادعانامه برضد نظم بورژوایی برآمد. پیکاسو نیز تا حدود بسیار مانند ریلکه در فقر به چشم چیزی قهرمانانه می نگرد و آن را تا حد قدرت اسطورهای به

۱. Rilk ، Rainer María (۱۸۷۵-۱۹۲۶) شاعر انریشی که از ۱۹۰۵ تا ۱۹۰۶ به عنوان منشی با رودن به سربرد. کتابی نیز دربارهٔ رودن نوشته است.

عبارت دیگر اسطورهٔ «شکوه درونی» \_ برمی کشاند؛ و به جای آن که به فقر به منزلهٔ پدیده ای اجتماعی بنگرد که کسانی که از آن رنج می برند در پی برانداختن آن برمی آیند از آن فضیلتی فرانسیسی امی سازد که تقرب به خدا را بشارت می دهد. این فضیلت در دست های پیکاسو صورت احساماتی به خود می گیرد زیرا مذهبیت صرفاً عاطفی او در تضاد با شدت و مشقتِ جهان مخلوق قرار می گیرد؛ کشش و گرایش او به سوی شفقت و خیرخواهی است. این برداشت انفعالی، رازورانه و کیش گونه از مفقر بر پایه ی اعتقاد مسیحی به عشق برادرانه و بر اید تولوژی بورژوایی استوار است \_ و جفت ملازم ناگزیر آن همانا کلبی مسلکی، و از منخی است که شاید بتوان آن را به روشن ترین وجهی در بخشنامه های پاپهای واتیکان درباره ی مسائل اجتماعی مشاهده کرد.

رشته ی پیوندی که پیکاسو میان موضوعهایی که از حواشی جامعه ی بورژوایی برمیگیرد و شکل اساسی زندگی اجتماعی بورژوازی بعنی خانواده برقرار میسازد روی هم رفته خصیصهٔ ویژهٔ کار او را نمایان میکند. پردهای مانند خانواده بامیمون وحدتی گروهی را پیش از پاره پاره شدن و پراکندن افراد آن نشان می دهد و احساس لطیفی با این گروه همراه است که به حد تقدس رسیده است. و این پرده چه تضادی دارد با تنها پردهای از طبقه ی ستوسط که پیکاسو به جای حافظه و تخیل از زندگی واقعی کشید! تابلو خانواده سولر آزن و شوهری را به ما نشان می دهد که در گوشهای دور از هم نشسته اند؛ چنین گروه بندی ای، چنان که شاید بتوان تشخیص داد، تنها با افزایش پشتِ سرهم اشخاص شکل گرفته است. در هرحال تضاد را بیشتر باید به زبان اعتقاد مذهبی توضیح داد تا به

۱. فرانسیس آسیسی (۱۱۸۲؟-۱۲۲۰) اهل شهر آسیسی ایتالیا و فرزند بازرگانی ثروتمند. در
 بیست و دو سالگی به زهد و ورع گروید و به مسکینان روی آورد و زندگانی خود را یکسره
 وفف آنان کرد و بنیادگذار فرقهی فرانسیسی است.

زبان انتقاد اجتماعی. گفتنی است کنه در کار پیکاسو دوشکل از معاشرتپذیری به طور همزمان جلوه گر می گردد: هم به صورت تجزیهٔ گروه به افراد و هم به صورت اجتماع افراد در یک گروه. پیکاسو به این طریق به بیان نوعی نسبیت خاص یا ارادهٔ معطوف به برابر شمردن اصول اساساً مخالف می پردازد، اصولی که بر شکل بندی سامانهای اجتماعی حاکم است.

رویکرد رازورانهٔ او به مضمونهایی که از حواشی جامعه برمیگیرد در موفق ترین نقاشیهای این سنخ هرچه روشن تر به چشم می خورد و از این واقعیت برمی آید که پیکاسو در هریک از آنها فقط از یک رنگ بهره می گیرد. حرکتی سایه روشن از پیش زمینه به پس زمینه گسترش می بابد و باز می گردد و در همان حال خطی که بدین مان به خود باز می گردد در درون خود دمادم هستی بالنسبه مستقلی راکشف و آزاد می کند و این کار را از رهگذر حرکتِ نوسانیِ رازورانه در به وجود آمدن (کون) و از میان رفتن (فساد) انجام می دهد. آشکارگی مرتب و شیوه سند این فرآیسند رازورانه در پیوند با هستی جهان مادی، چنین است و حدت معنوی ای که رازورانه در پیوند با هستی جهان مادی، چنین است و حدت معنوی ای که به تکامل چندگونهٔ پیکاسو منطق درونی می بخشد.

مقایسهای میان نوشنده ی افسنطین پیکاسو (۱۹۰۲) و پرده ای با همان مضمون از دگا (در موزه ی لوور) به روشنی معنای «رازوری زمینهٔ درونی» پیکاسو را آشکار می سازد. نقاشِ امپرسیونیست (دگا) پیکرهای انسانی خود را نه مستقیماً در پیشرزمینه بلکه در دوردست نشان می دهد. در نقاشی دگا فضا براثر توالی خطوط مایل (که از میزها پدید آمده است) به صورت حفرهای درآمده است که خلائی را دربر می گیرد. بدین سان این خلاء در تضاد با مادیت میزها قرار می گیرد و چنین می نماید که میزها نیز به نوبه ی خود فضای تصویر را پر کرده باشند. دگا چشم تماشاگر را به امتداد مسیری پر پیچ و تاب در پیرامون و حدود فضای خالی رهنمون

می شود و از این رو کاری می کند که به نظر آید این دو پیکر دورترین گوشهی تصویر را اِشغال کردهاند. آنجا پیکرها در خود فرو میروند و به صورت حجمی ساکن در فضای پیچاپیچ درمی آیند. این پیکرها به کپههایی از خاکستر میمانند که در حال پخش و پلا شدناند زیرا تکه شكسته هايي هستند كه براثر حركت فضا رها شده و آمادهٔ تجزيه اند. اين پیکرها هیچ مقاومت انسانی ندارند. هرچه چشم در این دو پیکر بیشتر دقیق شود به فرسایش آنها، نااستواری بی مقاومت، نومیدی مالیخولیایی و بى اعتنايى كىلبى وار آنها، بيشتر واقف مى گردد. دگا سپيده دم آن انسانیتی را تصویر کرده است که ناگزیر بر جامعهی بورژوایی جدید فرود می آید زیرا نیروهای انگیزندهی این جامعه اساماً غیرانسانی اند، زیرا ضرباهنگ تکامل آن تمام قدرتِ انسانی آفریننده، فعال و آگاه را بیرون مىراند. بيكامو در نگرشِ انتقادي نقاشِ بورژوايي چون دگا نسبت بـه شالودههای ساختار طبقهی خود شریک نیست بلکه برعکس هنگامی که انسان مورد تهدید قرار میگیرد پیکاسو نشان میدهد که انسان چهگونه از جهان بیرون می گریزد و به جستجوی پناهگاهی به دور از نیروهای در حال فروپاشی پیرامون خوبش در خود فرو میرود و میکوشد در میانهی بلای متجاوز روح خود را نجات بخشد.

نخستین مرحلهٔ احساسی پیکاسو تولد رازوری و نیز گرایش او را به تصویر کردن جهان همچون امری ایستا و عینی نمودار میسازد. چندی نمیگذرد که همگام با تکامل رازوری او اصلی دیگر پدیدار میگردد و آن اصلِ درهم نفوذ کردن ابدان و نیز در هم نفوذ کردن ابدان با فضاست. بدینگونه است که فروپاشی و حدت مادی شیء به اجزای گوناگون دست می دهد و این اجزا به مدد فضا و رنگ از یکدیگر متمایز میگردند. از همین روست که از دیدگاهی ناتورالیستی، عرفانِ پیکاسو شجاعانه و انقلابی جلوه کرده است بواین به سبب غنای ترکیبهای جدید یعنی آن

دسته از ترکیبهایی است که از طبیعت سرچشمه نمی گیرد. اما تقابلی که این ترکیب میان قوانین جسمانی و روحی برقرار می سازد، یعنی دو ثالیسم روحی ـ جسمانی آن، آرزویی رمانتیک را به گریز به فراسوی زمان آشکار می کند، آرزویی که در آمیختگی انفعال اصیل آن با فعالیت خلاقه چیزی از خصلت واپسگرای آن نمی کاهد.

٣

قاطع ترین دگرگونی در سیر تحول پیکاسو در میان ۱۹۰۶ و ۱۹۰۷ روی داد. در این هنگام پیکاسو از مقام هنرمندی توصیفی به هنرمندی خلاق گذر کرد. برای آن که دربابیم چنین تحولی تا کجا در جوهر هنر نهفته است می توانیم برای نمونه به دورر (آدم و حوا؛ در کنده کاری ۱۵۰۴) و رامبرانت رجوع كنيم (تكامل رامبرانت پس از آن كه به ورشکستگی افتاد و رفته رفته زیر تأثیر رنسانس ایتالیا و مینیاتورهای ایرانی قرار گرفت). اما اگریقین است که تحول قوهی هنری او بر جوهر و قوانین ویژهی قلمرو نسبتاً مستقل هنر استوار است پس این امر نیز چندان دور از یقین نیست که این اصل بر دگرگونی های جامعه شناختی نیز دلالت مىكند. مى توان برپايهٔ واقعيات عينى تاريخى ــواقعياتى چون تفاوت ميان دورر و هانس بالدونگ گرین یا میان دورر جوان و پیر ـ نشان داد کـه هنرمندِ توصیفی به شیوهای متفاوت با الگوی موجود تولید مادی و اجتماعي مشروط مي شود و به شيوهاي متفاوت با هنرمند حقيقتاً خلاق نسبت به آن واکنش نشان می دهد. اما همین که پای استقلال کامل هنر يعنى استقلال كلى و بنيادى آن از توليد مادى و از اشكال سازمان اجتماعی پیش کشیده می شود این تفاوت نسبی صورت مطلق به خود میگیرد. برای پیروان تفکر رادیکال حائز کمال اهمیت است که این توهم

را رد کنند زیرا این توهم یکی از نیرومندترین ستونهای فلسفهی ایدئالیستی است.

جگونگی پدید آمدن این توهم از دلایل زیر به دست می آید:

(۱) شکل هنر از ماده ساخته می شود (رنگ ماده ۱، مرمر و مانند آن). ماده به خودی خود مرده است اما به صورت هنر سخن می گوید. به نظر می آید شکلی که به زندگی هنری جان می بخشد تنها در ذهن آدمی ریشه داشته باشد. از این جا این نکته به دست می آید که ذهن انسان به تنهایی علت شکل است، ذهب انسان آزاد و فرمانرواست، شکل از ماده برنمی آید و ممکن نیست هرگز برآید بلکه تنها از ذهن برمی آید و این ذهن خود می تواند تنها در ذهن ریشه داشته باشد، ذهنی که نظرورزی محض است.

(۲) لحظه ای معین در فرایند خلاقیت هست که پس از آن ترکیب بندی شکل ها هیچ دخالتی را برنمی تابد، خواه این دخالت از جهان اشیا باشد و خواه از جهان ذهن. برای پرهیز از تناقض هنرمند می بایست در لحظه ای معین دست رد به سینه ی اشیایی بزند که در آغاز عمیقاً به آنها وابسته بود و در نظر او مهم و اساسی جلوه می کرد. شکل ها وحدتی نظام مند و ضروری پدید می آورند ـ قوانین ابدی و مطلقی بر ترکیب بندی ها حاکم است که از حیث آن که تأثیری تعیین کننده در ذهن ها و اعیان دارد باید از امر معنوی نایی مرچشمه بگیرد.

(۳) اثر هنری تکمیل شده با نیروی هبرچه تمامتر در زندگی تأثیر میگذارد و شیوههای نگرش ما را نسبت به طبیعت، شیوهی آفریدن اشیای کاربردی، روشهای رفتار اجتماعی و جز اینها شکل میدهد. از این نکته چنین برمی آیدکه عنصر معنوی هنر مطلقاً معنوی است.

آنچه در همهی این استدلالها مشترک است آن است که همگی

شرایط مادی حاصل از فرایند تولید مادی را نفی می کنند. همه ی عوامل معنوی که با فعالیت ذهن آغاز گرفتهاند منزوی و مطلق می شوند. این شیوه، کنش متقابل میان شرایط مادی و واکنشهای معنوی را تحریف میکند، تحریفی که چون به نهایت خود می رسد می کوشد ضرورت هنری را به اندازه گیری های علمی و ریاضی فروکاهد. امّا این کوشش در همهٔ هنرمندان بزرگی که در این روال کوشیدهاند به اشتباه کشیده است (برای نمونه در دورر)، اشتباهی که به دلایل جامعه شناختی رفع نشدنی می نماید: در سراسر دورههای بحران و تحول قابلیت درک تمام و کمال هنجارها نیازی است که دمادم باز می گردد. پیکاسو نیز تابع این نیاز بود. آیا این حکم که هنر مستقل است تا چه مایه حقیقت دارد، و تا کجا شعور فریب می خورد؟ حتی ذهنی ترین رویکردها به تاریخ هنر این نکته را جنان به روشنی ثابت کرده است که مواد و مصالح، تکنیک ها و حتی نوعهایی که یک دورهٔ معین به کار می گیرد وابسته به خصلت تولید مادی آن دوره است که این جا هیچ نیازی به درنگ بر روی آن نیست. همچنین دربارهٔ خلاقیت و سبک نیز تاریخ به ما نشان می دهد که برخی مقولات کلی و برخی قوانین در آثار هنری همهٔ روزگاران و همهٔ مردمان تحقق مى يابند \_ براى مثال تقارن و تسلسل؛ ايستا و يويا؛ تجزّى بين ابعاد و تقابل و تداخل میان ابعاد و مانند اینها \_منتها این امور تحت پیکربندیهای ا گوناگون تحقق می پابند. علت این گوناگونی را باید در گوناگونی و تنوع محیطهای طبیعیای که انسان ناگزیر به مبارزه با آن برمی خیزد؛ در ساختارهای اجتماعی مشخصی که این مبارزه یعنی تولید مادی در متن آن انجام می گیرد؛ و در سطحی که هنر در پیوند با دیگر ایدئولوژی ها به آن دست می یابد جستجو کرد. آنچه تحققهای مختلف به اشتراک دارند هرگز ممکن نیست به شیوهای بی واسطه تحقق یابد. آنچه حاصل می آید

نه انتزاع ساده بلکه صورتبندی زیستشناختی و تاریخی کامل شعور ماست که ماهیتِ آن در قیاس با پدیدههای متغیر زندگی اجتماعی نسبتاً ثابت است. اما هنگامی که این ثبات نسبی به ثبات مطلق تبدیل میگردد خطایی دوگانه دست می دهد زبرا هم تکوین تاریخی شعور به طورکلی نادیده انگاشته می شود و هم ضرورت تحقق آن. ضرورت ریاضی خود برپایه ی سازمان طبیعی تنهای ما و روابط عملی ما سیعنی رابطهای اقتصادی با جهان استوار است. تنها به این طریق سه بعدِ فضای اقلیدسی، و تکامل هندسهی اقلیدسی مقدم بر تکامل هندسهٔ نااقلیدسی و کلی هنرمند از عصر خویش سیعنی استقلال از تولید مادی و سازمان و کلی هنرمند از عصر خویش سیمنی استقلال از تولید مادی و سازمان اجتماعی آن ستوهم محض است. حتی پژوهندگان بورژوایی چون شرودینگر نیز رفته رفته این نکته را درمی یابند. اصلاً به کدام صورت شرودینگر یا نظر محیطی مشروط به شرایط است؟»

هنگامی که هنر مندگمان می برد که می تواند مقولات کلی قوهٔ هنری را بی بی واسطه تحقق بخشد خود را بیا یک عصر تاریخی معین یکسان می پندارد که او به دلایل تاریخی که خود از آن بی خبر است آن را هنجاری مطلق می انگارد. از این جاست که راه خود را در آکادمیسمی مسترون و واپسگراگم می کند (ماریا آ و هیلد برانت آ). هنر مند خلاق نه به سبب استقلال بنیادی خود بلکه به سبب توانایی بیشتر در رهاندن خود از بند شرایط عینی و بازتابهای صرفاً ذهنی خویش از هنر مند توصیفی متمایز می گردد. از این رو هر چه واکنش هنر مند بیشتر باشد سر سپردگی اصیل او

<sup>1.</sup> Schroedinger

۲. هانس فن ماریا (Marées) ، (۱۸۸۲-۱۸۸۷)، نقاش آلمانی. کار عمدة او گچبری های کتابخانهٔ جانورشناسی ناپل است.

۳. تئودور هیلدبرانت (Hildebrant) ، (۱۸۷۴-۱۸۷۴)، نقاش آلمانی مناظر تاریخی.

به طبیعت و جامعه نه ضعیف تر که شدید تر است. آنچه هنرمند خلاق را از هنرمند توصیفی متمایز می سازد نه حاکمیت اصیل هنرمند خلاق بلکه شدت کنش متقابل طبیعت و جامعه از سویی و آگاهی هنرمند از این کنش متقابل از سوی دیگر است.

٤

دورهٔ کوبیستی پیکاسو (۱۹۱۲-۱۹۱۷) گذشته از مسألهٔ کلیِ هنری که قوانینِ خاصِ همان هنر برآن حاکم است، چند مسألهٔ وبژهٔ جالب توجه نیز در برابر جامعه شناسیِ مارکسیستی مطرح می کند. در آغاز، مسأله ی نفوذ هنر سیاهان (مرحلهٔ سیاه ریخت) مطرح است؛ در پایان، بهره گیری از مواد و مصالحی که تا آن هنگام بر پرده ی نقاشی آزموده نشده بود (مرحلهٔ مواد تازه). افزون براین در هر مرحله مسأله ی زیر سر برمی آورد: چرا قوانین انتزاعیِ نقاشی پیکاسو این شکل ویژهٔ حدگذاری ۲ را در پیکرهای هندسی و ناپیوستگیِ نسبی (و در نتیجه درهم شدگیِ) منظوح موازی را در سطح تصویر به خود می گیرد ۲

(۱) نمی توان شک کرد که از امپرسیونیستها تا پیکاسو تکاملی وجود داشته است. اما این تکامل در وهلهٔ نخست تنها شاملِ ابزار و وسایلِ بازنمایی می گردد.

هنرمند امپرسیونیست با مطالعه در طبیعت بود که توانست به قصد بازنمایی نور از طریق رنگها بر نور چیرگی یابد و وحدت یک لحظه ی معین را در خلال یک فصل یا در یک روز واحد تجزیه کند و حدتی که تا آن زمان هنوز از هم نگسسته بود و آن را به اتمها واگشاید، درست همانگونه که روانشناسان زندگی روحی و روانی را به احساسات

فروکاسته بودند. منتها با این تفاوت که روان شناسان عناصر گوناگون را به طور مکانیکی (از طریق تداعیها) به هم پیوند دادند حال آن که وحدت هنری نه از راه به کارگیری همتافتهی همهٔ امکانات ترکیب بندانه (که تقریباً به حداقلی کاهش یافته بود) بلکه با ثبت حالتی از ذهن همانند برانگیختگی و تحریک حسی یعنی به شیوه ی زیبایی شناختی و اغلب احساساتی اعاده شد.

در این جا باید دو چیز را به دقت بسیار از هم تفکیک کرد: یکی خصلت فردی و ذرهای ابرداشت کلی از جهان، و دیگری حوزهٔ حسی ای که این برداشت به منظور بازنمایی هنری بدان کاهش یافت. این کار ما را قادر می سازد تا ببینیم که اکسپرسیونیسم خصلت فردی و ذرهای را محفوظ نگه داشت و در حوزهٔ حسی فقط دستکاری کرد. به عبارت دیگر هنرمند اکسپرسیونیست نیز مانند هنرمند امپرسیونیست به انکار کلیت و همتافتگی برخاست. تفاوت میان این دوگونه هنرمند در این است که اكسپرسيونيست از تحريكِ حسى آني حاصل از جهانِ بيرون نمي آغاز د تا معادلی روحی کشف کند بلکه برعکس از تحریک روحی جهان درون به جستجوی معادلی حسی برمی آید؛ اما در هرحال هردو در درون نظام ذرهای باقی می مانند؛ و بدین ترتیب نه با جایگزین کردن نقطه های رنگ با لکه های رنگ چیزی تغییر میکند و نه اساسی دانستن کلیتِ سطح تصویر به جای عناصر سطح تصویر برای خلاقیت هنری چیزی را تغییر میدهد بلکه فقط ابزار و امکانات بازنمایی تغییر می پذیرد و برداشت اساسی از جهان همچنان بی تغییر می ماند. این تفاوت بی شباهت به تفاوت میان روانشناسی احساسگرا و روانشناسی گشتالتی نیست؛ در هر دو مورد نکتهٔ قطعی آن است که چیزی فردی در خطر است. در این جا نیز تفاوت تنها مربوط به محتوایی است که توجه در هر مورد معطوف بدان است: یعنی تحریک حسی و تحلیل آن، یا تحریک روانی و ساختار آن.

پیکاسو در هیچ مورد اساسی دست به ترکیب این موضوع نزده است. کار او چنان است که گویی همنهادی از این دو مفهوم جزئی پدید می آورد، البته بي آن كه مفروضاتي راكه بناى اين دو مفهوم جزيى برآن استوار است ترک گوید. پیشرفت او تنها در این است که امکانات پیچیدهتر و اساسی تری برای بیان تضاد میان دو بُعد سطح و بُعد سوم عمق، یعنی شیوه تازهای در حجم پردازی آفرید. به این طریق به یک فردگرایی متشکل و منظم و طرحافکنی ا ذرهای دست یافت پیشرفتی که بی شباهت به گذار رقابت آزاد به سرمایه داری انحصاری نیست. همانگونه که این دو شکل سرمایه داری به مالکیت خصوصی به منزلهٔ شالودهٔ اساسی تکیه دارند به همانسان پیکاسو نیز فردگرایی مطلق را به صورت شالودهٔ خلاقیت هنری حفظ میکند. همچنان که در سرمایهداری انحصاری شکافی فزاینده میان مالکیت خصوصی و سازمان اقتصادی مبتنی بر برنامه ربزی وجود دارد، به نحوی که بحران های اقتصادی و اجتماعی هردم تندتر و سخت تر بالا می گیرند در پیکاسو نیز دوگانگی میان فردگرایی بنیادی و ابزار بیان ریاضی و کلی او به بحرانهای روانی قطمی تر راه میبرد. علت جرح و تعدیل های مداوم در «سبک» پیکاسو را، که شکلهای گوناگونِ آن همه حول همان مسائل حل ناشده می گردند، باید در همین جا جست و جو کرد.

محدودیتهای نظری هنر بورژوایی جدید از محدودیتهای کاریکاتور سرچشمه میگیرد. در خاستگاه اجتماعی و اقتصادی این وضع تردیدی نیست داین نکته به همان اندازه دربارهٔ امپرسیونیسم دگا و اکسپرسیونیسم ماتیس راست درمی آید که در مورد کوبیسم پیکاسو. دومیه نخستین کسی بود که سبک کاریکاتوری را ابداع کرد و تا همین

امروز تمامی هنر بورژوایی چون مداری گرد او میگردد. صفت وینژهٔ بنیادی این سبک آن است که نه تنهاکل دیگر اجزاء را تعیین نمی کند بلکه حتى كل نتيجة به هم پيوستكي اجزاء همكن نيز نيست؛ هماهنگم ، كما , دیگر وجود ندارد. برعکس این جزء کاریکاتور شده و غلوآمیز و رابطهٔ ناهمساز میان عناصر مثبت و منفی آن است که کل را تعیین می کند ـ و بر امکانناپذیری وجود هرگونه کلی، خواه موقعیتی کلی، انسانی کلی یا جمع روابط متقابل سیان آنها تأکید می ورزد. هنگامی که اورتگای گاست اظهار داشت که هنر مدرن انسان را از تصویر بیرون رانده است یکسره بر خطا بود. در واقع در سطحی ژرفتر این زندگی اجتماعی است که با نگرش به انسان همچون کالا او را از صحنهی روزگار محو کرده است. از همین روست که کماریکاتور در نخستین گام می تواند و باید جزء جدایی ناپذیر هنر بزرگ گردد. کاریکاتور به تنهایی زمینهٔ دستیابی به یک سبکِ نو را میسر کرده و به عبارت دیگر به صورت «طبیعت اجتماعی» درآمده است. با همین انحراف از خط سیر است که هنر بزرگ انسان را همچون موضوع خود اختیار کرده است ـ نه همچون هستیای انسانی بلکه چون هستی ای متضاد، هستی متضادی که هم در تضاد با خود است و هم در تضاد با محيط خود؛ و از آنجاكه اين فرايندِ تجزيه هـمگام بــا تكامل ماشين پيش رفته است هنرمندِ مدرن به جاى همهٔ عناصر ارگانيك (هم جسمی و هم روحی) همانندی های مکانیکی و نیز نظامی از روابط کلی و انتزاعی را نشانده و بدین سان توانسته است از دومیه بسیار فراتس رود. فردگرایی مطلق و شالودهٔ سبکی آن در کاریکاتور ناگزیر درهم آمیختند تا نظرگاهی متافیزیکی از جهان پدید آورند که ما به عبارتهای گوناگون آن را هنر «انتزاعی» یاسوررئالیسم میخوانیم. و از آنجاکه جهانهای متافیزیکی امروزه دیگر به اندازهی سدههای میانه ضرورت حیاتی ندارند خود را به صورت وارونه متجلی میکنند سیمنی نه در خلق

معماری بلکه در خشم بر معماری که رفته رفته فضای نوی می آفریند که بر نیازهای زندگی جدید استوار است. بدین سان طلیمه ی این معماری بس بود تا شلیک خنده بر بیهودگی آفرینش پشت سر هم تابلوهای کوچک سه پایه ای را برانگیزد و همهٔ به اصطلاح «انقلابها»ی نقاشی مدرن را تا حد بازی با ابراز بیان فروکاهد. نقاشی که با نیاز و نیز آروزی خلق و ابداع اثر هنری کامل و یکپارچه رو به رو بود به پایین ترین پلهٔ نردبان هنرها فروافتاد، هر چند \_یا شاید زیرا \_معماری بورژوایی مدرن نیز خود ناتوان از حل این مسأله است.

(۲) بدون عرضهٔ کاریکاتور که سنت اروپایی را درهم شکسته بود پیکاسو هرگز نمی توانست به پیوستگی خود با هنر «سیاه» برسد. سیاست استعماری سرمایه داری زمینه ای برای این منظور فراهم می آورد؛ و نیز درجهی معینی از تجزیه در وحدتِ ذهن اروپایی از همان گسترشِ مادی سرچشمه می گرفت (چنان که والری اید ثالیست نیز یاد آوری کرده است)؛ و سرانجام درجهای از تأثیر و نفوذ معنوی مردمانِ در بندِ استعمار بر مراکز بزرگ اروبایی. مقایسه ای میان گوگن و پیکاسو نشان می دهد که این نفوذ تا كجا پيش رفته است. گوگن واقعاً ميان مردمان بدوي مي زيست، با زنان آنان درمی آمیخت، با شیوهی زندگی آنان احساس همدلی می کرد، در خود محل بر هنر آنان تأمل میورزید و پیوسته با نفوذ «سرزمین مادری» خود دست و پنجه نرم می کرد و با این همه زنانی که کشیده است نه زنان سیاهپوست که بیشتر شبیه به جامعهی زنان پاریسیای است که پوست تنشان براثر تابش آفتاب به قهوهای میزند. آرمان زیبایی اروپایی، افسون فرانسوی و برداشت ارتجاعی از هنر به منزلهی چیزی اساساً تزیینی چون دیوارهایی او را از واقعیت زندگی در مستعمرات دست کم تا جایی که هنوز ابتدایی بود ـ جدا می کرد. پیکاسو تنها یک نسل بعد فقط از طربق موزهها و چند اثری که خود در بنادر جنوبی فرانسه از ملوانان خریده بود با «هنر سیاه» آشنا شد. با این همه او بر دو واقعیت بنیادی آگاهی یافته بود: نخست آن که یکسره جدا از قوانینِ طبیعیِ جهانِ ابدان و اجسام و در تقابلِ مستقیم با آنها، چیزی به نام ساختمان منطقی و از نظر درونی ضروری در تصویر وجود دارد که شکلهای آن مستقیماً از زندگیِ درونی و از محتویاتی آگاهانه یا ناآگاهانه برمی آید و تکامل و منطق آن جزیی از این فرایند شهودیِ محض است. جان کلام در این ضرورتِ هنری حجم پردازی است. اما حجم پردازی پیکاسو از سنت اروپایی اجسام قابل اندازه گیریِ پیوسته (استوانه و غیره) و شکلهای بنیادین اعضایِ بدنِ انسان پیروی نمی کند بلکه بر عکس با تقابل ناپیوسته سطوح مقعر و محدب (درست در نقطهی مقابل ناتورالیسم) ممتاز می گردد به نحوی که سطوح مقعر رفته رفته رفته جانشین سطوحی می شوند که به طور طبیعی محدباند (برای نمونه گونههای چهره).

از این رو پیکاسو به بزرگداشت برخی از عناصر اساسی زندگی به طورکلی می پردازد، به ویژه به آن انگیزه ی حیاتی احترام می گذارد که از شور جنسی و نیمه آگاه سرچشمه می گیرد و این حتی شاید به عرفان برسد \_ و از این رو نسبت به قوانین طبیعی اجسام نه طبیعی است و نه حرمت گذار؛ در عین حال که به ستایش از برخی عناصر اساسی خلاقیت هنری صوری نیز برمی خیزد. اما نه پیکاسو یگانه هنرمند و نه هنر یگانه اید تولوژی ای است که بتوان وقوع این تحول را در آن مشاهده کرد. این جا کافی است لوی برول آ و مبحثی را به یاد آوریم که میان جامعه شناسان فرانسوی غوغا برانگیخت: مسأله بر سر آن بود که آیا ذهنیت مردمان بدوی اساساً متفاوت با ذهنیت اروپاییان است یا نه. با این حال همهٔ این کوشش های چشمگیر ممکن نیست ما را برآن دارد که فراموش کنیم که این هنرمندان و دانشمندان با انگیزه های بکسره مخالف با انگیزه های

مردمان بدوی به فرهنگ بدوی روی آوردند. زیرا هنگامی که دستهی اول جهشی کیفی از امر عقلانی به امر غیرعقلانی انجام سی داد از چیزی می گریخت حال آن که دسته دوم با هرگامی که در مسیر منطق ذهنیت غیرعقلانی خود برمی داشت مرهمی بر پریشانی ها و ترسهای خود می گذاشت.

این جا از دیدگاه جامعه شناختی در وهلهٔ نخست با یذیرش معنوی واقعیتهای فرهنگیای سر و کار داریم که در جریان به کار بستن سیاست استعماری به منصهی ظهور رسید؛ اما بعدتر در عین حال با گریزی ارتجاعی در مرحلهای از واقعیت جدید اروپایی رو به رو میشویم. جالب است یاد آوری کنیم که همچنان که جهان از لحاظ مادی گسترش می بابد، ابزارهای نو، غیرسنتی و معنوی برای تسلط براین جهان در حوالی سالهای ۱۸۷۰ لازم می آید. امپرسیونیسم در همان اوان از ژاپنیها ارزشِ سطح را (در برابر پرسپکتیو) و نیز ارزش «کمپوزیسیونِ باز» را فراگرفته و آنها را در سنت اروپایی گنجانیده بود. از اینرو امکان آن بود که مفهوم اساسى بورژوازي ليبرال جديد را در عصر گذار از امپراتوري دوم به جمهوري سوم به بیان درآورد. اما این جذب و ادغام <sup>۱</sup> در پیکاسو نـهتنها مستلزم مواد و مصالح غريبتر بلكه همچنين متضمن عناصر اساسي تر و غنی تر بود. ادغام هنر ژاپنی گریزگاهی بود که خردگرایس هنری سنتی توانست به مدد آن راه خود را برای رسیدن به حسگرایی هنری نزدیک تر به طبیعت بیابد. از سوی دیگر جذب و ادغام هنر سیاه ریخت برضد محتویات عقلانی و محسوس و به سود متافیزیک و خردستیزی به کار میافتد و در همان حال از فرم نوعی عقلانی سازی نو و یکسره فیر اروپایی پدید می آورد.

یکی از پیامدهای این گرایش دوگانه آن است که از درون ارزشهای منفی موجود، ارزشهای مثبت نو می آفریند. انسان که از حیث روحی تهی و بیش از اندازه عقلانی شده است در نقاط بومی مستعمرات خود قلمرو منتی وسیعی راکشف میکند و این کشف بر روند گریز سریع و مداوم او از عقل شتاب می بخشد. اما در عین حال به رغم وجود ماشین، انسانیت او را تحکیم می بخشد و رازوری او را که تا آن زمان منفعل بود فمال می سازد. برای آن که بهتر دریابیم که این نکته در چارچوب فلسفهی بورژوایی چه معنایی دارد کافی است تک چهرهای از پیکاسو را از دورهی به اصطلاح «آبی» با تک چهرهی دیگری مقایسه کنیم که اندک زمانی پیش از مرحلهٔ سیاه ریخت نقاشی کرد، یعنی درست در چرخشگاهی میان مرحلهٔ احساسی و مرحلهٔ خلاقیت حقیقی خود: کولی کهنه پسندی که منفعلانه میگذاشت تا جهان بر او بگذرد اکنون کارگری است که آستین را برمي زند تا جهان را بهتر در چنگ گيرد. پيامدِ مثبت اين مبارزهٔ فعال ارتقاء آگاهی نظری بود؛ این ارتقاء آگاهی از سویی به برکت تمایز روشن میان اصل حجمپردازی و جنبه های مختلف آن و از سوی دیگر به یمن شرح و توضیح روابط حاصل از قوانین جسمی، روحی و هنری به دست آمد. به این طریق قوانین یونانی و مسیحی هنر اروپایی به شیوهای بیسابقه از جایگاه قدرت به زیر کشیده شد. این گسترش افق عمل هنری بعدها در نظریهٔ هنر تأثیر گذاشت و به ایجاد تمایزهای روشن و دقیق میان نظریه، جامعه شناسی و تاریخ هنر و به ویژه به دگرگونی بنیادی در چشم اندازهای تاریخ هنر انجامید. از این پس به جای آمدن از گذشته به حال از حال به گذشته میرویم. این ها پیامدهای مثبتی است که تفکر رادیکال ظفرمند باید به پیش برد.

ارتقا آگاهی نظری در خود هنرمند، پیکاسو را در جربان تکامل خود به آنجا کشانید که به وارسی برخی از مسایل نظری از دیدگاه تصویری

پرداخت و حتی شاید بتوان برخی از تصاویر او را مقاله های نظری به حساب آورد. برای مثال سه زن در ساحل (۱۹۲۳) نمودار اهمیت بُعد سوم برای کمپوزیسیون درونی تصویر است (بی آن که به هیچرو آن شالودهٔ دیگر، و ناتورالیستی تر، را نفی کند). انتقادهای نظری ای که در این هنگام پیکاسو را نشانه گرفت از همینجا برمی آمد. اگر به یاد آوریم که در سراسر سدهٔ نوزدهم فلسفه بورژوایی اساساً نوعی نظریهٔ شناخت بود دست کم از دیدگاه بورژوایی دیگر ممکن نخواهد شد که پیکاسو را از آن رو به انتقاد گرفت که نوعی نظریهٔ هنر را نقاشی کرده است بلکه تنها از آن رو به این تصاویر نشان می دهد که بُعد سوم پیکرها منطبق بر آن سه نگاهی به این تصاویر نشان می دهد که بُعد سوم پیکرها منطبق بر آن سه جزیی نیست که پس زمینه بدان تقسیم شده است؛ به عبارت دیگر پیکرها از طریق طرحی جامع در فضا به هم پیوند نیافته اند، و در نتیجه عنصر اساسی نظریه دیمنی عامل پکپارچه کننده عنایب است.

(۳) مسألهٔ سوم به مرحلهٔ کوبیسم در خصوص بهره گیری از مواد مربوط است. برای فهم این مسأله در تمامیتِ آن لازم است دربارهٔ مراحلِ گوناگون کوبیسم پیکامو بحث کنیم. در مرحلهٔ نخست، یمنی مرحلهٔ سیاه ریخت، پیکاسو می کوشد کمپوزیسیون جامع خود را بر مفهومی ذهنی بنیاد نهد؛ به این معنا که ابدان او مستقل از قوانینِ جسمانی خود و تنها بنابر منطقِ عاطفی و تصویری شکل می گیرند. در مرحلهٔ دوم یعنی مرحلهای که کوبیسم به بازسازی ابدان می پردازد شاهد پالودگی این اسلوب تازه در برخورد با اشیای گوناگونایم، و این مهم از طریق بهره جویی پیکاسو از مفصل بندی های ابدان و نیز از طریق ترکیب کردن زاویه های دید گوناگون آن ها (نیمرخ ها، تمام رخ ها و مانند آن) برطبق نوعی پویاییِ فضایی که به طور پیشینی مفروض گرفته بود میسر می گردد؛ و بدین سان سیاه ریخت را با اصل ابدان اروپایی در هم ادخام کرد. در

جریان مرحلهٔ سوم (کوبیسم زمینه) عناصر صوری بار دیگر از ابدانِ گوناگون جدا شدند تا در فضا با یکدیگر پیوندگیرند یمنی با ارتماشهایی در عمق که به دور سطح <sup>۱</sup> مرکزی به موازی باگستره ی<sup>۲</sup> تصویر در حال نوسان خوردن است. در این مرحله، کل نقاشی مطابق با یک مفهوم ویژه، به مدد تفاوتگذاری های مکرر در زبانِ جدیدِ حرکتهای فضایی تکامل مي يابد. عاطفهٔ پوياي حس دروني در حكم پارهسنگ تعادل بخشِ ایستایی ساختمان تصویری است. هم در این لحظه بود که پیکاسو بر محدوديتهاي اين شيوه كاركردن آگاهي يافت: اين ايد اليسم انتزاعي كه نفوذ و رسوخ رازورانهٔ ابدان و فضا را در یکدیگر به مدد روابطی به نمایش درمی آورد که از ابعادِ متأثر از یکدیگر و مسیرهای متخالف آنها حاصل می آمد (بالا \_ زیر، پیش \_ پس، راست \_ چپ) نمی توانست واقعیت مادی و عینی را از نو کشف کند. این بود که در پایان کار پیکاسو این مسأله را با نوعی مربع كردن دايره حل كرد: يمني دركنار انتزاعي ترين روابط فضایی از مواد غیرهنری (کاغذ جسبدار، مهرهها، تریشههای چوب، تصویرهای چاپی و مانند آن) مستقیماً بهره گرفت. این جاست که پیکاسو با قاطع ترین مسایل همهی ایدئولوژی ها رو به رو می شود: ایده باوری یا ماده باوری. تناقص رویکرد به ایدهباوری به آن صورت انتزاعی و به مادهباوری به آن شکل ظاهری راه حل نیست بلکه دلیل بر ناتوانی او در حل مسأله است. زیاده روی پیکاسو در دو قبطب متخالف نخست شے خصیت چند پاره و تنهی از هنرگونه عنصر دیالکتیکی و دوم محدودیتهای تمام و کمال ایده باوری او را آشکار می سازد. این دو واقعیت از یکدیگر جدایی ناپذیر و از نظر جامعه شناسی بسیار با اهمیت اند. شکاف درونی پیکاسو در همان اوایل دورهٔ «آبی» آشکار شد و خود را تا حدی در آرایش جابکدستانه و نیرومند پیکرها (یا گروههای) محدود

در برابر پسزمیتهٔ نامحدود نشان داد؛ برای نمونه با به کار بستن اختلاف درجهٔ جسمانیت که تحقق فرایند عرفانی به مدد آن به بیان درآمد و نیز با کشش به سوی هستی انضمامی و عینی. در لحظه ای جسمانیت به طور کلی با سطح تصویر یکی میگردد و در آن گم سی شود ـ و به مطلق متافیزیکی شکلِ نمادین می بخشد ـ حال آن که در لحظهٔ دیگر سه بُعدِ فضا و جسم بر سطح تصویر سلطه می بابد \_ و به مادیت شکل نمادین می بخشد. در این جاست که اصل تقسیم به تضاد اهای معادل هم به صورت نیروی انگیزندهٔ تکامل پیکاسو در می آید. از ۱۹۱۵ تا ۱۹۲۵ بیکاسو ظاهراً از دو ابزار گوناگونِ بیانی ـ کلاسیک و آبستره ـ همزمان بهره گرفت؛ اگر به این دوره به صورت یک کل بنگریم می بینیم که بهره گرفت؛ اگر به این دوره به صورت یک کل بنگریم می بینیم که مقدماتی این رویکرد آن بود که به کارکردهای مجزای مختلف بیانِ صوری گوناگون می داد. از این رو وحدتِ طبیعیِ بدن که در مرحلهٔ مصوری گوناگون می داد. از این رو وحدتِ طبیعیِ بدن که در مرحلهٔ احساسی حفظ شده بود اکنون به سودگوناگونی کارکردها از هم می پاشد در این هنگام دیگر چیزی بیش از تعادلی ایستا از آن حفظ نمی شود.

زن آبتنی کننده برجسته ترین تصویر این مورد است. زن روی زمین رو به دریا و آسمان نشسته است و زانوی پای راست خمیده خود را در بغل گرفته است. سر زن تا فراز افق بالا رفته است. در اینجا دست کم سه کارکرد داریم که کنار هم نشسته اند: فشار بدن بر زمین و مقاومت ناشی از آن؛ در خود فرورفتن؛ و برخاستن تنه از سطح زمین. پیکاسو برای پیش برد همزمانِ این سه کارکرد از طریقِ بدنِ زن باید تا آنجا گوشت از تن زن برمی گرفت که جز عروسک سرهم بندی شدهٔ نیمه شفافی از آن برجا نمی ماند. همین اندیشهٔ جسورانهٔ بیانِ پرشور ترین زندگی ها از طریق ایجاد نمی ماند. همین اندیشهٔ جسورانهٔ بیانِ پرشور ترین زندگی ها از طریق ایجاد نمی ماند. همین اندیشهٔ حدورانهٔ بیانِ پرشور ترین زندگی ها از طریق ایجاد نمی درونی است. پیکاسو پیش تر به همین

روشنی ثروت و فقر اجتماعی، احساسات هم جنس خواهانهٔ زنانهٔ لطیف و سلامتِ جسمی کم و بیش ملال آور را در تضاد با یکدیگر قرار داده بود بی آن که وحدت جسمانی بعدن را از هم بگسلد. اما اینبار با درهم شکستن این وحدت (با برگرفتن گوشت از تن زن آب تنی کننده) بدن را که به یک نیمرخ سایه نمای تغییرناپذیر کاهش یافته است در مقابل سطح تصویر بی کران قرار می دهد درست مانند دو اصل مخالف د و نه تنها یکی را در جلو دیگری قرار می دهد بلکه همچنین آنها را نسبت به یک بکدیگر شفاف نشان می دهد. بنابراین پیکاسو پیوندی میان آنها بدید می آورد که بر تضادشان تأکید می ورزد. اما مهم تر آن که یک پا فشار بدن را در برابرِ زمینِ مقاوم بیان می کند حال آن که پای دیگر با انحنایی ملایم در برابرِ زمینِ مقاوم بیان می کند حال آن که پای دیگر با انحنایی ملایم (هم آهنگ با بازوها) خم شده است؛ پشت، که از تنه جداست عمل ایستادن برپاها را جلوه گر می سازد و گر دنِ برافراخته بیانگر اندیشهٔ شق و رق شدن برای توجه و تأمل و مانند آن است:

به نظر ما بی پروایی، دلیری و انسجامی که پیکاسو به یاری آن وحدت طبیعی بدن را به کارکردهای گوناگون آن تجزیه می کند از خاستگاه اسپانیایی او برمی آید. پیکاسو کمتر از هر هنرمند دیگری جذب نسبیت گرایی بورژوایی شد؛ میهن او به برکتِ روحیهٔ قرون وسطایی که چندان از آن دور نشده بود اهمیت اصول نظری را به او نشان داد، و سکارهای اجتماعی عصر او تشویقش کرد تا تضاد اصول آشتی ناپذیر را به اثبات رساند. از همین روست که پیکاسو توانست نسبیت این اصول را نه به دلیل نارسایی یا خصلتِ انتزاعی آنها در برابر فراوانی و گوناگونی و اقعیتِ عینی بلکه دقیقاً به دلیل گوناگونی و تعارضی که در قلمرو خود داشتند اثبات کند. اگر هنرمند می خواهد از اصول به طور همزمان و در کنار یکدیگر بهره گیرد، اصولی که از حیث ارزش هم پایه اما متضاداند تنها یک راه برای دستیابی به وحدت در پیش دارد: ایجاد هم آهنگی ایستا در

میان پارههای گوناگون تصویر. پیکاسو این اصل توازن را با همهی ظرافتهای آن در دورهای تحقق بخشید که هم «کلاسیک» و هم «انتزاعی» بود (۱۹۱۵٬۹۲۵). این شکاف و این شیوهٔ چیرگی برآن را می توان در هریک از عرصههای زندگی مدرن یافت. نمونهی دیگر تقابلِ تعارض آمیز میان مالکیتِ خصوصی و انحصارگرایی و شیوهای است که به موجب آن دستگاهی قانون پرداز در پی آن برمی آید که به مدد دیکتاتوری براین تقابل چیرگی یابد.

اگرچه پیکاسو چندگاهی درصدد برآمد تا بگذارد همهی تقابلهایی که در او اثر میکردند در کنار همدیگر به همزیستی خود ادامه دهند ـ و این کار به یمن هم آهنگی صوریِ ایستایی که ایجاد کرده بود با موفقیت همراه شد ـ با این همه در پایان کار ناچار شد سیان ایده باوری و ماده باوری یکی را برگزیند. اما این تقابل اخیر چنان تند و سخت شد که بنیادهای هنر به لرزه درآمد. گفتنی است در همانحال که پیکاسو خود را محدود به ایده باوری می کرد گربزگاه را نیز کشف می کرد: (۱) گریزگاهی در یک ایده باوری انتزاعی که خود را در رنگ به تحقق می رَسَانَد ـرنگی که نه همچون سطح اشیای تصویر شده بلکه همچون نمادی از حالات ذهن و جلوهای از کارکردهای چیزها و اشیا تلقی میشود؛ و (۲) گریزگاهی در یک رئالیسم آرمانی شده که از سبکهای کهن و اخلاف آنها (رنسانس، کلاسیسم) به قصد پرورانیدن یک جسمانیت سه بعدی قدرتمند بهره می گیرد. به این طریق هم ماده باوری و هم دیالکتیک نفی می شود. راهی که هنر بورژوایی در پیش گرفته بود با همهٔ نبوغ هنری پیکاسو ناگزیر بود. از این رو مطلقاً خطاست اگر به پدیدهٔ شکافِ درونی به چشم پدیدهای مربوط به شخصیت بنگریم (و نتیجه بگیریم که پیکاسو ديوانه است، چنان كه برخي چنين ميكنند). برعكس اين پديده كل موقعیت بورزوازی را نمایان میسازد: رد و نفی آزاداندیشیای که خود

بورژوازی را پدید آورده بود، و بازگشت به یک ایدئولوژی نیمه قرون وسطایی که در آغاز خود با آن به پیکار برخاسته بود. باری، ارواح گذشتهٔ مقهور نشده همان اندازه بر فئودالیسم سرمایه داری انحصاری چنگ انداخته اند که ارواح یونانی مآبی و مسیحیت بر پیکاسو.

Δ

نظریه پردازان بورژوایی هنر، به ویژه آلمانی ها، هنگامی با طنزی ژرف و پرمعنا پیکاسو را به بی صداقتی متهم کردند و به او تهمت زدند که «بر بورژواها ضربه می زند» که پیکاسو در نهایت صداقت از محدودیتهای خسود نتایج درست بیرون می کشید و در ضمن انکار ماده باوری و دیالکتیک برای نخستین بار در چارچوب جهان بورژوایی خود به ارتجاع می گرایید. این نظریه پردازان نه تنها در شناخت علتهای (پیش گفته) که او را به این دو «گریزگاه» به ظاهر متضاد کشانید بلکه همچنین از شناخت روابط متقابل و وحدت اساسی این دو راه عاجز ماندند. اما همین که بپرسیم علتهای جامعه شناختی تجدید حیات باستانگروی در تاریخ هنر اروپای غربی چیست این امکان فراهم می آید تا همبستگی نزدیک میان دو جنبهٔ متفاوتِ کار پیکاسو را بین سالهای ۱۹۱۵ و ۱۹۲۵ درک کنیم.

تجدید حیات باستانگروی دیرگاهی پیش از رنسانس (حدود ۱۵۰۰ میلادی در ایتالیا) در طی دوره ی قرون وسطی انجام گرفت. در آن هنگام گرایشهای بورژوایی در شهرها در دورهٔ حاکمیت فئودالیسم رو به رشد و بالندگی گذاشته بود. با پهناور شدن جهان از رهگذر تجارت و بازرگانی، تقاضا برای کالاها از حدود تولید محلی دهقانان برگذشت؛ و مهاجرت

دهقانان که به دست اربابان بزرگ استثمار می شدند افزایشی در جمعیت پدید آورد. شهرها و شهرکهایی که بدینگونه شکل گرفتند گرایشهای بورژوا دمکراتیک را (به معنای قرون وسطایی آن) تقویت کردند زیرا تا این زمان جایگاه این طبقهٔ جدید در نظم سلسله مراتبی تثبیت نشده بود. از كشاكش ميان ساكنان شهرها و طبقهٔ اشراف زمين دار نوعى تحسين پنهانی از دمکراسی عصر باستان سربرآورد. این بورژوازی نـوخاسته در درجهی نخست از بدعتگذاران، فرقهگرایان و هواخواهان اصلاح دینی فراهم مى آمد حال آن كه كاتوليسيسم دهقاني به دشمني اخلاقي با تجارت در شهرها به ویژه تجارت با پول اذعان داشت. آمال و آرزوهای اید ئولوژیک ایس طبقهٔ جمدید نخست در دگرگونی های مستقیم و بی بردهای سربرآورد که این طبقه در فلسفه های باستان پدید آورد یاآن که به کلی به نفی آن برخاست؛ و در برجسته ترین موارد بر پیوند با مفاهیم کلاسیک تأکید رفت. اما در اواخر قرون وسطی کلیسای کاتولیک کاملاً توان آن را یافت که تمام اینگونه نو آوری ها را ۱ از فلسفهٔ ارسطو گرفته تا هنر عصر باستان، در خود جذب كند. تنها هنگامی كه سرمایه داری جوان در سرامىر سدهٔ پانزدهم در ايتاليا، جنوب آلمان و هلند قدرت گرفت و نيز هنگامی که بورژواها مذهب تازهای را اصلاحگری بروتستان ببرای خود پدید آوردند تا واهمههای اخلاقی خود را تسکین بخشند، احیای عصر باستان در دشمنی با کاتولیسیسم و زور و فشار یک اصل و هنجار مطلق صبغهای واقع نگرانه به خود گرفت موقعیتی که باوجود كوششهاى بسيارى كه به كار رفت تا بدان صبغهاى تاريخي و نسبى ببخشند تا زمان هگل و حتی مارکس (نگاه کنید به رساله در نقد اقتصاد سیاسی) دوام آورد.

با اینکه تولد بورژوازی با احیای باستانگروی ممتاز شد (پیوندی به

<sup>1.</sup> Marx, Contribution to the critique of political Economy, op. cit.

وبژه نزدیک میان سرمایه داری آغازین و رنسانس ایتالیا وجود دارد)، شگفت آور است که هنگامی که جامعه بورژوایی برای تسخیر قدرت سیاسی در ۱۷۸۹ دست به انقلاب زد نه هنری بورژوایی بلکه هنری كلاسيك آفريد. دورهٔ كار هنرى داويد (نقاش درجهٔ اول انقلاب) نمادٍ تاریخ هنر در سراسر سدهی نوزدهم است. چند سال پیش از انقلاب داوید به سبک «رُمی» نقاشی میکرد و موضوع آثارش اشاره ها و نشانههای مربوط به زندگی معاصر را پنهان میکرد. باوقوع انقلاب داوید در کنار معتمد ترین کسان وفادار به انقلاب قوار گرفت؛ به اعدام شاه رأی داد؛ تکچهرهای برجسته از «مارا»ی مقتول به شیوهٔ کلاسیک پرداخت و در بای آن امضا کرد: «به مارا، داوید». چند سال بعد داوید، ایدتولوگ انقلابی، نقاش دربار امپراتور نابلئون شد و رفتار و کردار برجستهٔ او را موضوع نقاشی های خود قرار داد. داوید این کار را به چنان شیوهٔ پرطمطراقی انجام داد که گفتهاند خود ناپلئون از این که اینگونه تجلیل و تكريم شده است به شگفتي و شوق آمده بود. پس از ۱۸۱۵ بوربونها داوید را تبعید کردند و نقاشی هایش در تبعیدگاهش بلزیک خصلتی ناتورالیستی به خود گرفت که دیگر حتی در قرن نوزدهم نیز چندان همتایی نیافت. عنصر خالصاً بورژوایی سرانجام آزاد شده و ابزار بیان خود را یافته بود. علل چنین تکاملی از کلاسیسم «انقلابی» رُسی به ناتورالیسم بورژوایی مدرن راکه مرحلهای از نقاشی درباری مبتذل را طی کرده بود، باید در آمیزهای از آرمانهای انسانی ادعایی و آرمانهای بورژوایی واقعی یافت، آمیزهای که انقلاب ۱۷۸۹ را مشخص میکرد، و ناگزیر بود. زیرا طبقه ی بورژوا تنها از آنرو می توانست از لحاظ سیاسی خود را وارهاند و قدرت را از چنگ فئودالیسم به درآورد که آرمانش می توانست همچون آرمان کل آزادی، برابری و برادری جلوه کند. در این

۱. پس از شکست و تبعید ناپلتون و قدرتیابی مجدد بوربون ها و استقرار مناطنت. م.

میان هنر نیز در خدمت پوشاندن چهرهٔ واقعیت به کار آمد و تا هنگامی که ارتجاع این پرده را به تمامی ندرید واقعیت نتوانست خود را بنمایاند: نخست همچون هنر «تمام انسانیت»و سپس همچون هنر بورژوایی. زندگی طبقهٔ متوسط که در آغاز در اخلاق و نیز در هنر ته رنگ باستانگروی کلاسیک گرفته بود اکنون خصلتِ انتزاعی خود را آشکار مي كرد. اين تحول از لحاظ بيروني، در توليد مادي، با جايگزين كردن بدنِ انسان \_ به منزله ابزار بی واسطه ی تولید \_ با ماشین تجلی کرد، ماشینی که اكنون انسان مي بايست برآن نظارت داشته باشد و تنظيمش كند؛ به علاوه، این تحرل در استیلای جدیدِ تجارتِ غیر مولد و سرمایهی مالی ای تجلی كردكه ابزار مبادلة خود را رفته رفته به اشكال انتزاعي ترى مبدل مى ساخت: يعنى طلا را به بول كاغذى و اسكناس را بـه چک و سفتهٔ بانکی و مانند آن؛ همچنین این تحول در روابط میان جامعه و روساخت آن، برای مثال هنر، جلوه گر شد که در قرون وسطی مِلکِ طلق جهانِ مسیحی بود و اکنون به شیء «تجارتی» بیهودهای بدل می شد، کالایی که گـمان مــىرفت «ارزش» آن جاودانه است. هـمين خصلتِ انتزاعــى بورژوازی مدرن است که در دورهٔ آغازین قدرتگیری سیاسی آن به ایجاد شرایطِ احیای هنرِ باستانی یاری رساند.

بر تمامی این علتهای جمامعه شناختی نوزایی عهد باستان باید علتهای ایدئولوژیک رانیز افزود. کاتولیسیسم به منزلهٔ اسطوره گانی که چون واسطه ای میان هنر و تولید مادی به کار می آمد به برکت دیالکتیک نهفته در اصل بنیادی کاتولیکی Analogia Entis میان اینزد و جهان می توانست هنر را بپذیرد (زیرا پیش از آن که به جهان همچون ایستگاهی محض در جادهٔ منتهی به تعالی بنگرد هستی جهان را می پذیرفت). از سری دیگر کلیسا از هنرمند می خواست که آفرینش هایش مانند هرچیز دیگر تابع روح ناب مطلق اینزد و نیز نشانه ها و نمادهای او باشد. از

همین رو هنر مسیحی در معرض شدید ترین کشاکش ها بود زیرا در مقام هنر نیاز به عینیت، خود پیدایی و کرانمندی داشت. این کشاکش چندان نیرومند بود که درست در همان حال که توانایی های هنری دستخوش رشد و بالندگی بی مانند می شد این تضادها دمادم هستی هنر را تهدید می کرد. این حالتِ خطرِ درونیِ مداوم به ویژه در دوره هایی مشهود است که خودِ دین به دلایل جامعه شناختی دستخوش بحران می گردد. در چنین لحظاتی، هنر البته می تواند با شتابی نسبی خود را از تنگنا وارهاند. با این همه در نتیجه ی تقاضاهای منحصراً معنوی که درگذشته از هنرمندان طلب می شد هنر باوجود واقعیت جدید و تضادهای مادی و محسوسی که این واقعیت جدید و تضادهای مادی و محسوسی که این واقعیت جدید و نظادهای مادی و محسوسی از سنتِ ایزارِ بیان در خور چنین وظیفه ای محروم ماند به هنر یونانی پناه از سنتِ ایزارِ بیان در خور چنین وظیفه ای محروم ماند به هنر یونانی پناه برد که در جوهر خود مناسب ترین وسیله را در اختیار او می گذاشت.

از این رو دو دسته علت حلتهای جامعه شناختی و ایدئولوژیک به ویسژه نشان می دهد که چرا هرگونه احیای باستانگروی در آگاهی بنیادگذاران خصلتی انقلابی به خود گرفت حال آن که از لحاظ تاریخی و عینی راه حلی ارتجاعی بود، و دیگر آن که چرا احیای باستانگروی همواره راه را نه تنها در مورد میکل آنژ بلکه همچنین امروزه در مورد استراوینسکی و پیکامو برای یک مرحلهٔ تازه (واپسنگرانه) از هنر مسیحی هموار می سازد. به علاوه این علتها ثابت میکند که چرا هر احیای باستانگروی گرچه با جهان مادی (رئالیستی) پیوند دارد در عین حال گرایشی به انتزاع را نیز نمایان می سازد؛ به عبارت دیگر جهانی دو بنی را تصویر میکند. در این جا با رئالیسمی ایدئالیستی سر و کار داریم که هردو گرایش آن فاقد و حدت ژرف روش اند: این مورد اخیر تنها با راه ده خلاق هنرمند، با ترکیب بندی هایی که به تعادل می گرایند تحقق

مر یابد. این کوشش هنرمند که منحصر به فرد و استثنایی است می بایست به عکس خود بدل گردد. با این همه همزیستی ضروریِ امر جسمانی و انتزاعی از قضا بر ما روشن میسازد که چرا در عصر قدر قدرتی همه جاگیر سرمایه داری، حتی برجسته ترین نماینده آن باید این دو گرایش را حتى المقدور از هم جدا سازد و كارهايي بيافريندكه بهطور همزمان به هردو وفادار بماند: به سخن دیگر هنرمند تنها به این طریق می تواند به ناب تربن ونيرومند ترين شيوه، سرشت جهان بورژوايي امروز مارا تصويركند. این دوئالیسم یا دوبنی در پیکاسو هیچ نیست مگر برآیند نتیجهای که در جربان ایجاد تمایزگذاری های پیاپی در جسمانیت (کاری که هم از آغاز بدان دست یازید) دست داد، در پایان به افراطی ترین شکلی در تضاد با یکدیگر قرار گرفتند و ناگزیر باید سرانجام به صورت سبکهای گوناگون پدیدار گردند. اکنون بس هیچ توضیح اضافی درمی یابیم که چرا انتزاعی ترین کارها از نظر کیفیات هنری تا این اندازه از سطح کارهای نااتنزاعی شیوهٔ کلاسیک برگذشته اند. انتزاع از تهی بودن واقعی جامعه مدرن، از با خود بیگانگی آن، از تغییر و تبدیل جهان واقعی به کالا و به چیزی قلابی اسرچشمه میگیرد؛ حال آن که جسمانیت (به معنای یونانی کلمه) از غم غربت رمانتیک برای یک جهان جسمانی بی واسطه زاده مىشود، جهانى كه از عرفان سرچشمه نگرفته است. با اين حال امدادِ بيروني كافي نيست تا تحقق ايدئولوژيك آرزوهاي اجتماعي را امكانپذير سازد؛ هنر انتزاعی دوره های اخیر حتی نمی تواند به سطح کارهای خلاقهای برسد که زندگی اجتماعی جاری به شیوهای شبه ارگانیک پدید آورده است.

خصلت ویژهٔ رنسانسی که پیکامو پدید آورد خود را فقط در تحقق تمام عیار امکاناتِ هنریِ انتزاعی نشان نمی دهد. پیکاسو «زیبا» را (که در

احیاهای گذشته سهمی بزرگ و در واقع تأثیری قطعی داشت) به سود جسمانیتی سنگین و حجیم که در نظر او با احساسات لطیف و نوخاسته در تعارض بود کنار گذاشت. پیکاسو عهد باستان یا عتیق ارا از وینرگی معيار مطلق بودن بي بهره مي سازد و بدان جنبهٔ نسبي مي بخشد اما نه فقط از آن رو که سرانجام این معیار را زماناً با دو معیار دیگر محدود می کند بلکه به ویژه از آنروکه به فراخور درجهٔ جسمانیتی که در پی دستیابی بدان است همزمان از دورهها و سبکهای کاملاً متفاوتِ هنر یونانی بهره مى جويد. در واقع همين كه جدايى ميان هنر انتزاعى مدرن و هنر جسمانی در شیوهٔ کلاسیک دست داد پیکاسو در هریک از این دو قلمرو همچنان به تجربه های گوناگرن دست میزند، به این معناکه هنر باستانگرا را از عناصر انتزاعی آن تهی سازد و در هنر انتزاعی به هنر جسمانیای فراتر از رنگ دست می یابد. اما می دانیم که این دو عملکرد تنها از آنرو میسر شد که پیکاسو پیش از آن دیالکتیک یونانی را نفی کرده بود، به نحوی که «احیا»ی او عنصر اساسی باستانگروی را حذف میکند (نگاه كنيد به رساله معبد دوريك<sup>۲</sup> من). اين امر باز برجنبهٔ وايس نگر نهفته در هر احیا تأکید می ورزد. این رد و نفی زیبا، نفی ویژگی معیاری و حذف دیالکتیک ما را قادر میسازد تا نتیجه بگیریم که واپسین احیای بورژوامنشانهٔ باستانگروی را تجربه کردهایم؛ و اما پاسخ این پرسش که آیا احیای تازهٔ کهنگروی می تواند در تکامل فرهنگ کارگری اهمیتی داشته باشد اساساً به شرح و تبيين تاريخ شيوهٔ ديالكتيكي در كهنگروي بستگي خواهد داشت ـ و این وظیفهای است که باید دارای اهمیتی موضوعی و سياسي در فلسفهٔ راديكال باشد.

<sup>1.</sup> Antique

۲. Doric Temple ، نام رسالهای از ساکس رافائل و حاصل سفر رافائل به سیسیل و مشاهده ی نزدیک، دقیق و سنت شکن او در سازه های اصلی این بنا. این اثر در ۱۹۲۸ انتشار یافت.

این جا همین قدر کافی است که ببینیم دورهٔ توفیق پیکاسو در دستیابی به همنهادی میان گرایشهای یونانی و انتزاعی چه کوتاه بوده است و از سوی دیگر وقفهٔ میان نقطهٔ اوج دورهٔ کوبیسنی و دورهٔ بعدی کار او چه دراز بوده است. همین دو واقعیت به تنهایی کافی است تبا جدی بودن بحرانسی را به اثبات برساند که هنرمندان بورژوا را، حتی با استعدادترینشان را، تهدید میکند. به علاوه باید این نکته را نیز افزود که در طبی ایسن وقفه (و بعدها نیز) چندتا از پردههای این استاد فن رنگ پردازی به دلیل همین استادی، سخت به شیوههای قراردادی نزدیک می شود. ناهمگونی تقریباً خارقالعاده در سطوح تولید او بدترین مکمل برای تجربههای متنوع او در سبک است. زیرا شاید بتوان فلان یا بهمان جنیر را مشروط به شرایط جامعه شناختی دانست اما دیگر تغییرات را چندان نمی توان به چیز دیگری جز ضعف شخصیت نسبت داد. واقعیت بین است که گرچه پیکاسو در حقیقت نمایندهٔ تمام عیار طبقهٔ حاکم زمان خویش است، باز فاقد آن صفات شخصی است که بتواند به مدد آن بر فراز اکنون فراخیزد و رو به سوی آینده آورد.

٦

آخرین دورهٔ کار پیکاسو (دورهٔ سوررئالیستی) تنها تا آن جا اهمیتِ جامعه شناختی دارد که در پیوند با پنجره هایِ شیشه بندِ منقوشِ گرتیک و به دلیل کمال روش مند رازوری آغازبن خود، طبقه بندی ما را تأیید میکند؛ مطابق طبقه بندیِ ما کار او واپسگرا و بر منت مسیحی اروپایی است. هنگامی که پیکاسو به شکستن ایستایی ها و سکون های نقاشی های خود آغاز کرد و این کار را به مدد تقسیم آن ها به خطوط سیاه سنگین انجام داد شاید گمان می رفت که این گسستن از گذشته به پیشرفت تازه ای در

هنر بورژوایی خواهد انجامید. اما صبغهی ذهنی این سندِ تصویری، فروپاشی فزایندهٔ بیکرانی اسطح، و آنگاه بازهم بعدتر تحققِ عینی احساساتِ کیهانی خود او در تأمل و مراقبه در ماه، همراه با بهرهگیری فزایندهٔ نمادین از رنگ، بازگشت خطوط به آغازگاههای خود به منظور شکل دادن به اشیای متحد و متشکل، رسوخ و نفوذ دم افنزون اشیا در یکدیگر، به علاوهی بهرهگیری فزاینده و مکرر از بخشهای منطوح منحنی در پس نشینی بی پایان به عمق تصویر باری، این همه نمودار آن است که مقصود بار دیگر ادغام فضا و اشیای مستقل بالنسبه نیرومند، همراه با ایستایی و سکون هستی آنها ـ آن جنانکه در دورهی بعدی می بینیم در فرایند رمزآمیز کون و فساد است. از این رو پیکاسو فقط به ظاهر، تنها در نمود ۲ و نه در ماهیت ۳ توانسته بود به آخرین تمهید خود جان ببخشد. پیکاسو که بی بهره از تعقل دیالکتیکی است نمی تواند دیالکتیک قرون وسطایی را جذب کند و در این مورد کم و بیش به همهٔ ایدئولوژیپردازان بورژوایی میماند که به سوی ایدئولوژی قرون وسطا کشیده شدهاند (مثلاً شلر و هیدگر). فردگرایسی و زندگی باوری ۴ آنان  $^{\Delta}$ رخواه به معنای مثبت و خواه به معنی منفی) ممکن نبود با توماس گوایی سر آشنی داشته باشد. این جدایی همچنین خود را در کاوشهای پیکاسو در «نمادها» نشان مىدهد. اين نمادها به سبب دوااليسم مطلق محتواى خود و تأثیر جادوییای که پدید می آورند هرگز نمی توانند در چارچوب مرزهای کاتولیسیسم پدیدار گردند. کاتولیسیسم چندان از سوی کلیسا و بازوی ایدئولوژیک آن توماسگرایی نبو حمایت می گردد که این گونه احیاهای رمانتیک نمی توانند آن را از بن و ریشه تکان دهند. در عین حال

<sup>1.</sup> Ad infinitum

<sup>2.</sup> Appearance

<sup>3.</sup> Essence

<sup>4.</sup> Vitalism

اهمیت معنوی کلیسا به سبب وجود کسانی است که از روی نیازِ معنوی با آن همدلی دارند همچنان رو به فزونی دارد و مهم تر می شود. راه دراز پر بیچ و خمی که این کسان از رهگذر آن به کلیسا نزدیک و نزدیک تر شده اند به روشن ترین نحوی ثابت می کند که اید تولوژی بورژوازی سرمایه داری دیگر توانایی پدید آوردن هیچ گونه فرآوردهٔ معنوی ثمربخشی را ندارد.

انحرافِ غریزهی تاریخی پیکاسو در جربان دورهٔ سوررئالیستی کار او به نهایت خود رسید. تا این هنگام دست کم در چارچوب مرزهای هنر همواره فعال و انقلابی بود. اکنرن تأمل و مراقبهٔ صرفاً واپس نگرانه است که جلودار معرکه است. بنیاد نهایی این شیوه ایزد است خواه شخص از آن آگاه باشد یا نباشد، و نیز صرف نظر از آن که کسی مانند فروید در تمامی کیشها به چشم توهمی بنگردکه دارد به پایان خود نزدیک می شود. زیرا مادام که آتهایسم بر مادهباوری دیالکتیکی استوار نباشد شخص تنها کلمهای را به جای کلمهی دیگر می نشاند. بی گمان در سده های میانه ایزد، یا به عبارت درست تر تقابل میان انسان و ایزد، یکی از شرطهای مقدماتی و به راستی ضروری آفرینش هنری بود. اما در آن هنگام اینزد واقعیتی زنده بود، زیرا شکل تخیل آمیز قلمروی بود که بیرون از سلطهٔ زندگی طبیعی و اجتماعی قرار داشت، فرآوردهای بود که صبغهٔ آفرینندهٔ آن در واکنش های عینی کل گسترهٔ هستی انسان تجلی می یافت. گرچه این علت برای ایزدشناسان سده های میانه شناخته نبود با این حال کاملاً حق داشتند که خود را «رئالیست» بخوانند. اما امروزه اینزد جنز یک مفهوم محض و یک تقلید ایدئالیستی مبهم نیست. در واقع کشاکشی که به خلق ایزد انجامید امروزه روشن است: این کشاکشی زسینی میان انسانها و كالاها بود. همين نكته است كه روشن ميكند چرا ايزد ديگر بر باروري، ولو تخیلی، قلمروی از زندگی که هنوز باید برآن چیره شد دلالت ندارد؛ ایزد بیشتر نمودار گریز از قلمروهایی است که انسان برآن چیرگی بافته

است. در قرون وسطی هنوز می شد توماس قدیس را انقلابی شمرد، تا جایی که مکرر در مکرر مسألهٔ تکفیر او را مطرح کردند، حال آن که مرتدان روزگار ما به رغم عبارتهایی از این گونه که «ضد مدرن فرامدرن است» صاف و ساده یک مثبت مرتجعاند. توماس گرایان این امتیاز را بر سوررئالیستهای به اصطلاح انقلابی داشتند که در میان راه متوقف نماندند بلکه از بنیادهای سنتی برداشتِ خود از جهان آگاهی یافتند، هرچند که شرایط و محدودیتهای این بنیادها را درنیافتند.

**Y** 

شگفت آور آن که پیکاسو بارها ثابت کرده است که بدون امداد از بیرون قادر به حل مسألهٔ خلاقیت نیست و از اینرو در این مورد نیز در چارچوبِ تکامل هنری سده ی نوزدهم یعنی تکامل سرمایه داری قرار می گیرد. در جریان این تکامل همهٔ سبکهای موجود در تاریخ هنر اروپایی دستخوش احیاهایی می گردند مئلاً احیای هنر باستان (یونان و رُم) از زمان رنسانس، و احیای هنر مسیحی از آفاز مسیحیت تا باروک، تازه اگر هنر رُمیوار یا رُمانس و گوتیک را نادیده بگیریم. هنر باستان با ادعاهای تاریخی هم در محتوا و درونمایه و هم در صورت، بر جسمانیت تأکید می ورزد و عناصر نسبتاً دنیویِ آن (یعنی رئالیسم ایدئالیستی) از همینجا برمی آید، حال آن که هنر مسیحی رو به سوی عناصر معنوی و آسمانی (یعنی ایدئالیسم ترافرازنده) دارد.

هنر بورژوایی اصیل تا حدی در جارچوب این گرایشهای یـونانی و رمانتیک بالید و برآمد و حتی هنوز نیز میان آنها بـه رشـد خـود ادامـه میدهد؛ این هنر به دلایل جامعهشناختی که پیش تر ذکرش رفت با عنوان

<sup>1.</sup> Transcedental

هنر ناتورالیستی (هنر تجربی) پست شمرده می شود. در سدهٔ نوزدهم، نمایندگان این دو گرایش تماریخی به چشم دشمن به یکدیگر می نگریستند. این دشمنی البته به سبب آگاهی توهم آمیز نسبت به معنای واقعی ایدئولوژیکِ جهتگیریهای ایشان پیش آمد زیرا در واقع این دو گرایش تنها دو وجه گوناگون ارتجاع بودند. به هرحال وضوح تمایز رفته رفته از میان رفت و همراه با آن دشمنی متقابل نیز از میان برخاست. سپس شکلی از آشتی در تاریخ هنر جستجو شد و سرانجام این شکل در هنر ایتالیای سدهٔ پانزدهم (رنسانس آغازین) یافته شد. از اینرو التقاط گری پوی دوشاوان ۱ آشتی و الفتی میان تقابلهای ادعایی پدید آورد. سدهٔ بیستم نسبیت بخشی به خصلت معیاری هریک از این دو گرایش را تکمیل کرد، و از آن پس دیگر یک عصر واحد نیست که هربار «نوزایش» می پاید بلکه چند عصر همزمان زاده می شوند. در واقع این گرایشها دیگر معيارها را يديد نمي آورند بلكه مددكاراني صرفاند كه همين كه وظيفة خود را انجام دادند باید به کناری گذاشته شوند. از این جاست که هردو گرایش در پیکاسو (و نیز در استراوینسکی)همزیستی دارند: این دیگر التقاطي گرى سياده نيست بلكه شكل تازهاى از هنر بورژوايي واپسگراست. این هنر تاحدی بر بهره کشی جدید از هنر سیاه استوار است. سلسله کارهای سیاه ربخت باستانی قرون وسطایی در وهلهٔ نخست ترس و نیز بیزاری از سنت و آنگاه بازگشت بنهانی بدان را بیان مىكند. اين امر ازيك سو بر اثبات سرسختانه استقلالي همراه با ارادهاى مصممانه دلالت دارد که میخواهد از نظر موضوع و درونمایه به کشف قلمروهای جدید کیهانی و نیمه هشیار، و از نظر فرم به کشف جنبههای جدید اصول کهنهی بیان بیردازد؛ اما از سوی دیگر حاکی از بذیرش شکست در دستیابی به استقلال است که با توجه به سنت قرن نوزدهم

هرگز تا این حد آشکار نبوده است. البته آنجه اینجا مورد بحث است نه توانایی های شخصی پیکاسو، که با استعداد ترین و بزرگ ترین هنرمند زمان ماست، بلکه سرنوشت تاریخی کلی بور ژوازی اروپاست، چنان که رویدادنگاری جزئیات نیز بیش از پیش آن را مورد تأیید قرار می دهد. در واقع پیکاسو با بهره جویی از مواد فراهنری (یعنی کوبیسم مواد) در نقاشی های خود در حدود ۱۹۱۴ با کوبیسمی به ظاهر انقلابی به سوی این مرحله رانده شده بود. پیکاسو در پایان جنگ (اول) انگر وکلاسیسم را جذب کرده بود (فرایندی که دیرگاهی پیش از جنگ آغاز شده بود) و از این رو به سنت اروپایی بازگشته بود. تکاملی ترین پیشرفت (که به غلط اینرو به سنت اروپایی بازگشته بود. تکاملی ترین پیشرفت (که به غلط برچسب انقلابی ترین خورد) بی گمان هنوز یکسره به تکامل ارتجاعی تسلیم نشده بود اما راه را برای آن هموار می کرد.

در هرحال می توان انسجام این منابع بیرونی را روشن تر ساخت. در این خصوص باید ملاحظاتی چند دربارهٔ مرحلهٔ احساسی پیکاسو افزود. حدود تأثیراتی که پیکاسو در معرض آن قرار گرفت و بی درنگ در کار خود ثبت کرد بیش از نقاشان جوان دیگر نبود. برخی از این تأثیرات از محیط اسپانیایی او (ال گرکو) ۲ و از هنر بامتانگرا (از طریق پدرش که در اسپانیا معلم طراحی بود) و تأثیرات دیگر از پاریس ۱۹۰۰، و بیش از همه از تولوزلوترک (که به هرحال خود او هم بدون دگا تصویرناپذیر است) می آمد. آنچه اندکی بعدتر پیکاسو از این عناصر پدید آورد شباهت معینی به اصل داشت که دیگر ممکن نبود بتوان آن را با نقاشی پمپی و مسیحی به اصل داشت که دیگر ممکن نبود بتوان آن را با نقاشی پمپی و مسیحی آغازین یعنی با سبک باستانی آبستن مسیحیت مشخص کرد و این درست برخلاف عرفان اوست که سخت یادآور افلوطین است. این وحدت گرایش های متضاد مستقیماً به اجزای سازندهٔ خود تجزیه نمی شود بلکه این تجزیه در تقابل باکل سنت اروپایی و به میانجی هنر سیاه انجام

میپذیرد. هنر اروپایی با گنجانیدن عواملی که در زیر می آید تأثیرات سیاه ربخت را جذب کرد: (۱) اصل جسمانیت، و از آنجا گرایش یونانی در سراسر دورهٔ اشیای کوبیستی ا (۲) رازوریِ روح و از آنجا عنصر گوتیک در سراسر دورهٔ زمینهٔ کوبیستی. تنها پس از این جذب بود که وحدت به دو عامل اروپایی تقسیم شد: یونانی، و قرون وسطایی. مطالعهی مفصل تر دوره ها ثابت کرده است که این دو عامل با یکدیگر تضاد مطلق نداشته اند. از این رو تحول پیکاسو تا به امروز، که با همهٔ تنوع و گوناگونی خود، به طور مسلم یکپارچه و منسجم است، کاملاً منطقی مینماید؛ اما این منطق، دیالکتیکی است. این نکته از آن رو سخت اهمیت دارد که ما نتیجه گرفتیم که کارهای به غایت متنوع پیکاسو حاوی هیچگونه دیالکتیک نیست. بدین سان همین که فرایند تاریخی را در نظر آوریسم دیالکتیک عینی در برابر دیالکتیک ذهنی قد علم میکند؛ و همین نکته دربارهٔ رابطه میان تولید مادی و معنوی نیز راست درمی آید. این همان دیرارهٔ رابطه میان تولید مادی و معنوی نیز راست درمی آید. این همان

## Y

اگر به هنر پیکاسو به طورکلی از دیدگاهی جامعه شناسانه بنگریم این نتایج به دست می آید: (۱) کثرت مفرط و انبوه سرگیجه آور ناهمانند ترین جنبه ها، هم به طور همزمان و هم پی در پی – و ایس در هنرمندی که شخصیت او نماد و مظهر طبقه ی حاکم بورژواست، زیرا که خود او و عصرش متضاد ترین تنشها را تجربه می کنند، امری ناگزیر است؛ (۲) حتی کسی با استعداد شگرف او نمی تواند بدون مدد گرفتن از ابزارهای کمکی کاری از پیش ببرد، و مانند مخزنی از تاریخ هنر کارش به آخر

خواهد رسید. امروزه پدید آمدن هنرمند بزرگ بورژوا تنها به هیأت نابغهای التقاطی میسر است (۳) هنرمندی که نخستین تجربههای او چنان رادیکال بوده است که روی هم رفته به او به چشم یک انقلابی می نگریسته اند پس از سی سال کار ثابت کرده ا ست که از حل مسائل لاینحل سده نوزدهم یعنی آفریدن هنری مبتنی بر دیالکتیک ماده باورانه چندان ناتوان است که به سوی قطب دیگر یعنی محدودیتهای فئودالی بورژوازی در شکل نوین واپس نگری رفته است.

باتوجه به این سه نتیجه پیکاسو همچون نماد و مظهر جامعهی بورژوایی معاصر نمایان می شود و چنین است که فقط با نیم دوجین از کارهای خود به یقین دهههای بسیار و حتی سدهها خواهد پایید. منش اجتماعی پیکاسو نیز در تأثیر او بر هنر پذیران آشکار شده است، هنر پذیرائی که در ابراز قدرشناسی خود نسبت به او هم از حیث مادی و هم از نظر معنوی کُندی به خرج ندادهاند، گو که هیچکس نیز اعصاب معاصران خود را شدیدتر از او به آزمایش نگرفته است. به جز آلمان که به پوچترین دلیلها از بازشناسی او سرباز زده است (بورژوازی آلمان بدينسان ثابت ميكند كه نهتنها در عرصهٔ سياست بلكه همچنين در زمينهٔ ایدئولوژی دههها در پشت سر تاریخ جهانی درجا زده است) میبینیم که با همهٔ بیاعتنایی تودههای «فرهیخته»، دلالان آثار هنری و معاملهگران همهٔ کشورهای اروپایی و امریکا قیمتهای بسیار گزاف برای آثار او میپردازند. هردوره از تحول او، حتی هرگونه بولهوسی تخیل او شور و اشتیاقی بی پایان برانگیخته است؛ پیش از او هیچ نقاشی این همه مورد تقلید قرار نگرفته است. این اشتیاق به تقلید که در بخش اعظم هنرمندان می تواند بدترین خصیصه های آکادمیک را به خود بگیرد چیزی بیش از فقدان انسجام یا غریزهی متمایل به تاریخ را آشکار میسازد، چیزی بیش از این واقعیت صرف است که پیکاسو بارها و بارها صورتها و فرمهایی راکشف می کند که طبقهٔ بورژوا می تواند خود را در آن جلوه گر سازد و دریابد. از آنجاکه هنرمندِ «آزاد» بر مُد و بر معاملات سوداگران آثار هنری اتکا دارد ما شاهد پیدایش نوع تازهای از رابطهٔ میان هنرمند و عامهٔ هنر پذیراییم، رابطه ای که هیچ شباهتی به روابط حاکم بر نسل هنرمندان امپرسیونیست ندارد. در سراسر نیمهی دوم سدهی نوزدهم عامهٔ هنرپذیران نسبت به هنر مدرن از خود دشمنی نشان میدادند. طبقهٔ بورژوا ایدئولوژیست های خود را انقلابی می شمرد، و از پشتیبانی معنوی یا مادی آنان سر باز می زد، و این وضع تا چند دهه ادامه داشت. دلایل چنین نگرشی را نباید تنها، و نه حتی عمدتاً، در آن شکاف «طبیعی» یافت که نابغه را از توده های فاقد روح جدا می سازد. این شکاف که به هیچرو «طبیعی» نیست از بنیادی اجتماعی و تاریخی سرچشمه میگیرد. هنگامی که بساط لایهی نازی حاکمان فئودال به دست «بورژوازی دمکرات منش» برچیده شد، جمع برگزیدهای از طبقهٔ بورژوا، که یکسره از مسائل هنری بی اطلاع بود جای آن حامی هنر راگرفت که با آدمی واقعاً فرهیخته بود یا شخصی پابند سنت که موقع و مقام اجتماعی اش چنان بود که او را قادر مىساخت تا نسبت به هنرمندان سخاوت وگشاده دستى نسبى نشان دهد. بورژوازی به دلیل شکلگیری خود، ظرفیت های خاص و کامیابی های خویش در دیگر قلمروها، به ادراک هنری، و از آنجا به نقد هنری، به چشم «حق انسانی» طبیعی، بدیهی و جدایی ناپذیر می نگریست. بعدها این نگرش را اکثریتِ خرده بورژوازی نیم فیرهیخته نیز پیذیرفت و با نظریههای نیمه احساساتی، نیمه متافیزیکی دربارهٔ هنر از نظرگاهی اید تولوژیک آن را تقدیس کرد. این تملک هنگامی دست داد که مذهب مسیحی یعنی اسطوره گانِ بومی سنتی قدرت آفریننده، و از آنجا کارکرد مسیانجیگرانهٔ خبود را میان تبولید مادی و میعنوی از دست داد. ايدئولوژيستهاكه هنوز چندان ناتوان بودند كه نمي توانستند مستقيماً از

واقعیت تاریخی استنتاج کنند به یاری ابزار استدلالِ منافیزیکی هنر را از جهان واقعی بیرون راندند و آن را در مرکز کائنات (رمانتیسم، شوپنهاور) جای دادند. از اینجا هنر را به صورت پناهگاهی برای واکنش معنوی درآوردند، پناهگاهی که ثابت ترین عنصر در جهانِ فکری در شرف ورشکستگی بود. این امر در خود هنر به صورت رکود در آکادمیهای پرقدرت تجلی یافت. در این شرایط همهٔ هنرمندانی که در جستجوی منبع خلاقیت هنری به سوی زندگی عینی و واقعی بازگشتند، با آن که خود نمايندگان طبقهٔ اجتماعي حاكم بر عصر خوبش بودند، به خلاف ميل خود به یک جهانبینی «انقلابی» راه بردند. مدیران صنایع یا رؤسای شهرداری ها، موزه داران یا نمایندگان کلیسا، همهٔ این «رهبران» در تضادی میان شکل اقتصادی نوین و روحی واپسگرا به سر میبردند، تضادی که آنان را نسبت به یکدیگر بیگانه میکرد و به همین دلیل نسبت به هنر عصر خود كور بودند. واقعيت اين است كه هر وقت اصطلاح «انقلابي» دربارهٔ امور معنوی به کار رفته است شکل کلیشهای به خودگرفته است و این را هیچچیز قاطعانه تر از این امر ثابت نمی کند که هیچ کوششی برای تمایزگذاری سیان این همه انقلابی، که همه نیز باهم تفاوت دارند انجام نگرفته است. در ضمن این امر امکانناپذیر بود زیرا هیچ شالوده یا معیار مشترکی بیرون از تفکر رادیکال وجود ندارد. در نتیجه واقعیتهایی که تاریخ به وضوح تمام بر آن دلالت داشت می بایست نفی می شد و صورت زیبایی شناختی به خود می گرفت \_ جنان که در مورد کوربه می بینیم. با این حال از حدود سال ۱۹۱۸ این نگرش تا حدود بسیار دگرگون شده است. اکنون کاملاً یقین است که علتهای صرفاً اقتصادی زمینهٔ این دگرگونی را فراهم آورده است، آن هم در زمانی که با ورشکستگی همهٔ ارزشهای مالی، هنر به صورت کالایی نادر با ۱۱رزش بایدار» درآمده است و در نتیجه در اختیار داشتن آثار هنری ملاکی برای جایگاه اجتماعی به شمار

می رود. اما برای آن که فرآورده ای ایدئولوژیک به جایی برسد که کالایی با «ارزش پایدار» به شمار آید ـ در صورتی که فرآوردهٔ مورد نظر هنری باشد \_ تنها با دلایل دیگر، با دلایل ثانوی باید توضیح داده شود: خاطرات نیاکانی از حمایتی که روزگاری دین در هنگامهٔ شوربختیهای زندگی از انسان به عمل آورد؛ نمونهٔ زندگی طبقات حاکم گذشته؛ وجود موزهها و آنگونه معاملاتی که حتی پیش از ۱۹۱۴ با هنر باستان انجام می گرفت. سرانجام آن که تا حدودی این اعتقاد صمیمانه در کار بود که هنرمندانی که «انقلابی» انگاشته می شوند ممکن است تابت کنند که قادرند به پرسشهایی دربارهٔ معنای این سقوط کلی پاسخ دهند؛ و نیز به این پرسش که در آخر کار چه چیزی پایدار خواهد ماند. به این طریق روابط میان هنرمند و عامهٔ هنرپذیران از لحاظ نظری صورت مثبت به خود گرفت. اما این تودهٔ هنرپذیر پاسخ پرسشهای خود را نگرفت. البته تقصير از هنرمندان نبودكه نمى توانستند به اين پرسشها پاسخ دهند، زيرا هنرمندان که در هیأت انقلابی هیچگاه پیشاپیش عصر خود حرکت نکرده بودند هرگز نیز این پاسخ را به طورکلی نه در یک اثر هنری تمام و یکپارچه بلکه تنها به صورت پاره پاره و پراکنده نمودار ساخته بودند؛ و همه نیز ناگزیر بودند کم و بیش با میل و رضبت به این سرنوشت جامعه شناختی تسلیم شوند؛ و هنگامی هم که تودهٔ هنرپذیر این آثار را همچون پاسخهای سروش غیبی گرفت آنان دیگر «انقلابی» نبودند؛ حتی در جریان زمان واپسگرا شدند و پاسخهای واپسنگرانه ناگزیر تحت الشعاع قدرت بزرگ تر كليسا قرار گرفت. اما در اين باره كه چرا روابط میان هنرمندان و هنریذیران ممکن نبود تثبیت گردد هنوز دلایل دیگری در میان است. در لحظهای که نیرومندترین هنرمندان ضریزهٔ بازی با محتواهای معمولاً معتبر را یکسره از دست دادند و در نتیجه می بایست تا نهایت درجه ظرفیت خلاقهٔ خود را تنوع بخشند -خواه زیر فشار عصری

که میان گرایشهای متضاد پاره پاره شده بود و خواه برای آن که به خود، به مشتریان و به اربابان خود نیروی فردیت خود را ثابت کنند یعنی یگانه ارزش به رسمیت شناخته شده را (گیریم تنها به این دلیل که بسیاری از مقلدان خود راکه فقدان تنوع را نشانهی تمام شدگی و انحطاط می گرفتند مرگرم کنند چراکه از کار افتادگی «رهبر» به معنای ورشکستگی آنان بود) \_ آری در چنین لحظهای سطح دانش عصر چنان برتر از توانایی های بورژوازی است که حتی برترین فرآوردهٔ هنری آن، اگر همچون کنشی تاریخی به شمار آید، فروتر از نیازمندی های زمانه قرار می گیرد. از این رو آنچه هنوز به دنیا نیامده از هماکنون کهنه و منسوخ شده است زیراکه نیروی انگیزانندهٔ تاریخ در آن سوی خاکریز است. صرف این واقعیت که طبقه ی کارگری هست که بر طبقهٔ خود و پیکار برای این طبقه آگاهی دارد \_هر اندازه هم که این واقعیت به میزانی اندک به آگاهی هنرمند و قلمرو تجربهٔ او راه یافته باشد از هماکنون عمیقاً در نیم آگاهی کارورز فکری تأثیر می گذارد؛ و نیاز به یک اثر هنری تمام و یکپارچه و نو را که با یک نظم اجتماعی نوسازگار درآید در همهی آفریتشهای هنرمند یعنی همهی چیزهایی که می آفریند جلوه گر می سازد. اما همهی تشنجها و تلاطمها و همهی رنجهای معنوی نابغهای بورژوا برای برآوردن این نیاز كافي نيست.

## پیکاسو در هفتاد و پنج سالگی

## كلمنت الرين برك

پیکاسو به عنوان یکی از اعضای نسلی از نقاشان بزرگ به فرانسه آمد یا جزوی از نقاشان فرانسوی شد که نسلهایی از این گونه نقاشان بزرگ را پشت صر خود داشت. در دههٔ ۱۹۲۰ هنر او مانند هنر دیگر نقاشان بلندپایهٔ نسل او و نسل پیش از او دستخوش بحران بود. براک که زودتر بدر جریان جنگ ۱۹۱۴ \_ با بحران خود دست و پنجهٔ نرم کرده بود در سالهای میان ۱۹۲۸ و ۱۹۳۲ نیمه بهبودی یافته بود. ماتیس که اندکی سالهای میان ۱۹۳۸ و ۱۹۳۲ نیمه بهبودی یافته بود. ماتیس که اندکی پیش از ۱۹۳۰ دچار بحران شده بود تنها پس از جنگ ۱۹۳۹، در واپسین مالهای زندگی خود از این بحران کمر راست کرد. لژه که بحران در مالهای زندگی خود از این بحران کمر راست کرد. لژه که بحران در میرد پیکاسو هم نمی بینیم که از بحران بهبود یافته باشد؛ برعکس بحران، از هنگام آغاز آن در ۱۹۲۷ یا ۱۹۲۸، با همهٔ نوسانهایی که داشته است ژرفتر شده است. در ۱۹۲۷ یا ۱۹۲۸، با همهٔ نوسانهایی که داشته است ژرفتر شده است. ژرفتر هم شد

در عرض بیست و اند سال پس از ۱۹۰۵، یعنی از آغاز دورهٔ آبی تا ۱۹۲۶ یا ۱۹۲۷، از هنگامی که کوبیسم او از در اوج بودن باز ایستاد، پیکاسو هنری باکیفیت بهتانگیز آفرید، بهتانگیز هم در مفهوم و هم در تحقق و اجرا، هم در جستجوگری ابداع و نوآوری و هم در درستی منسجم اجرا. وفاداری بنیادی و ریشه دار، دقیق و راسخ به برخی از

بینشها دربارهٔ پیوند میان تجربهٔ هنری و غیرهنری به هرچیزی که در آن دوره به وجود آورد جان می بخشد. حتی انگشت شمار کارهای ناموفق او همچنان به اعلام این نکته ادامه می دهند که کیفیت مطلق در خطر است، و نه چیزی کم تر از این. اطمینان و استواری دست و چشم به معجزهای می ماند، شگفتی دیرپایی است که آدمی را حتی بیش از پیش به حیرت می افکند. در ۱۹۲۷ اجبرا و تسمیم او دچار تیزلزل می شود اما شکوهمندی مفهوم تا ده سال دیگر برجا سی ماند؛ و بخش بزرگی از دلانگیزی خاص هنر پیکاسو در دههٔ ۱۹۳۰ دقیقاً در همین ناهمسازی نهفته است.

تا وقتی پیکاسو چیزهایی مثل طبیعت بیجان با سرگاو سیاه (نوامبر ۱۹۳۸) را نقاشی نکرده بود نفسش به شماره نیفتاده بود. این تصویر خاص در جای درست «نشسته» و در حد خود موفق است اما درستی دلنشین و آرام بخشِ مفهوم تجسمی آن به جای آن که مقصود تصویرگرانهٔ آن را تقویت کند در جهت خلاف آن قرار گرفته است. شومی توصیف شده صرفاً توصیف شده می ماند، و نقاشی خوشی و سرور می بخشد اما برنمی انگیزد. نتیجه آن که پیکاسو برای نخستین بار به برداشت از خود آغاز می کند و هنر «می سازد».

در این بیست سالهٔ واپسین پیکاسو تصاویری به مراتب بیش از دههٔ ۱۹۳۰ پدید آورده است اما این کار تنها به بهای پایین آوردن سطح مفهوم تمام شده است. در عین حال انبوه بسیاری تصویر بد نقاشی کرده است و از نظر بدی از گذشته بسیار بدتر است. در سراسر دههٔ سی هنر او به مفهومی بنیادی همچنان به پیشرفت خود ادامه داد؛ و تنها هنگامی از پیشرفت باز ماند که بحران، از بحرانی در تصمیم و تحقق به بحران مفهوم تغییر جهت داد و ژرف شد.

یکبار استاد، همیشه \_ تا حدی \_ استاد\ تقریباً هر کاری که پیکاسو میکند قدری تندی و تیزی یا در بدترین حالت تلخی دارد. و کارگرافیک او سطحی را حفظ کرده است که کار او را، اگر نه از تمام اعتراضهایی که می توان به رنگ روخنها و گواشها و مجسمه های سالهای اخیر او کرد، باری، از بسیاری از این اعتراضها معاف می دارد. با همهٔ این احوال: همچنان که انگشت شماری شاهکار کامل در میان نقاشی های رنگی روغن او پس از ۱۹۲۶ وجود دارد، و پس از ۱۹۳۸ به هیچرو شاهکاری به چشم نمی خورد، به همین سان در میان تصویرهای چاپی و طراحی های تمام شدهٔ او پس از دههٔ ۱۹۲۰ چیزهای خوش فکرانه و کاملاً تحقق یافته کم تر و کم تر می شود. به بودها و نیز باختها پس از ۱۹۳۸ روی می دهد با این همه پیکاسو در هنر گرافیک خود، و نه در نقاشی های اش، دیگر مطلقیت کمیشین را باز نمی بابد.

دورهٔ ۱۹۵۰ تا ۱۹۵۳ یکی از دورههای ضعف نمایان است که در طی آن پیکاسو مثل بیشتر وقتها برای گریز از مخمصه به مجمه روی می آورد. مجسمه ها البته رقت آورند؛ اما نقاشیها در ۱۹۵۴ خیلی بهتر می شوند و در ۱۹۵۶ زیر نفوذ و تأثیر ماتیس شکوفایی تازهای دست می دهد، نفوذ و تأثیری که به نظر می رسد حالا که استاد پیر مرده است پیکاسو آماده است با حقارت و خواری مقلدوار آن را بپذیرد. با این همه این شکفتگی پیش نمی رود و ایستا می ماند و شکوفه ها مصنوعی از آب درمی آیند.

نه این که پیکاسو آسانگیر یا سمبل کار شده بود؛ برعکس تا آن هنگام سال ها بود که نسبت به تردستی خود و وسوسه های آن بدگمانی نشان داده بود و چنین می نمود که می کوشد از هرچیز که بتواند حضور این

۱. گرین برگ از ضرب المثلی انگلیسی سود می جوید: یکبار درد، همیشه درد. با این همه سا
آوردن «تا حدی» یکسره معنا را دگرگون می کند. م.

تردستی را القاکند بپرهیزد. اما می بینیم که حاصل واقعی این بدگمانی گمراهی است: پیکاسو با سنجیدگی و تعمد بیشتری چیزها را بدقواره و زمخت درمی آورد، آن هم به سبب معلول تا علت، به سبب گزینش تا ضرورت. در پس پشت همهٔ دگرگونی های مضمون و شیوه ارادهٔ هنرمند چیره دست جاه طلبی را حس می کنیم که بیشتر جویای سرخوشی های ابداع و اختراع است تا راه حلهای خلاقانه. البته یک نوع هیجان تداوم می یابد اما سرشاری و نشاط دیرینه رفته است؛ آنچه در خطر است دیگر نه جوهر هنر بزرگ که تنها نمود آن است.

در بیشتر سالهای دههٔ ۱۹۳۰ پیکاسو روی هم رفته همگام با هنر پیشرفته جلو رفت و در برخی از جنبهها همچنان عنان رهبری را به دست داشت. همان تضادها و مرخوردگی هایی که در آن هنگام نقاشی او را فرا گرفت ثابت کرد که برای نقاشان جوان زودتر ثمربخش است تا کارهای کامل و حتی والاتری که موندریان طی آن سالها می آفرید. همان چند چیزی که پیکاسو در آن هنگام به طور کامل تحقق بخشید مطلقاً تحقق یافت، گو که این کارها از لحاظ اندازه بزرگ نبودند؛ منظورم گاوبازی کوچک سال ۱۹۳۴ و یک رشته از طرح با قلم با یک نوع سبک ۴ آوری کوچک سال ۱۹۳۴ و یک رشته از طرح با قلم با یک نوع سبک ۴ آواز قوی عظمت اوست.

شاید پژمردگی روزهای خوش مدرنیسم ربع اول قرن، در جوهر چیزها، به معنای پژمردگی خود پیکاسو هم باشد. به هرحال به نظر می رسد که از زمان انگر تاکنون دورهٔ تحقق مطلق، خواه پیاپی یا به تناوب حتی در مورد بزرگترین نقاشان بیش از حدود بیست سال نبوده است. اما در حالی که امپرسیونیستها و پست امپرسیونیستها از جمله سزان و

<sup>1.</sup> Manner

ماتیس در بهترین سالهای کار خود می توانستند یک اثر از چند اثر خود را به تمامی تحقق بخشند، پیکاسو در سراسر دو دههٔ نخست کار خود می توانست تقریباً هرچه را که به دست می گیرد با موفقیت تمام به اجرا در آورد؛ گو که همین سخن را دربارهٔ موندریان در فاصله سال ۱۹۱۴ تا ۱۹۲۶ نیز می توان گفت با این همه حاصل کار موندریان به هیچ رو این همه متنوع نبود (و این تازه شامل مجسمههای پیکاسو نمی شود).

تا میان دههٔ ۱۹۲۰ پیکاسو یقین و اعتمادی به خود داشت که او را قادر کرد تا به سوی قوتهای خود رهنمون شود و در عین حال از ضعفهای خود به نفع خود سود جوید. یکی از نقاشی هایی که در ۱۹۲۵ کشیده شده است، یعنی همان سه رقصنده عجیب و چشمگیر، که در آن ارادهی بیانگری تصویری انخستین باریس از دورهٔ آبی جاه طلبانه سر برمی آورد، نخستین گواه کاستی گرفتن این یقین است. در این اثر کوبیستی مسأله به هیچرو بر سر هنرمندی نیست که اشتهای دیرینه (یا نوستالژی) خود را به حجم مجسمه وار برمي آورد، چنان که مثلاً در نقاشي هاي نئوكلاسيكِ اندك زماني پيش از آن شاهديم، آنجاكه چيز تصوير شده در میان همه آرکائیسمهای شیءای باقی میماند که صمیمانه احساس شده بود و بینشی تصویری در بر داشت. اکنرن تصویرگری طبیعت را مخاطب قرار می دهد البته نه برای آن که هنر را برآن دارد که از طریق طبیعت چیزی بگوید بلکه برای آن که طبیعت را وادارد تا خود چیزی بگوید ــو به صدای بلند بگوید. با این همه سه رقصنده به خطا میرود، نه دقیقاً از آن رو که ادبی است (که این همان چیزی است که طبیعت را وا می دارد که از طریق هنر سخن بگوید) بلکه از آنروکه شیوه مکانبندی ۲ و ارائهٔ تئاتری سر و دستهای پیکر مرکزی سبب لرزش یک سوم بالای تصویر شده است. (با این همه ادبیات به خودی خود هرگز به یک اثر تصویری لطمه نزده است بلکه تنها تحمیل و زور چپانی ادبی چنین میکند.)

سوررثالیسم نخستین نمایش رسمی خود را در پاریس یک سال پیش از کشیده شدن سه رقصنده هنگامی بربا کرد که به نظر می رسید نیروی پیشتاز اعتماد پیش از جنگ خود را به درستی خود بسندهٔ رنگ و شکل از دست داده است. شاید نقاشانی که پیش از ۱۹۱۴ برخاسته بودند حس می کردند که اکنون وقت آن است که پیوند فرزندی خود را با گذشته قطمی تر ابراز کنند \_ همچنان که دادا با نفی زیبایی شناسی این تهدید را بدید آورد که مدرنیسم را از جایگاه خود در مسیر پیوستهٔ هنر محروم کند. از این گذشته احساس مخالف دیگری در میان برخی از هنرمندان جوان جریان داشت. این احساس مخالف برآن بود که گذشته باید آشکارتر از همیشه انکار شود منتها بیشتر از راه ریشخند کردن دستاوردهای این گذشته تا از راه رویگردانی مستقیم از این دستاوردها (که در هرحال این كار مُحال بود). پيكاسوكه همواره به جريانهايي كه در پيرامون او میگذشت هم حساس و هم متکی بود رفته رفته به اندیشیدن در قالبهای هنری ـ تاریخی آغاز کرد و نخستینبار به جستجوی شیوهای «بزرگ» و حماسی برآمد. شاهد را می توان در کارهای یادمانی و دیگر انواع مجسمه در اواخر دههٔ ۱۹۲۰؛ دلبستگی تازهٔ به موضوع هنرمند و مدل؛ در پیش طرحهایی برای یک تصلیب؛ و در چیزهایی که حدود همان ایام انجام داد یافت. اما از این همه اندک چیزی دست داد که بتواند راه حلى تلقى شود و از حد جالب بودن درگذرد.

شاید بتوان گفت همین که پیکاسو کوبیسم را ترک گفت یا می بایست در پی سبک بزرگ برمی آمد یا به هنر کوچک اکتفا میکرد. اما پس از ۱۹۰۷ مگر هیچگاه واقعاً کموبیسم را تنوک گفت؟ سادهسازی ها و تختمازی های نوع کوبیستی اساس تصویرهای نئوکلاسیک او قرار

<sup>1.</sup> Avant - garde

گرفت؛ این شیوه در هر سیر و سفری که از آن پس در ناتورالیسم نیمه آکادمیک انجام داد احساس می شود. شیوهٔ اسلیمی و «دگردیسوار» اوایل دههٔ سی و نیز شیوه ای که در گرنیکا به کار بست از نظر کوبیستی از نوکوبیسم مشهود تر دههٔ ۱۹۴۰ و پس از آن کمتر اساسی نیست. پس مسأله نه بر سر یافتن یا ابداع سبکی بزرگ، که در تبدیل کوبیسم به سبکی بزرگ بود. با این همه تا آنجا که روزگار ما در محدودهٔ نقاشی سهپایه ای قادر به پدید آوردن سبکی بزرگ بوده است کوبیسم با اتکاء به خود تا همین جا هم سبک بزرگ معتبری شده بود، و نمی توانست به موزه و برداشت میکل آنژوار از یک سبک بزرگ نزدیکی جوید بی آن که به شکل برداشت میکل آنژوار از یک سبک بزرگ نزدیکی جوید بی آن که به شکل هجو آمیزی تحریف و شکسته شود. این آن چیزی است که تا حد بسیار پیکاسو بعدها در تصاویری چون ماهیگیری شبانه در آنتیپ (۱۹۳۹)، پیکاسو قتل عام در کره (۱۹۵۱) و جنگ و صلح (۱۹۵۲) انجام داد. این کارها باز به دلیل فقدان ذاتی توانایی بیانِ هیبت آسا که پیشتر کوشش های پیکاسو

## I. Arabesque

۲. Terribilità و Terribilità سنتی که با کوپو دلاکوتر چادر حجیم نشان دادن پیکرهای عربان و نیمه عربان بنا نهاده بود بار دیگر پس از گذشت هفتاد سال در نقاشی های لوکاسینبورلی نیز بدیدار شد و میکلآنژ با بهره گیری از تجربه های این دو هنرمند و افزودن عظمتی تبراژیک پیکره هایی غول آسا پدید آورد. در واقع پیکرهای میکلآنژ مجموعهٔ تمامی دستاوردهایی بود که هنر از زمان مازاچو به بعد به خود دیده بود. میکلآنژ با تصویرکردن و تراشیدن پیکرهایی که نوان بیانی بیکران داشت از شیرهٔ رایج دوران رنسانس دور شد و به سبکی شکل بخشید که از اللایشه ای ژرف و مهارتی بی همتا سرچشمه میگرفت. این شیرهٔ نو همراه با شوریدگی ها، خصلت این هنرمند، مضمون ها و کارهایش را با واژهٔ مخالفان آنژ صبب شد تا معاصران او خصلت این هنرمند، مضمون ها و کارهایش را با واژهٔ به ظاهر آن محدود نمی شد؛ برای نمونه هول آمای که این کلمه در نوصیف پیکرهٔ «داود» با «موسی» به کار می رفت تنها دلالت بر هنگامی که این کلمه در نوصیف پیکرهٔ «داود» با «موسی» به کار می رفت تنها دلالت بر غول آسایی و هیبت این پیکره ها نداشت که بیانکنندهٔ عزم و اراده ای آهنین و نشانهٔ اشری متعالی برآمده از روحی سترگ و نیز توان و مهارتی شگرف بود. وازاری، تاریخ نگار بزرگ هنر دربارهٔ اثری از میکل آنژ می نویسد: «انبوهی از پیکرهای عربانِ پرهیبت و غول آسا از بهشت به دربارهٔ اثری از میکل آنژ می نویسد: «انبوهی از پیکرهای عربانِ پرهیبت و غول آسا از بهشت به دربارهٔ اثری از میکل آنژ می نویسد: «انبوهی از پیکرهای عربانِ پرهیبت و غول آسا از بهشت به

را در عمق سوررئالیسم به شکست کشانده بود بیشتر مورد سوء تعبیر قرار گرفت. به علاوه این تصویرها آنچه را که پیشتر دو تابلو سه موسیقیدان (۱۹۲۱) و گرنیکا نشان داده بودند تصدیق کردند: پیکاسو نمی توانست در یک پردهٔ نقاشی بزرگ با فرمهایی که به شیوهٔ کوبیستی تخت شده بودند موفق باشد. (حتی دوشیزگان آوینییون که عالی است فاقد وحدت قطعی است).

کوبیسم از تقلید مسخره آمیز درمی گذرد و در تصویرهای اخیر مئل منظرهٔ زمستانی (۱۹۵۱) و دودکشهای وال لوری (۱۹۵۱) به کاریکاتور بدل می شود؛ هردو این تصاویر به رغم و در عین حال به دلیل تردی و شکنندگی و حدتشان تا حدی مسخره آمیز می شوند. نکته البته تنها در مسألهٔ فقدان احساس پیکاسو نسبت به منظره نیست؛ آخر او یک بار منظرهٔ شگفت انگیز گُسل (۱۹۰۶) را نقاشی کرده بود. پس چیزی مخاطره آمیز تر از فقدان احساس نسبت به یک نوع مضمون خاص در کار دخیل بود. راستش حدس می زنم که آیندگان در هنر اخیر پیکاسو بسی دخیل بود. راستش حدس می زنم که آیندگان در هنر اخیر پیکاسو بسی بیش از ما چیزی حقیقاً مسخره آمیز بیابند.

کوبیسم نیز مانند هر سبک معتبر دیگر قوانین ذاتی تکامل خود را داشت که به نظر می آمد در اواخر دههٔ ۱۹۲۰ به سوی انتزاع رانده می شود. موندریان از این گرایش نتایج افراطی استنتاج کرد، حال آن که کله و میرو در همان دوره قادر بودند نه با ردو نفی طبیعت به خودی خود بلکه با رد و انکار همبسته بودن آن هنری بیافرینند که دارای اصالتی ذاتی باشد.

همین پافشاری مضاعف پیکاسو بر همسته بودن طرحواره ا هر

سوی دوزخ رانده می شوند.» برای آگاهی بیشتر از این شیوه نگاه کنید به:

Robert J. Clements "Michelangelo's Theory of Art "Routledge and Kegan Paul, 1963. 1. Integrity 2. Schematic

ایمازی که از طبیعت می گرفت ـ و او همیشه هر ایمازی را از طبیعت می گرفت ـو نیز بافشاری بر توهمی حداقل از فضای سه بعدی بود که در دههٔ ۱۹۳۰ به تأثیرگذاری در اجرای هنر او آغاز کرد. حتی هنگامی که پیکاسو سطح را با فضا پُرکنهای صرفاً تزیینی اناشت، گرایش جدید او به بیانگری تصویری ایرهیز از یک وحدت «صرفاً» تزیینی را تقریباً به یک دکترین بدل کرد. این که تمایز میان امر صرفاً تزیینی و امر تصویری را پیش از آن ماتیس و کوبیسم خود پیکاسو از بسیاری از نیروی قدیم خود بی بهره کرده بودند تفاوتی در اصل مطلب پدید نمی آورد. پیکاسو از درس آموزی از تجربهٔ خود سر باز زد. اما ماتیس آموخت: ماتیس در واپسین سالهای زندگی خود در حالی که مانند پیکاسو همچنان به مبادی طبیعت وابسته ماند نقش برگهایی در قاب بندی های بزرگ، و آشکارا و صرفاً تزیینی ترتیب داد که به عنوان تصویر تقریباً از هرچیز دیگری که از دههٔ سی به این سو در اروپا به وجود آمده بود درمی گذشت. پیکاسو که می کوشید تزین را تا حد بسیار به ضد خودش برانگیزد ـ خاصه در آثاری که در اوایل دههٔ سی زیر نفوذ ماتیس پدید آورد ـ در انجام کار به وحدتهایی تسلیم شدکه تأثیر بالفعل و واقعی آن، اگر نه تأثیری که قصد آن را کو ده بو د، به معنای تحقیر آمیز کلمه واقعاً تزیینی بو د.

پیش از گرنیکا پیکاسو کوشید یک نوع تخت بودگی یا کم ژرفایی اساساً تزیینی، و تقریباً نوعی انتظام طرح تزیینی مبتنی بر راست و منحنی را تحمیل کند تا با اجرای کارکردهای تصویری آز حدود خود فراگذرند: هرچیزی در تصویر می بایست قابل اسناد به معنی در طبیعت باشد، ولو این منبع تنها یک طرح کاغذ دیواری ابداعی باشد. با این همه قدرت آذینی آسلیمی های پیکر زن که پیکاسو در اوایل دههٔ سی بارها آن

<sup>1.</sup> Illustrative experssiveress

<sup>2.</sup> Illustrative

<sup>3.</sup> Design

را نقاشی کرد چنان بود که گویی برای تحقق کامل خود به گسستی از طبیعت نیاز داشت و این گسست به سبب سطح تخت تقریباً می بایست به اندازهٔ گسست میرو در اواخر دههٔ بیست ژرف و ریشهای باشد. همین است که می بینیم وقتی پیکاسو عمدتاً از این گسست سر باز می زند نقاشی های جاه طلبانه اش در اوایل دههٔ سی به موفقیت قطعی نمی رسد. به یک دلیل، شیوهٔ برخورد تزیینی با سیماشناسی انسانی تداعی هایی رکوکویی پدید می آورد که هیچ میزان از درستی و صحت انتزاعی تاکنون نتوانسته است برآن چیره شود. تصادفی نیست که در نقاشی های بعدی پیکاسو و نیز ماتیس موفقیت کامل بیشتر هنگامی دست می دهد که تقریباً، پیکر انسانی غایب است \_ یا وقتی که حضور دارد خطوط چهره حذف شده است یا تنها به صورتی طرح واره به آن اشاره رفته است (دربارهٔ ماتیس این میزان حتی بسیار بالاست).

گرنیکا آخرین چرخشگاه عمده در تکامل هنر پیکاسو است. این نقاشی غول پیکر پیچ در پیچ و برآماسیده، صحنهای از نبرد یک نقش سنتوری ارا به یاد می آورد که گویی زیر یک غلتک جاده صاف کن تخت و مسطح شده است. این تصویر چنان است که گویی در توهمی از فضا به تصور درآمده که از فضای واقعی اجرای نقاشی بسیار ژرف تر است. طرحهای مقدماتی برای گرنیکا چنین تأثیری را تصدیق می کند و به مراتب توهم آفرین تر (سه بعد نماتر) از تصویر تکمیل شده است. به ویژه مطالعات در کمپوزیسیون (و خاصه دوتایی که با مداد روی رنگ آستری کشیدهاند و به ترتیب تاریخ اول و دوم ماه مه را بر خود دارند) با همهٔ ناتورالیسمی که در خود دارند باز به عنوان کمپوزیسیونهای صرف به مراتب اطمینان بخش تر از نسخهٔ نهایی با آن اختلاط سیاه ها، خاکستری ها و سفیدهای تخت است. تا آنجا که می توان از روی عکسها داوری کرد

حالت منحصراً خظی مرحلهٔ نخستینِ حتی نسخه نهایی به مراتب موفق تر از هریک از مراحلی است که بعداً طی کرده است.

گویی پیکاسو از ماهیت مشکلاتی که در گرنیکا با آن روبه رو بود آگاهی داشت چرا که در ۱۹۳۸ در کوشش برای سست کردن فضای کوبیستی، سبک خود را سراپا به هم ریخت. از آن پس پس زمینه های خود را با وضوحی بیشتر از شکلهای جلو آنها جدا نگه داشت و گرایش به آن یافت که میان تحریفهایی که فشار فضای کم ژرفا تحمیل می کند و تحریفهایی که منحصراً تصویری و اکسپرسیونیستی است سازش بیشتری بر قرار کند. در هرحال این امر این نتیجه را در بر داشت که فرم و بیان بیش از هر وقت دیگر از یکدیگر جدایی بگیرند. اکنون به نظر می رسد که طرح و مفصل بندی کوبیستی به انگیزهٔ اصیل تصویر افزوده شده باشد اما با آن منطبق نباشد. (عنصر) تزیینی یک بار دیگر به معنای بست و حقیر خود دخالت می کند.

عنصر تزیینی (چنان که ماتیس بسیار خوب نشان می دهد) می تواند معنای این مفهوم را تعالی بخشد به شرط آن که مسأله تنها بر سر دستکاری و پرداخت نباشد؛ اما عنصر تزیینی بیشتر از جنبهٔ دوم برای پیکاسو مطرح بود؛ کوبیسم او نیز که روزگاری تجسم بینشی بود که بنابر آن بسیاری از چیزها که در حالت دیگر ذاتاً تزیینی بودند می توانستند به حداکثر بیانگری دست یابند، برای او به مسألهای صرفاً مربوط به طرز خورد کاهش یافت. اکنون اگر به جستجوی بیان برمی آید برای گریز از کوبیسم و آسوده شدن از بند آن است. با این همه پیکاسو به تمام کردن کوبیسم و آسوده شدن از بند آن است. با این همه پیکاسو به تمام کردن کاریر دی آ است تا الهامی.

<sup>1.</sup> Illustrative

Applied Y ، آنچه در تزیین، طراحی یا اجرای اشیای مورد استفاده به کار می آید .. م.

كوبيسم كاربُردي، كوبيسم همچون چيزي تمامت يافته به كار مي افتد و تصویر را به یک شیء تزیین یافته بدل میکند. این حس به آدمی دست میدهد که مستطیل تصویر چیزی است که شکلها و رنگها در آن درهم تپیدهاند این که مرتب یا نامرتب باشد البته بستگی به مورد دارد امّا این قدر هست که همیشه با کوششی از سر ارادهٔ ناملهم همراه است. این نکته حتی ـو شاید به خصوص ـ دربارهٔ آشپزخانه سیاه و سفید نسبتاً بزرگی (به تاریخ ۱۹۴۸) صدق میکند؛ این تصویر ماجراجویانه ترین و نیز انتزاعی ترین کاری است که من از پیکاسو می شناسم (به جزیک سلسله از کارهای طراحی نقطه و خطِ بی عنوانِ سال ۱۹۲۶ که خود آشیزخانه بى ارتباط با أن نيست). أشپزخانه تا آنجاكه من مى دانىم نيرومندترين و دلپذیرترین نقاشی رنگ روغنی است که او از ۱۹۳۸ یا حتی پیش تر از آن انجام داده است ـ نه از آنروکه انتزاعی ترین است بلکه از آنروکه اختیارات وسیمی که از طبیعت میگیرد تقریباً یکسره به سود وحدت و همسازی آزاد کل است. با این همه این تصویر هنوز نشانههایی از یک سنجیدگی تا حدودی آشوبنده، یک نوع درستی و صحت ثقیل را نمودار می سازد؛ و به هم فشردگی و وزنی که به مدد آن هرچهار جهت تصویر به سیماشناسی منحصراً خطی خود می چسبد تأثیری بسیار بسته، محدود و محصور پدید می آورد. نیز چنان است که گویی هر نشانه ای از خلاقیت بی واسطه از این کار زدوده شده است تا آن را به صورت یک شیء تمامت یافتهتر و قایم به ذاتتر ارائه دهدا

«شىء» دقيقاً همان كلمهاى است كه بايد به كار برد. هنر تصويري مدرنیستی، با تزیینگری آشکارتر خود، توجه بیشتری را به کیفیات

آشیزخانه بیش از هرچیز مرا به یاد «صورت نگارههایی» ("Pictograph") می اندازد که ادولف گوتلیب، نقاش امریکایی، می ماخت. گفنه اند که پیکاسو از دیدن نسخه های چاپی این کارها در ۱۹۴۸ سخت یکه خورده است.

جسمی و بی واسطهٔ نقاشی می طلبد. با این همه تصویر مدرنیستی نیز مانند هرگونه تصویر دیگر هنوز این نکته را فرض میگیرد که هویتش به عنوان تصویر در را به روی وقوف بر هویتش به عنوان شیء فرو می بندد. در غیر این صورت، در بهترین حالت، مجسمه و در بدترین حالت، یک شیء محض می شد. پیکاسو مانند هرکس دیگری به این مسأله آگاهی دارد با این همه آشکارا دیگر کاری از دستش برنمی آید: او به برداشتی از نقاشی متعهد است که هیچچیز بیشتری برای کاوش و جستجو باقی نمی گذارد ـ برداشتی که به مجموعهای از قراردادها متکی است که به جای آن که نیروی ابداع را آزاد کند آن را محدود سی سازد. الهام، و خودانگیخنگی که همگام با الهام پیش میرود، دیگر نمی تواند به طور مؤثر وارد مفهوم وحدت بخش اثر بشود بلکه در دایرهی اختلاف های جزئی رنگ، آرایشها و تکمیلکاریها محدود می شود. تصویر در اساس ييش از آن كه آغاز شده باشد بر تمامت خود دست مي بابد؛ و در تمامت یافتگی واقعی خود به نسخهٔ بدلی از خود مبدل می شود. همهٔ دشواری ها به دشواری های فن بدل می شود و باید با چیره دستی فنی حل شود. و با چیره دستی فنی اندیشهٔ شیء بیش از پیش با فشار خود را به جلو صحنه میکشاند: اندیشهٔ پرداختکاری، آرایشگری و تمامتبخشی و خاصه اندیشهٔ مورد انتظار بودگی ۱

رضایتی که باید حتی از بهترین نقاشی های پس از ۱۹۳۸ پیکاسو دریافت تا حد بسیار با مورد انتظار بودگی مفاهیم آن تباه می شود. تصویر بیش از حد از چیره دستی در پر داختکاری، خواه در جهت زشتی یا زیبایی که مورد انتظار بودگی به آن میدان می دهد بهره می گیرد. سه نقاشی ماتیسی ۱۹۵۶: زن در صندلی جنبان، کارگاه و زن کنار پنجره؛ نسخهٔ کم میشر بزرگ Lam -Like نسخهٔ «ال» و نسخهٔ پیکاسویی اصیل «ان» در بیش بزرگ Lam -Like نسخهٔ «ال» و نسخهٔ پیکاسویی اصیل «ان» در

سلسله کارهای زنان الجزایر؛ گواشی از ۱۹۴۶ به نام پاستورال \_همه درخشاناند اما درخشش آن بیش از حد بوی اجراشدگی و ساخته شدگی می دهد. (نه این که «درخشان» واژهای باشد که واقعاً دوست داریم در مورد هنر بزرگ به کار ببریم؛ اما همین که این واژه اینجا این همه حاضر و آماده به ذهن می آید به خودی خود مهم است.) و عیب و نقصهای برخی دیگر از نقاشیهای پس از ۱۹۳۸ که سبب عدم موفقیت آنهاست به وضوح هرچه تمامتر ناشی از اشتباهات اجرا، یا خطاهای فناند، نه ناشی از کاستیهای خلاقیت. برای نمونه این نکته در مورد قرمزهای نادلپذیر در زن سبزپوش (۱۹۴۳) و مزاحمت کارتونوار سر نیمرخ فیگور نشسته در سرناد (۱۹۴۲) نیز صدق می کند. پیکاسوی دورهٔ نخست را البته در سرناد (۱۹۴۲) نیز صدق می کند.

پیکاسو پیکرهسازی است یا بوده است که در ساختن مجسمههای خود کوشش بسیار به کار می برد و برخی از بزرگترین و نیز انقلابی ترین مجسمههای این قرن حاصل کار اوست. می توان چنین پنداشت که تعهدی سنگین تر به این ابزار بیان شاید می توانست بحران او را در دههٔ ۱۹۳۰ حل کند؛ گیرم تنها از آنرو که وفاداری هندسی به طبیعت در یک رسانهٔ کمتر سه بعدنما (توهمی) کمتر به زیان او بود. شاید هم این تصمیم چندگاهی تعادل را حفظ کرد. چنان که از کان وایلر در کتاب ادگار و مایارد دربارهٔ پیکامو نقل شده است «پیکاسو در ۱۹۲۹ دربارهٔ یادمانهایی می اندیشید که هم می توانستند خانههایی برای زیستن باشند و هم مجسمههای غول پیکر سرهای زنان، و می شد آنها را در سراسر کنارهٔ مدیترانه برپا کرد؛» پیکاسو می گوید «مجبورم فقط به نقاشی کردن آنها دل خوش کنم چون هیچکس سفارش ساختن یکی از آن را به من نخواهد داد.» با تکیه برایس بیکاسو به مجسمهسازی نتیجه گرفت، این واقعیت به قوت خود باقی است که او

هرگز در دورههای بسیار طولانی خود را وقف مجسمه سازی نکرد.

یس از ۱۹۳۱ پیکاسو آن مسیر شبه کانستراکتیویستی را که از ۱۹۱۲ جسارتهای خود را در مجسمه سازی به آن محدود کرده بود ترک گفت و به پیکربندی و تکسنگ برگشت \_گویی این روش با آرزوی کلی این زمان او نسبت به شیوهٔ بزرگ هماهنگی بیشتری داشت. نکتهٔ مهم اینجاست که تنها پس از آن، ده سال بعد از آن که این عناصر وارد نقاشی او شدند، آن گرایشهای آرکائیک شده نخستین بار به مجسمهٔ او راه یافتند ـو همین ورود دیر کرده ممکن است به توضیح این نکته مدد برساند که جرا پیکاسو پس از آن که دیگر یک نقاش کاملاً موفق نبود ده سال تمام همجنان یک مجسمه ساز کاملاً موفق ماند. در بیشتر سالهای دههٔ سی کار پیکاسو با چیزهای توپُر دورهٔ نخست از نظر ابداع، به همان اندازه بارآور و نیز پیچیده و مسأله آفرین بودکه نقاشی أو در سراسر همان دوره؛ همچنان که تأثیر و نفوذ مشابهی نیز داشت. سپس در حدود همان زمان که سطح الهام نقاشي او فروافتاد بر سطح الهام مجسمه او نيز همان رفت و حتى شايد به مراتب قروتر افتاد. در اين بيست سالهٔ اخير هيچ چيز در نقاشی او به اندازهٔ زورکی بودن یا متظاهرانه بودن تیمام عیار برخی از مجسمههای برنزی بزرگ او تکانم نداده است. (بلندترین فیگور در آبتنی کنندگان (۱۹۵۸)، نیرومند تر از هر تصویری است که در آن هنگام ساخته است).

همانسان که پیکاسر به ندرت توانسته است به طرر مثبت رنگ را به کار بیرد و همانگونه که فاقد احساس نسبت به بافت رنگ است، به همانسان نیز همواره فاقد «لمس» و حسی از سطح در مجسمه بوده است. با این همه همانگونه که توانست مدت زمانی دراز رنگ را به صورت منفی در خدمت مقصود خود به کارگیرد، همانطور نیز توانست به مدد «طراحی در هوا» از فقدان احساس لمس در مجسمه بکاهد ـ

یعنی به مدد ساختمان بندی به جای حجم نمایی، پیکربندی یا حکاکی. تنها هنگامی که کوشید مجسمه را بر الگوی کهن و رودنی پدید آورد و در نقاشی او نیز مانند نقاشی ماتیس، این امر برای رنگ مثبت بود رفته رفته به جای قوتهای خود به ضعفهای خود راه بُرد.

شاید هم پیکاسو به اسطورهٔ خود، که بسیاری از دوستدارانش به تبلیغ آن دامن می زنند، تسلیم شده باشد: این اسطوره که پیکاسو نیمه خدایی است که هرکاری از او ساخته است و از اینرو ضعف و ناتوانی به او نسمی چسبد. اسا خسواه ایسن داوری را دربسارهٔ او بپذیریم یا نپذیریم محتمل ترین توضیح آن است که او به محدودیتهای روزمرهٔ فمالیت و همىتى انسانى تسليم شده است. گرچه پيكاسو نسبت به بسيارى از كسان به مراتب کمتر زندانی نخستین مرحلهٔ رسیدگی و بلوغ خود است بااین همه همچنان بیش از ماتیس زندانی این مرحله از بلوغ خود باقی میماند. مجلهٔ تایم گزارش می دهد که «پیکاسو برآن است که اثر هنری باید ساخته شود، از کار بسیاری از اکسپرسیونیستهای انتزاعی دلخور است، و سرانجام این که یک بار جوهر خشککنی پر از لکههای مرکب را برداشت و به طرف دیدارکننده ای پرت کرد و با خشم گفت: «بیا، جکسن بالاک!» اصطلاح «ساخته شدن» ـ که ثابت شده است که در هنر اصطلاحی نسبی است ـشماری بود که زیر لوای آن کوبیستها در پنجاه سال بیش به اصلاح آسیبی دست بازیدند که می پنداشتند امپرسيونيستها به نقاشي وارد آوردهاند.

## پیکاسو و کمدی انسانی یا حلول پاگنده

میشل لی ریس

زیستن چنو بر حاشیهٔ زندگی، بر حاشیهٔ هنر ژوستین پره رُژ نقاش بود.

آپولینر، L' Hérésiarque

اپرای رُم در فصل تابستان آثاری را در حسامهای کارکالا به اجرا می گذارد و به همین منظور این محل به تئاتر روباز عظیمی تبدیل می شود. شبی در ۱۹۴۹ من اجرایی عالی از اپرای پرآوازهٔ L Pagliacci اثر لشون کاوالو را شاهد بودم. اپرا با درآمدی آغاز می شود که اینجا می خواهم شرح مختصری از آن به دست دهم؛ این متن فشرده مبتنی بر شرح برنامهای است که میان یادگارهای آن تابستان رُمی پیش خود نگه داشتهام. در این نمایش یکی از شخصیتهای اپرا به پیروی از رسم نمایشهای در این نمایش یکی از شخصیتهای اپرا به پیروی از رسم نمایشهای کمدی دلارته پیش از بالا رفتن پرده به جلو صحنه می آید. وظیفهٔ او این است که طرحی فشرده از آنجه در پیش چشم تماشاگر خواهد گذشت به پرتلالو و رنگ و روغن گریم، انسانهایی واقعی با عواطف و احساسات پرتلالو و رنگ و روغن گریم، انسانهایی واقعی با عواطف و احساسات می سوزاند، عشق که رؤیاهای رمانتیک خود را می سراید. بدینسان از می صوزاند، عشق که رؤیاهای رمانتیک خود را می سراید. بدینسان از تماشاگران می خواهد که تحت تأثیر لباسهای تأتری و گریم گمراه نشوند

بلکه با نظر کردن به ورای این ترفندهای استادانه هستهٔ حیاتی و واقعیت انسانی نیرومند نمایش پیش روی خود را ببینند. بازیگری که بدینسان تماشاگران را فرا میخواند تا چنین بینگارند که گویی در چراغهای پیش صحنهای غوطه ورند که بازیگران را در نوری کاذب به آنان می نمایاند و به همین ترتیب بازیگران را خیره می سازد و تصویر آنان را از چشم بینندگان محو می کند: مردی که پیش می آید تا پس از لحظه ای کوتاه و افشاگر ردای دلقکی خود را برافکند و خود را به لباس عادی به ما بنمایاند کسی جز یک باریتون نیست که نقش تونیوی علیل را بازی می کند؛ همین تونیو است که در نمایش برای کانیو فاش می کند که همسرش به او وفادار نیست و از همین جا تراژدی آغاز می شود. هنگامی که او به جلو پرده می آید و از همین جا تراژدی آغاز می شود. هنگامی که او به جلو پرده می آید گویی صورتش عاری از بزک است و از آنجا که از فرق سر تا نوک پا پوشیده در باشلقی گل و گشاد است حالت آدمی را به خاطر می آورد که به باگیزه ای ناگهانی از پشت صحنه رازآمیز به جلو صحنه جهیده باشد.

واقعیت یا وانمود سازی؟ این همان مسألهٔ اساسی است که تئاتر و در واقع هر شکل از هنر در برابر ما مطرح می کند. آیا آنچه هنرمند به ما می نمایاند دستکاری آناب و ساده و شکل کم و بیش فرهیخته ای از سرگرمی است که صرفاً در زمرهٔ سرگرمی های پس از شام قرار می گیرد؟ و تا کجا انگشت روی چیزی می گذارد که برای ما حیاتی است و به اندازهٔ مسألهٔ غامضی اهمیت دارد که هملت با آن روبه رو شد اما نه او توانست از پیامد تراژبک آن بگریزد و نه شاه کلادیوس: جنایتی که شاه کلادیوس، این گناهکار کاملاً خود خواستهٔ آن، و هملت، این کینه خواه بی میل، فقط وظیفهٔ گزار آناند؟ واقعیت یا وانمودسازی؟ هیچ هنر معتبری وجود ندارد و هنر ربر سطح مهارتهای فنی آن واقعیتی اساسی نهفته نباشد و هنر

۱. Barito ، صدای متوسط مرد، میان تِنور و باس.

پیکاسوی بزرگ ما به کاملترین معنای کلمه معتبر است؛ واقعیتی اساسی مانند حالت ناگواری که هملت هنگام ایفای نقش خود احساس کرد؛ نقشی که همانقدر برای قاتل درباری (که افشای گناه خود را در آن می دید) هول آور بود که برای خود او سودمند (چرا که نمایش موقتاً او را از یک دلمشغولی رها میکرد). کانیو نیز همین رهایی را تجربه میکند و آن زمانی است که از روی اندیشه و تأمل نمایشنامه را به صورت الگوی یک بازجویی جنایی درمی آورد و سپس با جاری شدن خون واقعی بسر صحنهٔ نمایش و قلب دریده و خونچکان او زیر جامهٔ چلتکهٔ دلقکان گناهکار کیفر می شود. در همین سطح است ـ سطحی که تنها در دسترس بزرگترین هنرمندان است که ناتورالیسم به منتها درجهٔ خود و پرواز نابترین تخیلات در یک کل ارگانیک وحدت می یابند. همچنین است حال سلسله طراحيه ها و ليتوگرافيهايي كه پيكاسو در زمستان ۱۹۵۴\_۱۹۵۴ پدید آورد. این کارها که بیشتر سیاه و سفید است اما چندتایی هم مداد رنگی در میان آنهاست در حکم یک نوع دفتر یادداشت روزانهٔ گرافیکی است رو نه لفظی رو نه لغطی برای ثبت یک «فصلی در دوزخ» افرت انگیز و بحرانی در زندگی خصوصی او که سرانجام پیکاسو را به سوی یک جهتگیری نو و بازنگری در کل زندگی خود برانگیخت. زیرا هرگاه انسان با تجربهای رو به رو شود که از نظر عاطفی ویرانگر باشد، اگر دارای کمترین حساسیت باشد ناچار در همه جیز تردید روا می دارد و در جهان بینی خود به طور همه جانبه بازنگری می کند. وقتی چنین انسانی نابغه باشد سچنان که نقاش «دورهٔ آبی»، مردمان سیرک، مبدع کوبیسم و اکنون پس از بسیاری از «دورههای» دیگر نقاش «کبوتر» مشهور چنین است ـ آنگاه عنصر قصه گویی (که بنابر مورد اممکن است ملودراماتیک یا کمیک باشد) تعالی می یابد و حکایت به اسطوره والايش مي يابد.

۱. نام مجموعهای از شعرهای آرتور رمبو شاعر فرانسوی (۹۱–۱۸۵۲).

باگلیاچیویی که ایمان ساده و شجاعت طبیعی خود را از دست داده و دیگر سمی ندارد که ما را بخنداند، دون ژوانی که قدرت افسونگر ش از ا و گربخته است ـ جنین است حال چارلی چاپلین هنگامی که او را در آن فيلم خود افشاگر لايم لايت مي بينيم. شايد با ديدن لايم لايت اين فكر به انسان دست دهد که در این فیلم، با آن مضمون دوگانهاش، مضمون مصيبت دلقک پير و فرتوت و مضمون شکست و سقوط مردِ محبوب خانمها، یمنی بافتهای از امور پیش با افتادهٔ نخنما و کهنه (هرچند که تاحدی به مدد معجزهٔ هنری چاپلین جانی نو یافته باشد)، فروترین لَجهٔ احساساتیگری را لمس کرده است؛ ولی مگر وقتی چنین مردی ناگنزیر باشد با هنری که مایه شادی و لذت اوست و با عشق بدرود بگوید، آن هم هنگامی که گذشت زمان قدرت افسونگری را از او ربوده و درخشش شخصیتش را تیره و تار کرده است واقعاً به معنای بایان همه چیز نیست؟ اما حتى چيزى بدتر از اين نيز هست. اگرچه هنرمند خلاق مى تواند در قلمرو هنر ضربه نابذير باشد و مانند گاوباز در ميدان نبرد هر حملهٔ حريف را به عنوان فرصت تازهای برای نمایش دلاوری خود خوشامد بگوید، با این همه حتی بزرگترین هنرمندان نیز هرقدر از نظر استعداد و کاردانی بارور باشد بازیک انسان است و مانند همهٔ ما در معرض پیری و مرگ است. به علاوه با همهٔ ذخیرهٔ جادویی که در انبان دارد و سالیان دراز به جای مصرف آن با تجربه های گرانبها بر غنای آن افزوده است، باز هنگامی که مرگ به سراغش می آید وضعی بهتر از فروترین بازیگران دوره گرد ندارد. در واقع با در آمیختن روزگار رفتهی پروست با وانهاده به سرنوشت مالارمه مى توان گفت كه هيچ ميزان از نبوغ نمى تواند زمان رفته را از میان بردارد و در این باور آنان تردید روا دارد که اثر هنری والا به سازندهٔ خود این توانایی را می بخشد که در برابر «آخرین دشمن» و جریان سیل آسای زمان بلعنده مقاومت کند. نزدیک به بایان در جستجوی

روزگار رفته، پروست خواننده را به یک نوع داوری واپسین، به یک مهمانی شبانه، فرا می خواند که در آن راوی با جماعتی از آشنایان دیرینهٔ خود، که سالها آنان را ندیده است، دیدار میکند. زمان کار خود راکرده است با این همه به نظر می آید که هریک خود را آماده کرده است تا نقشی را، نقش خود را در هنگام جوانی، بازی کند و در یک آن این خیال به راوی داستان دست می دهد که مجلس بالماسکهای ترتیب داده است. از اینجاست که در بالماسکهای که پیکاسو ما را به آن دعوت می کند، مضمونها و شخصیتهای قدیمی به شکل طنزآمیز از نو بدیدار مي شوند؛ همگي اين شخصيتها بسيار پيرند و به رغم ماسکهايي که بر چهره دارند، واقعیت عربان را، خواه پست و ناچیز و یا رقتانگیز به چشم مى بينيم. اما براى پيكاسو كه ايد اليست نيست مسأله بر سر آفريدن توهمی از ابدیت بر الگوی یک روزگار بازیافتهٔ پروستی نیست. تکرار این مضمونها و چهرههای روزهای آغازین، بی آن که در خدمت جلوگیری از جربانبابی زمان و فساد گریزناپذیری باشد که سرنوشت محتوم همهٔ تنهاست، تأثیری مخالف دارد؛ ما آگاهیم که همگی با آن جریان سیل آسای بیرحمانه روفته می شویم که هیچ مقاومتی برنمی دارد، و انگار بيكاسو بر خشونت اين جريان انگشت تأكيد مي گذارد.

«دوشیزگان آویسیون سی و پنج سال دراز و پربار را پشت سر گذاشته اند.» چنین است جمله ای که از دهان شخصیت اصلی «به چنگ آوردنِ دامنِ وصال در آخرین لحظه»، همان نمایشنامه ای که پیکاسو در ۱۹۴۳ نوشت، بیرون می آید. اشارهٔ دیگری که همین بازیگرمی کند و شخصیتش به اندازهٔ نامش گروپی به (پاگندهه) امسخره است، شاید پرتوی بر شخصیت خالقش بیندازد. این شخصیت همچنان که به دوست دخترش «لاتارته» که صبح به دیدن او آمده خوشامد می گوید فریاد

مىزند: «خب، چه سعادتي كه در اين صبح زود وقتى نان برشته صبحانه و انجیرهای تازهٔ ترش و شیرینم را میخورم تو را بیینم! یک روز دیگر گذشت، و دستم رو شد!» گرچه دوشیزگان آوینیون، تصویری که پیکاسو در اصل نام روسپی خانه در آوینیون را برآن گذاشت (که در واقع موضوع آن هم هست)، هیچ چیز از جوانی جاودانه و تازگی الهام خود را از دست نداده است، و گو که اکنون نقاش آن را که روزگاری آماج کینه توزانه ترین دشنامها بود، به عرش برین میبرند و آوازهاش به اقصای عالم حتی به میان توده ها رفته است، بااین همه نباید فریفتهٔ ظواهر شد. در چشمهای این مرد، که مادام که زنده است هیچ نیرویی در دنیا نمی تواند او را از راهی که برگزیده است منحرف کند و شوخطبعی تند و تیز این توانایی را به او می بخشد که با زیرکی در امتداد همین راه پیش برود، گرچه بار شهرتی بر دوش او سنگینی میکند که شاید ضعیف تر از او را از پا درآورد، باری در چشمهای این مرد همه افتخار جهانگیری که نصیبش شده است هرگز چیزی بیش از یک «آفتاب سیاه» جلوه نکرده است. «سرما سوزکهایم! اوه، سرما سوزکهایم!» چنین است ناله پاهای شخصیتهای اصلی در دامن وصال هنگامی که صاحبانشان آنها را بیرون اتاق خوابهای خود در «هتل سوردید» گذاشتهاند.

اگر بخواهیم معادلی برای هنر پیکاسو بجوییم کجا بهتر از سیدان گاوبازی و همهٔ متعلقاتش این معادل را می بابیم؟ زیرا که گاوبازی گسترهٔ پهناوری از تجربهٔ بصری را در بر می گیرد: از کثیف ترین امور \_امعاء و احثای دریده شده، خون و گه، مردانی که آب در دهان گردانده را تف می کنند \_ تا زیباترین لطافتها: شکل ظریف و شکنندهٔ مرد که شنل خود را با ظرافت در برابر حریف بر زمین می ساید یا بر گردِ جنهٔ بزرگ حریف می چرخاند، برق چون پاره بخی شکسته یا شعلهٔ ناگهانی ضربهٔ مرگ، پرواز شنل هایی که به نقش گلها آراسته اند، پارچه های خون رنگی که بر

پرچمک پیچیده شده اند. سیان این دو حد نهایت اسباب و لوازم تجملی پر زرق و برق را نیز داریم: دسته های کاغذهای رنگینی که شمشیرکها را در آنها پیچیده اند؛ غلاف های شمشیر که از چرم براق است با برجسته کاری ها رؤی آن؛ جامه دانهای بزرگ کهنه؛ یک چمدان اسپانیایی کهنه که استاد و دستیارانش لباسها و وسایل را به بهترین شیوه در آن انباشته اند. همهٔ اینها شباهت بسیار به طرحهایی دارد که پیکاسو در زمستان ۱۹۵۴ ۱۹۵۳ پدید آورد. در آن طرحها نیز کنار هم نهادگی عناصر ناسازگاری را شاهدیم که به شکلی نمونه وار اسپانیایی اند و هم خصلت نمای هنر پیکاسو و هم گاوبازی اند، هردو میان خشن ترین طبیعتگرایی و درخششِ شکوه فرازنده و چیره دستی خیره کننده نوسان دارند.

یک رفتامد ۲ بر «طبیعی ها» و البته «طبیعی های» واقعی استوار است و از آنگونه حرکت هاست که با نیزک هایی که به دست چپ گرفته شده اجرا می شود و در عین حال ساده ترین و خطرناک ترین گذرها است زیرا معنایش این است که شخص باید بدن خود را به تمامی عرضه دارد و بی محافظ رها کند \_اگر بتوانیم از اصطلاحات خاص گاوبازی وام بگیریم تکنیک این مجموعه از صحنه هایی که پیکاسو تصویر کرده براین سیاق است. مضمون های این طرح ها دوگانه است: هنر به طورکلی با بسیاری از وجوه و گونه ها (نقاشی، ادبیات، طراحی رقص، سیرک و جنز این ها) و

۱ Muleta بارچهای قرمز رنگ به شکل قلب از سرژ یا فلائل که به دور تکهچوبی میبندند که در اتنهای باریک آن نیزه مانندی از فولاد نشسته است. این نیزک هم سلاحی دفاعی برای گاوباز است و هم وسیلهای برای تنظیم حالت سر و پاهای گاو. در عین حال برای اجرای یک سلسله گذرهاست که کم و بیش از ارزش زیبایی شناسانه برخوردار است؛ و سرانجام آن که گاوباز را در کشتن گاو به کار می آید.

۲. Faena سلسه گذرها و رقت و آمدهایی که در میدان گاوبازی درست پیش از گشتن گاو و برای نمایش قدرت و مهارت گاوباز در برابرگاو انجام میگیرد. معادل فارسی از دو جز فراهم آمده است: رفت و آمد (رفتامد).

همهٔ دگرگونی های عشق انسانی به تصویر کشیده می شود. هر صحنه این را القاء می کند که انگار درست در لحظه طراحی، در لحظهٔ تسلیم کامل به فوران الهام بی خبر جوشیده و بیرون آمده است. در این جا اندیشهٔ حل و فصل هیچگونه مسألهٔ تبجسمی در میان نبود؛ همهٔ آنچه هنرمند می خواست این بود که آنچه را بر قلبش سنگینی می کند یا از مغزش می گذرد بر پهنهٔ کاغذ رها سازد بی آن که هیچ مانع زیبایی شناختی یا هیچ هراسی از بهره گیری از نقش مایه های پیش پا افتاده در میان باشد: «وقتی پیر و خاکستری و سالخورده شده ای چون «برفهای پارینه»، چرخ برهم زن، «بخند، پاگلیا چیو!»

تقریباً همهٔ مضمونهایی که پیکاسو در دورههای پیاپی کار خود از آن بهره گرفته است بهطور تنگاتنگ با زندگی خصوصی او پیوند دارند: جزئیات تجربهٔ شخصی، مردمی که نسبت به آنها در خود دلستگی، عاطفی یا احساساتی پرورده بود، پیکرهای تأثرانگیز یا تماشایی که در جوانی چشم او راگرفته اند. آنگاه نوبت به ترکیب بندی هایی با ابعاد حماسی رسید که با گرنیکا و شخصیت هایی آغاز شد که از اسطوره های باستانی کلاسیک یا از فولکلور خودساخته خود او سرچشمه میگرفت. همهٔ این نقش مایهها، نه فقط آنهایی که با چیزهای واقعاً موجود پیوند دارند بلکه همچنین با آنهاکه جهانی کم و بیش خیالی را مجسم میکنند، پیوندی دقیق با موقعیت جسمانی یا عاطفی هنرمند در زمان مشخص دارند؛ در واقع هنر پیکاسو سراسر خود زندگی نامهنگاری است. در واقع پیوستگی سیان موضوعهای نقاشیهای او و خود او جنان تنگاتنگ است که انگار تکامل این مضمونها به موازات تحول خود هنرمند پیش می رود. افزون براین، همهٔ این مضمونها و گنجهای باد آورد ـ بی آن که در دورهٔ کاری او در مقام یک هنرمند مرحلهای برجسته به شمار آید و همین که به آنها دست یافت دیگر هرگز به آن باز نمی گردد در چنتهٔ هنری او

گنجانده می شود، به هم می آمیزد و مایهٔ خلاقیتهای جدید می شود. از این رو یگاسوس ممراه با بالرین بالداری بر پشت خود که بر پردهٔ پیش صحنهٔ بالهٔ معرکه نقاشی شده است سالها بعد به نسخهٔ سهمناک خود، به اسب پیکادوری در صحنهٔ آخر پردهٔ چهارم نمایشنامه «چهار دختربچه» تحول مي يابد و آنجا او را در حالي مي يابيم كه امعا و احشايش بیرون ریخته و بر سزش جغدی نشسته است که سرنمون آن یک پرندهٔ اهلی است. (ایس جغد بیایی در نقاشیها، مجسمه ها و به ویژه سرامیکهای پیکاسو از نو پدیدار شده است.) نمایش ادامه می یابد: «یک اسب بالدار سفید بزرگ همچنان که امعا و احشای خود را به دنبال میکشد و بالهایش دو طرف او را فراگرفتهاند و جغدی بر سرش بیتوته کرده است وارد می شود. پس از لحظه ای مکث در برابر دختر بچه، پا به دو میگذارد و ناپدید می شود.» بعدها در جنگ و صلح همین بگاسوس (که در آغاز کار اسب سیرک بود) یوغ خیشی به گردن دارد و بچهای او را مي گرداند. كبوتر صلح نيز در حال پرواز يا نشسته، تنها يا در پيوند با چهرهٔ زنان، سرنمونهای خود را دارد. اینها کبوتران زندهای بودند که پیکاسو معمولاً دركارگاه خود دركوچه گرانز أگوستين در باريس از آنها نگهداری میکرد؛ در عینحال شاید اگر به گذشته های دورتر بنگریم به کبوترهایی بربخوریم که در تابلوهای نقاشی پدر پیکاسو، روییس بلاسکو بسیار فراوان تصویر شدهاند. زمانی که پیکاسو آنقدر بزرگ شده بود که گوشه کاری را بگیرد که وسیلهٔ گذران زندگی خانواده بود، پدر نقاشی باهای کبوتر را به او واگذار کرد. در یکی از طرحهای اخیر، کبوتر روی دست زنی برهنه نشسته است که دارد او را به دلقک ایستادهای عرضه میکند که یک شاخهٔ زیتون (با شاخهٔ درخت دیگری) به دست دارد.

۱. Pegasus ، در افسانه های یونان اسب بالداری که هنگام مرگ مدوسا از تن او بیرون جست.

شباهتی خانوادگی میان مینوتورهای پیکاسو و پهلوانان ریشوی او وجود دارد، پهلوانانی که رویش خزهواریش بر چهرهٔ آنان به طرزی غریب آنها را به اعضای جهان جانوران یا گیاهان و به موجوداتی نیمه انسانی یا اگر درست بخواهید به موجودات فراانسانی مانند گاو مرد، اسب مرد یا بُنز مرد شبیه می کند. مینوتورهایی به ما نمایانده می شوند ـ انسانهای حیوانی شده یا حیوانهای انسانی شده که تاخت می آورند، به خوشگذرانی می پردازند، فسق و فجور می کنند و گاه در آوردگاه به حال مرگ می افتند یا مبتلا به کوری به چوبدست تکیه می کنند و در معیت آنتیگونهای خردسال که راهبر آنهاست، چشمهای تهی وگودناک خود را به سوی ستاره ها برمی گردانند. در نبرد هیولا یکی به پیش هجوم می آورد، دستی دراز می شود تا گویی مانعی را پس بزند یا شاید برده از رازی سر به مُهر برگیرد. دیگرانی که در این صحنهٔ غریب شرکت جستهاند و نیمی در سایه و نیمی غرق در روشنایی اند یکی دخترکی است که دامنی کوتاه پوشیده و کلاه برهٔ بزرگی بر سر دارد و شمعی روشن به دستی و دستهای گل به دست دیگر گرفته است؛ دیگری زنی است که چون گاوبازی پیاده الباس پوشیده و سینه هایش برهنه است و شمشیرک گاوبازی را حمل میکند. دیگری مردی کم و بیش برهنه است که از نردبانی بالا میرود و به پیرامون خود می نگرد تا آنچه را روی می دهد ببیند؛ دو زن از پنجرهای به تماشا ایستادهاند که بر درگاه آن دو کبوتر فرود آمدهاند. در تصویری از سال ۱۹۳۷ به نام پایان یک هیولا زنی برهنه و مسلح به یک نیزه آینهای را به یک مینوتور، که خدنگی بر تنش نشسته است، پیشکش میکند. سرانجام در رشته تصاویری که چند ساه بیش کشیده شده است، مینوتور به صورت پهلوانی ریشو درآمده است که در برابر چهره یا سینهٔ خود سر یک گاو را گرفته است که از آنگونه سرهای عروسکی است که بچههای اسپانیایی در بازیهای گاوبازی خود به کار میبرند.

به نظر می آید از میان همهٔ پیکرهای اسطورهای کلاسیک بیش از همه آنهایی برای پیکاسو جالباند که مسخی مداوم را مجسم میکنند، چرا که به هیچرو مسألهٔ تمایل تعصب آمیز او به آفریدگانی جون سنتورها، فانها و مینوتورها در میان نیست. به نظر می رسد خود او نیز همواره در حالتی از مسخ به سر می برد؛ هرگز با هیچ سبک ثابتی «قرار و آرام» نمی گیرد و حتی هنگامی که موضوع تصویر به معنای دقیق کلمه، مسخ نیست او روشی برای تغییر و تبدیل همهٔ آنچه به چشم می بیند دارد. آیا اصلاً میان یک میمون که جمجمه، آروارهها و صورتش به مدد دو اتومبیل عروسكي كوچك كنار هم ساخته شده است و يک مينوتور، يک انسانِ گاؤ مىر، ھېچ تفاوت اساسى وجود دارد؟ آيا ھنگامى كه ھنرمندى درصدد برمی آید تا از تصویری که مثلاً مانه، ال گرکو، کراناخ ۱، کوربه یا پوسن کشیده است «چیزی دیگر» پدید آورد کاری را به عهده نگرفته است که در تحلیل نهایی کوششی برای ابداع نشانه هایی نو برای یک دادهٔ کهنه است؟ و آیا هنگامی که به این ترتیب کار هنرمندی متقدم را به دست میگیرد در آن به چشم چیزی نمی نگرد که با جهان واقعی یگانه شده است، چیزی که بایدگذاشت به صورت سنگواره درآید بلکه باید با دادن فرصتی برای یک زندگی بهتر به آن کمک کرد تا تکامل طبیعی خود را به تحقق برماند؟ به نظر می آید همین که چیزی زیر چشم یا دستهای پیکاسو قرار گرفت دیگر نمی تواند ساکن بماند. خواه پیکاسو مسخی تند و صریح پدید آورد و خواه گویی هوسها و ماجراهایی را که با مدلهای خود از سرگذرانده است به صورت یک سلسله کار پیاپی عرضه کند، به هرحال همواره او را در حالتی می بابیم که انگار هیچ میلی ندارد که

۱. Lucas Cranach ، نقاش و حکاک آلمانی (۱۴۷۲-۱۵۵۳).

بگذارد هیچ شیء یا موجود زندهای همیشه همان باشد که همت یا هیچ زمینهای از تجربهٔ بصری دست نخورده باقی بماند.

در طرحهاو چاپ سنگی هایی که به نظر می آید در آن پیکاسو نقش تاریخ نگار زندگی خود را بازی میکند ـ چرا که این طرحها جلوهای از زندگی او هستند و زمان همانگونه بر آنها جاری است که برخود او داز تعداد فراوان پیکرهای ماسکدار تکان میخوریم. در اینجا با بُن مایهٔ مسخ به شکلی مسخره برخورد شده است. چرا که تغییر چهرهای که در فریفتن ما ناکام میماند چیزی جز مضحکهٔ یک معجزه و کوششی سرهم بندی شده برای استحاله نیست. مردی که حین ارتکاب جرم با فریب و حقهبازی گناهکار شناخته می شود به هیچرو نمی تواند چهرهای ترازیک از خود نشان دهد و ما تنها به چشم یک پشتهمانداز و چاچولباز یعنی چهرهای کمیک به او نگاه میکنیم. در همان اوایل از هنگام اجرای معرکه پیکاسو به نتایج این قاعده تن داده بود. پس از پگاسوس بر پردهٔ پیش صحنه اسبی عجیب به ما نمایانده می شود که باکر و فر بر صحنه میخرامد، یک نوع نقیصهٔ هجوآمیز توسن آسمانی است که اعضای گروه باله از حرکت باهای او تقلید میکنند. همچنین در یک رشته کنده کاری های کاملاً تازه که صحنه هایی از سلحشوری را نشان می دهد برخی از «اسب»های زرهپوش که مرکوب شهسواراناند پهلوان بچههایی هستند که برای ایفای نقش این لباسها را در بر کردهاند.

این احساس به انسان دست می دهد که پیکاسو از همان سالهای آغازین جوانی از این نکته آگاه بود که مقدر است هر اسطوره دیر یا زود به قصه و حکایت پیرزنان بدل شود؛ تقریباً هر رسم تشریفاتی جشن و عیاشی بسیار در بر دارد؛ و سرانجام جادوی اصیل اغلب با حقهبازی همراه است. مسخ نیز مانند جادو ممکن است «سیاه» یا «سفید» باشد و هردو گونه به دست بندباز سیرکی تصویر می شوند که در هنرنمایی های

چیره دمنانه و لباس و آرایش پر تلألو خود به امری فراطبیعی اشاره دارد، با این همه در اساس چیزی مرکب از کهنه پاره ها و وصله ها است.

در قرن نوزدهم ـ در دورهای که اگر با به بای وقایمنگاران دقیق حرکت کنیم از ۱۷۸۹ آغاز می شود و با انقلاب اکتبر روسیه پایان می گیرد \_در کنار اسطورهٔ هنر مند همچون اهریمن (اسطورهای که بر وبرانههای ایمان مذهبی بنیاد گرفت و نخستین ضربه را هنگامی از دست آرتور رمبو خورد که رمبو پوچی رؤیای شاعر را دربافت و در سکوت فرو رفت) اسطورهٔ هنرمند خوار شده و رانده و زدهٔ همگان سر برآورد. از اینجاست که با آثاری چون سالتیمبانک پیر بودلر، «برازیهٔ نامدار» از نروال (این جا بازیگر را هو میکنند)، غزل دلقک تنبیه شده از مالارمه و بعدها داستان آستر از ریمون روسل سر و کار می پابیم که هنگامی نوشته می شوند که هنرمند در لحظهای از اوج خوشی و غرور خود را اهریمن تصور کرده است. از اینرو در آخرین فیلم جاپلین نیز می بینیم که «دلقک» دیگر نمی تواند بخنداند و در صحنهای خالی بازی می کند. از دیدگاه رُمانتیک هنرمند خلاق از بیخ و بن با آدم معمولی فرق دارد و پیشهاش میان دو حد نهایت نوسان دارد. خواه الاههای پیروزمند یا شهید، خواه پیامبری الهام یافته یا دیوانهای که خلایق ریشخندش می کنند ــ «بالهای خول آسای او پاهای او را از رفتن باز می دارند» سهنرمند تنها می ماند و در مبارزهٔ سراسر عمر خود با جهان دشمن خو، تلخ و شيرين معشوقه هاي نشانده بالزاک و شکوه و شوربختی آنان را می آزماید. پیکاسو در نخستین سالهای کار خود گدایان، چلاقها، روسییان و گاه گاه دوستان خود را (مثلاً خایمه سابارتس) نقاشی میکرد و لحظه هایی را برمی گزید که آنان خود را از جهان سخت جدا افتاده و تنها حس می کردند. وجه مشترک همهٔ آنان بی پناهی و رانده شدگی است؛ اینان ساکنان آن حاشیه ای از جامعه اند که هنرمند در آن زندگی می کند و نمونه وارترین عناصر آن بازیگران دوره گرداند، دوره گردهایی که در آن واحد هم آذوقه رسانهای سحر و فریبندگی اند و هم خانه به دوشانی که هرگز مطمئن نیستند لقمهٔ نان بعدی از کجا می آید. سابارتس در کتاب خود «پیکاسو، چهره ها و خاطرات» دربارهٔ پیکاسوی آغاز دورهٔ آبی (این ته رنگ چنان که شهرت دارد رنگ مالیخولیاست) می نویسد: «پیکاسو هنر را فرآوردهٔ غم و درد می داند و در این نکته ما هم با او هم داستانیم. او معتقد است که غم به ما می آموزد که تأمل و اندیشه کنیم؛ این که رنج در رگ و پی زندگی جای دارد.»

هنرمند رمانتیک که مورد نفرت میثاقهای جامعهٔ سازمان یافته است و کل ساختار جهان پیرامون خود را به مبارزه طلبیده است به تناوب میان طنز خشن و فوران هیجانانگیز در نوسان است. هنگامی که رمانتیک از آرمانی کردن امور باز می ایستد «پرده دری» پیش می گیرد و انگشت بر معایب نظم موجود میگذارد. کسی که از طنز خواه به صورت یک ماسک یا مىلاحى براى دفاع بهره مىگيرد خيلى خوب مىداند كه ممكن است یشت خنده گریه باشد؛ و اگرچه «حقیقت» بازیگر بیشتر وقتها چیزی جز جلوهای از صحنه نیست، اما ممکن است حقیقت دیگر، حقیقتی حقیقی تر در زیر این لالبازی نهفته باشد. اینان اخلاف آن نکته سنجان دمدمی مزاج اند که رد پای آنان را تاکارهای تیپلو جوان می توان پی گرفت؛ مردی که می خندد و دلقک تراژیک (مثلاً تریبُوله کمه شکسپیر او را با جـمجمهٔ یــوریک منجسم کـرد و وردی ربگـولتوی خـود را از روی او ساخت) با روسپی بداقبال ـ همان فانتن و مادام کاملیا که در ایتالیا به صورت «زن هرجایی» یا تراویه تا درمی آیند - ترکیب می گردد تا ثابت شود که اعتماد بر ظواهر می تواند تا کجا گمراه کننده باشد. و شاید در یاگلیاچی، آنجاکه مضمون مردی که بشت ماسک خنده گریه سر میدهد و زير لباس چهل تکهٔ دلقکي خود، خودِ غمگين خويش باقي ميماند تا نتیجهٔ منطقی خود پیش برده می شود، به قول طبیعی دانها با «گونه»ای از ملودرام سر و کار داریم.

نگاه کردن به یشت صحنه ها و دیدن آنچه در پشت صحنه اتفاق می افتد بسیار دل انگیز است. در زبر ظاهربازی چیزی جدی و در پس جدی بودن چیزی خنده آور نهفته است؛ جلوهٔ لودگی در کسی که بر شرافت خود ایستادگی می ورزد، و اندوه خنده آفرین حرفهای از همین جاست. رقتی عروسکهای آشنا را برای نمایش برمیگزینیم خوراک خوبی برای سرگرمی و نیز آموزش در دست داریم. پیکاسو در آخرین طراحی های خود هردو سوی تصویر را نشان می دهد: هنرمند بزرگ همچون چهرهای شوخی آفرین و حقهباز همچون مردی اندوهگین، و این کار را چنان پُر تأثیر انجام میدهد که به رغم تعالی روشن نبوغ او شک میکنیم که نکند عنصری از هردو عامل در خمیزمایهٔ او به کار رفته باشد. برای هنرمند رمانتیک منش همه چیز بسته به این بده و بستان میان نمود و واقعیت است؛ از این رو بسیاری خود را تسلیم این فریب کردهانند که می توانند در آن توجیهی برای پافشردن بر نمودها بیابند؛ اما پیکاسو در جستجوی حقیقت آنقدر روشنبین هست که به فریب خوردهای بیاراده بدل نشود. گریز به عالم رؤیا پیش او جز به معنای نفی تمامت انسان نيست. در هنر او در پس پشت داده هايي از نمو دها که پيومىته مورد چالش قرار گرفته، شرحه شرحه شده و دگىرگونى يـافته است هـمواره هـــتهٔ سخت و محکمی از واقعیت می یابیم (رمبو گفته است: هستم و همیشه خواهم ماند»).

پیکامبو چندان قلمرو هنر راکامل کاویده است که محدودههای آن را خوب می شناسد. در سراسر زندگی از مرحلهٔ «کودک اعجوبه» و پسر پانزده ساله ای که همهٔ اسرار استادان قدیم بر سر انگشتانش جای داشت تا زمان حاضر هرگز از ابداع روشهای نو خسته نشده است ـو شاید از

آنروکه برای هنرمند چیرهدستی چون او این یگانه راه پیش رفتن در مسیر خویش است بی آن که دستخوش ملال شود. آصوزهٔ «هنر برای هنر» مخالفی مصممتر از پیکاسو ندارد؛ نه این که پیکاسو اعتبار مطلق هنر را انکار کند بلکه میکوشد آن را به پایهای برتر برکشد. با این همه این هم درست است که بگوئیم هیچ هنرمندی هرگز پرشور و حال تر از او خود را وقف هنر نکرده است زیرا آنچه در هنر ـ هنری که زادهٔ تخیل است ـ ييكاسو را به خود ميكشد كيفيت انساني نمايان هنر است. برداشت او از نقشى كه بايد به هنر واگذاشت، يعنى نقش معشوقة تمام عمرى كه هنرمند بى محابا خود را تسليم او مىكند بى آن كه انديشه هايى گزافه آميز یا مبالغه آمیز دربارهٔ «شغل» داشته باشد، گویی با تکرار مضمون نقاش و مدلش، که بارها به کارگرفته و هنوز نیز به کار می گیرد تصویر شده است. در تصویرپردازی «شاهکار گمنام» ۱ بالزاک مضمون نقاش و مدل از دیدگاهی مورد بررسی قرار گرفته است که شاید بتوان آن را دیدگاه حرفهای خواند: کشمکش میان استادکار و مبدل او که در عین حال به صورت اندیشهٔ مرکزی داستان و چکیدهٔ یک سوقعیت انسانی اساسی درمي آيد. نقاش و مدل، مرد و زن ـ در زمينهٔ هنر نيز مانند زمينهٔ عشق همواره جدایی میان ذهن و عین، همان دشمنانی که همواره با یکدیگر رو در رو درمی آیند، جریان دارد و با شکافی از همدیگر جدا میشوند که هیچکس هر اندازه هم که نبوغش شگرف باشد نمی تواند امیدی به پر کردن آن داشته باشد. یکی از تصاویر پیکاسو به صورت نمادی از کشمکشی که در درون یک کارگاه انجام میپذیرد گاوی را نشان میدهد که به اسبی حملهور شده است و نبرد تا سرحد مرگ جریان دارد.

پیکاسو در این طرحها در چهرههای جاودانه و تقریباً اسطورهای

۱. این داستان کوتاه و بسیار مشهور در ضمن مجموعه داستانهایی با نام «سرهنگ شابر» به ترجمهٔ عبدالله توکل به فارسی درآمده است .م.

شاهکار گمنام، به مضمون هنرمند و مدلش به شیوهای دیگر پرداخته است. هم هنرسند و هم مدل با چیرهدستی تمام و گاه تا حد یک کاریکاتور شخصیت بردازی شدهاند. مدلها معمولاً کمتر نیازی به زببایی دارند؛ [في المثل در طرح نقاش و مدل مالخورده، دهم ژانويه ١٩٥۴]. در واقع برخی از آنان از کار افتادگان سالخوردهاند و برخی دیگر اشیایی از زندگی روزمره مثلاً ساعت مجي، كفش و جوراب پوشيدهاند. نقاشان نيز از هر سنخ آدم قابل تصوراند: پیر و جوان، کوتهبین یا تیزبین، پرشور و حال یا بی پر و پای صرف. اغلب مرد پیر یا زشتی را می بینیم که رو به روی زنی جوان نشسته است که شاید بتوان او را مانند لاتبارته در «کارگاه هنری گروبی یه» واجد «زیبایی شکوهمند» خواند. موقعیت نقاش و مدل فقط یکی از موقعیتهای متعددی است که در آن مرد و زن با یکدیگر رو به رو می شوند؛ و اینها نیز به نوبهٔ خود در موقعیت گسترده تری از رویارویی خودآگاه با ناخود[آگاه] و «دیگری» قرار می گیرند. از اینرو در بسیاری از طرحها نقاش جای خود را به پیکرهایی کاملاً متفاوت می دهد و بدینسان شاهد این چهرهها هستیم: بلهوسی که با زنی دوست داشتنی مهرورزی میکند، کیوپیدای ماسکزده، «شاه» کارناوال، دلقک مالیخولیایی (بازماندهای از دورهٔ سیرکبازان بیکاسو)، یک میمون (خاطرهٔ دیگری از جوانی او) و پیرمردی که چیزی از یک لوده و چیزی از یک کشتی گیر چینی دارد و لبخند تلخش حکایت از تجربهای دراز از جهان دارد. هرچهرهٔ اصلی (خواه زن یا مرد) با همدم خود همراهی می شود: گروهی از تماشاگران با گروهی از تماشاشوندگان رو به رو می شوند که یا ژستهای خاص به خودگرفتهاند یا جذابیتهای خریدنی خود را به رخ میکشند؛ گاه نیز با نفر سومی همراهی میشوند که با دقت

 ۱. Cupid ، در افسانه های ژمی الاههٔ عشق، پسر ونوس که معمولاً به صورت پسری بالدار مجسم میشود که تیر و کمانی به دست دارد. بیشتر آشکار می شود که خود نقاش است. گوبی هنرمند با بازی کردن با این همه جهره های صور تک زده و جانوران بازبگر (گونهٔ دیگری از بالماسکه) در دامی که خود گسترده گرفتار آمده است و از آنجا که حرفهٔ او عرضهٔ پیکر دیگران است انگار خود او نیز فقط می تواند به مفهوم پیکرمند و همچون یک سیاهی لشکر، یک تماشاگر و ناظری سایه وار هستی داشته باشد دون ژوانی که به سبب میل سیری ناپذیر خود به ماجراهای تازه با تبدیل شدن به تمثال بیجانی از فرمانده کیفر می بیند.

بریکی از صفحات این رشته کارهای شگفتانگیز مرد ریشویی را می بینیم که با لذتی ولع آمیز (مانند ماتادوری پس از یک ضربهٔ نهایی آموفق) به تصویری خیره شده است که زنی برهنه را نشان می دهد که حالت یک سیاه مست یله رفته را به خود گرفته است. اینجا با هجوی از «پیروزی» هنرمند سر و کار داریم که در مسخرگی دست کمی از صحنه های آن کارگاهی ندارد که دیدارکنندگان آن تصویری را احمقانه به تحسین گرفتهاند که آشکارا آنان را دست انداخته است. همه از خبره ها، منتقدان و هنرمندان مرد و زن به این تصویر خیره شدهاند بی آن که کوچکترین توجهی به زیبایی شاداب مدلی داشته باشند که دراز کشیده است و بدین سان از آنچه تحسین می کنند تنها تصوری محو دارند. در واقع شاید به جز زن خوابیده همه چیز به طریقی در هالهای از رمز و راز پیچیده شاده است.

به نظر می رسد در این بالماسکهٔ بسیار متنوع که چیزی از پانتومیم عید میلاد مسیح انگلیسی و چیزی از کمدی دلارته را با چاشنی رقص مرگ در هم می آمیزد شکوه طراحی نیز خود چاشنی طنز دیگری برآن می افزاید. هیچگاه تاکنون چنین چیره دستی شگفت انگیز هنری این همه شادمانه به کار گرفته نشده تا هنر را به مسخره بگیرد. و نیز هرگز با چنین قطعیتی

ثابت نشده بود که نابغهای که می تواند به مدد مغز و ده انگشت خود هرچه را می خواهد با موفقیت به انجام برساند مانند همهٔ ما با واقعیات اساسی زندگی روبه رو می شود: این که زندگی در نهایت امر یک بازی باخته است که ناگزیر با شهمات پایان می گیرد. در پس پشت صحنههای چشم نواز که بر روی آن هنر مند شایسته مثل یکی از تهیه کنندگان سینما همه جا بی محابا پول خرج می کند و به رغم شهرتی که این گونه صحنه ها برای او می آورند، او همان می ماند که در آغاز بود و به اندازهٔ میرندگان عادی درمانده و بیچاره است: مثلاً، دلقکی که جلوی آینهای کوچک، در حضور همسر خود که از پستان خود به بچه شیر می دهد یا زن جوانی که جوراب به پا می کند، ابروهای خود را می آراید. هر اندازه هم که این هنرمند پر قریحه و بااستعداد باشد، هیچکس نمی تواند از موقعیت انسانی خود بگریزد؛ نه هنر و نه عشق نمی توانند مانع جریان زمان شوند، همان زمانی که چون دوران شاداب جوانی گذشت او را به بازی چشم بندانکی

همچنان که سال ها می گذرد مینوتور دیونیزوسی و فانِ باکومی رفته رفته جای خود را به چهره های کمدی ناب یا پیکره هایی می دهند که رنگی از کابوس مبتذل دارند. مرد ماسک دار \_ شبه مرد یا شبحی محض از مرد \_ جای جانور \_ مرد را می گیرد! از پی تکوین و زایش، دلقک بازی، و در پی شکل های دورگهٔ اسطوره ای لباسهای عجیب و خیال انگیز می آید. آن عصر طلایی که در آن لذت جسمانی هنوز افسون خود را از دست نداده و عشق دوست داشتنی ترین مضمون است جای خود را به عصر قلع می دهد که در آن گفت و شنود دلدادگان در نظر انسان، که معرفتش نسبت به زندگی پیوسته ژرف تر شده است، چون در آمیختن معرفتش نسبت به زندگی پیوسته ژرف تر شده است، چون در آمیختن گفتگوی کرها و شوخی های ظریف همچنس بازان می نماید. چنان که بودل در فشفه ها نوشت: «مهرورزی به زنان هوشمند سرگرمی

بچهبازهاست»؛ و او نیز در هنر دلیلی بر گرایش مرد (که در نظر او پست می نمود) به فخشا می دید.

دون ژوان در پردهٔ اول فریبکار سویل اثر تیرسو دِمولینا به دونا ایزابلا می گوید: «من که هستم؟ مردی بدون نام.» در پایان نمایشنامهٔ به چنگ آوردنِ دامن وصال در آخرین لحظه آمده است: «پنجرهٔ ته اتاق کاملاً باز می شود و یک گوی زرین به اندازهٔ هیکل یک مرد به درون می خلتد، اتاق را از برق خود روشن و مردم را خیره می کند. مردم دستمالها را از جیبها بیرون می کشند، چشمهای خود را می پوشانند و دستهای راست خود را به سوی یکدیگر نشانه می روند. همه با هم بارها و بارها فریاد می زنند: «تو! تو! و در همان دم بر روی گوی زرین بزرگ حروف کلمهٔ هیچکس پدیدار می شود.»

بسرقها ادامه می یابد، ما خودمان را نشان می دهیم، هرکس به پهلونشین خود خیره می شود به امید آن که کشف او به ما یاری کند تا خود را بشناسیم. اما برق روشنایی او را کور می کند و ما نیز کور می شویم. میان بی نامی میل آمبهم و کمدی تماشاشوندگان و تماشاگران همان کورهایی که دیده می شوند (یا دیده نمی شوند) و سبب می شوند (یا نمی شوند) که دیگران ببینند سرزمین هرز زمان قرار دارد، زمانی که سنگدلانه ما را دیگران ببینند و هرگاه می کوشیم در کسی چنگ بزنیم، هیچکس را می یابیم! هیچکس، نه حتی خودمان را؛ و خلاء چنان کامل است که جتی نمی توانیم از تنهایی سخن بگوییم. چرا که مادام که زنده ایم هیچ چیز نمی ماند مگر آن کشاکش انسانی که همهٔ زندگان در آن شریکند و ما را به هم پیوند می دهد. آیا محتمل نیست که این دو اصطلاح «هیچکس» و «همه کس» دو وجه مکمل و نه مخالف را نشان دهند، دو قطبی که هنر حسر ماست مطابق

ضرباهنگ یک Dramma gioceoso که خوشبینی و نومیدی را به یک اندازه نفی میکند از میان آن سربرآورده است؟ شاید در پایان این گفتار ذکر این نکته خالی از فایده نباشد که هم او و هم آن نمایندهٔ بزرگ مفهوم کمیک زندگی، چارلی چاپلین، تقریباً دقیقاً به طور همزمان در برابر هنردوستان نخستین سر تعظیم خود را فرود می آوردند و هردو با حداقل آرایش به صحنه آمدند و بدینسان نسبت به قراردادهای زمانه کمترین تمکین را نئان دادند و هردو چندان زیستند که شاهد انقلاب اجتماعی جهانی در افق زمانه باشند.

۱ ریتمی شاد در موسیقی عمرماً و در موسیقی نمایشی و صحنهای.

## سالشمار زندگی پیکاسو

| در ۲۵ اکتبر در مالاگای آندلس زاده می شود.                             | ١٨٨١ |
|-----------------------------------------------------------------------|------|
| به لالونخا، دانشکدهٔ هنرهای زیبای بارسلون راه می یابد.                | 1190 |
| در مقام دانشجو در دانشگاه سلطنتی سانفرناندو در مادرید بـه             | 114  |
| تحصیل می پر داز د.                                                    |      |
| نخستين خفر به پاريس.                                                  | 14., |
| <b>دورهٔ آبی</b> را می آغازد؛ نخستین نـمایشگاهش را در پـاریس در       | 19.4 |
| نگارخان <b>هٔ ولا</b> ر برگذار میکند؛ در پاریس ماندگار میشود؛ با ماکس |      |
| ژاکوب دوستی میگیرد.                                                   |      |
| <b>دورهٔ صورتی</b> را سی آغازد؛ بـاگـیوم آپـولینر، لئـو و گـر نرود    | 19.0 |
| استاین و فرناند اُلیویه آشنا میشود.                                   |      |
| با <b>ماتیس آشنا می شو</b> د.                                         | 19.7 |
| دورهٔ کسوبیستیاش را سی آغازد؛ دوشیزگان آویسنیون را                    | 14.4 |
| نقاشی میکند؛ با ژرژ ژبراک و دانیل هانری کان وایلر آشنا می شود.        |      |
| نخستین نمایشگاهش در آلمان در گالری تاون هاوزرِ مونیخ برگذار           | 19.9 |
| مىشود.                                                                |      |
| نخستین نسمایشگاهش در ایسالات مستحدهٔ آمریکا در گالری                  | 1411 |
| فتوسیسشن در نیویورک برگذار میشود.                                     |      |
| نخستین نمایشگاه آثارش در انگلستان در گالری استافوردِ لندن برپا        | 1917 |
| می شود؛ آغاز دوستی اش با مارسل اوبرت (معروف به «اوا»).                |      |

| دورهٔ کوبیسم تحلیلی خود را می آغازد؛ تابستان ها را در سرِب، | 1918 |
|-------------------------------------------------------------|------|
| در لیل سورسُرگ، با براک و خوان گریس میگذراند؛ پدرش در       |      |
| بارسلون درمیگذرد.                                           |      |
| تابستان را با براک و آندره درن در آوینیون میگذراند.         | 1918 |

۱۹۱۷ همراه ژان کوکتو به رُم میرود و طراحی صحنه ها و پرده های پیش صحنه و پس صحنهٔ بالهٔ ه**عرکه** را بـرای بـالهٔ روس بـه سـرپرسـی دیاگیلف به عهده میگیرد.

۱۹۱۸ با اولگا کوکلوا از دواج میکند.

۱۹۱۹ با خوان میرو آشنا میشود.

۱۹۲۰ طراحی برای بالهٔ پولسنلای استراوینسکی؛ دورهٔ کالاسیک اش را می آغازد.

۱۹۲۱ دو نسخه از سه نوازنده نقاشی میکند؛ تولد نخستین فرزندش پل از همسرش اولگا.

۱۹۲۵ سه رقصنده را نقاشی میکند.

۱۹۲۰ به شاتو دو بوآژِلو در نزدیکی ژیرور نقل مکان میکند.

۱۹۳۱ اچینگهایی برای شاهکار گمنام بالزاک و تمناسخها أوید ترتیب میدهد؛ نخستین کتاب را ولار و دوسی را اسکیرا منتشر میکند.

۱۹۳۲ نمایشگاههای متعدد مرورانه در گالری ژرژ پتی در پاریس و کُنسن هاوس در مونیخ؛ با ماری ترز والتر آشنا میشود.

۱۹۳۵ مجموعهٔ نبرد هیولا را می آفریند؛ تولد دخترش مایا از ماری ترز والتر.

۱۹۳۶ آغاز جنگ داخلی اسپانیا؛ با دورا مار طرح دوستی میریزد.

۱۹۳۷ دیوارنگارهٔ گرنیکا را برای عرضه در غرفهٔ جمهوری اسپانیا در نمایشگاه جهانی پاریس نقاشی میکند.

| آغاز جنگ جهانی دوم؛ نمایشگاه مرورانهٔ بـزرگ از آثـارش در          | 1989 |
|-------------------------------------------------------------------|------|
| موزهٔ هنر نوین نیویورک برگذار می شود؛ مادرش در بارسلون            |      |
| درمی گذرد.                                                        |      |
| نمایشنامه ای به نام به چنگ آوردن دامن وصال در آخرین               | 1941 |
| <b>لحظه م</b> ي نو يسد.                                           |      |
| پاریس اشغال شده از سلطهٔ نازیها آزاد سیشود. بزرگداشب              | 1988 |
| پیکاسو در سالن پاییزه؛ پیکاسو به عضویت حزب کسونیس                 |      |
| فرانسه درمی آید.                                                  |      |
| کار لیتوگرافی را در کارگاه فرنان مورلو از سر میگیرد.              | 1986 |
| با فرانسواز ژیلو آشنا می شود.                                     | 1947 |
| در کارگاه مادورا در وال لوری به کار سرامیک سازی می پردازد؛        | 1944 |
| تولد پسرش كلود از فرانسواز ژيلو.                                  |      |
| به ویلای لاگاللوآز در وال لوری نقل مکان میکند.                    | ነጓኖለ |
| دخترش پالوما از فرانسواز ژیلو به دنیا می آید.                     | 1984 |
| به مناسبت جنگ امپریالیستی امریکا در کره <b>قتل عام در کسره</b> را | 1951 |
| نفاشی میکند.                                                      |      |
| <b>جنگ و صلح</b> را نقاشی میکند،                                  | 1901 |
| سخه های دیگر گونه ای از زنان الجزایری دُلاکروا سی بر دازد؛        | 1954 |
| با ژاکلین رُگ آشنا میشود.                                         |      |
| هممر اولش اولگا درمیگذرد؛ به ویلای کالیفرنی در کن                 | 1900 |
| اسپابکشی میکند.                                                   |      |
| سلسله نسخه های گوناگونی از روی La Meninas اثـر ولاسکـز            | 115  |
| میپردازد؛ نمایشگاه سرورانیهٔ مهمی از کمارهایش در نیویورک          |      |
| برگذار میشود.                                                     |      |
| دیوارنگارهای برای ساختمان یونکو در پاریس اجرا سیکند. به           | ١٩٥٨ |

شاتو دو وونارگ درنزدیکی اکس آن پرووانس نقل مکان میکند.

## ۳۱۲ / زندگی و هنر پیکاسو

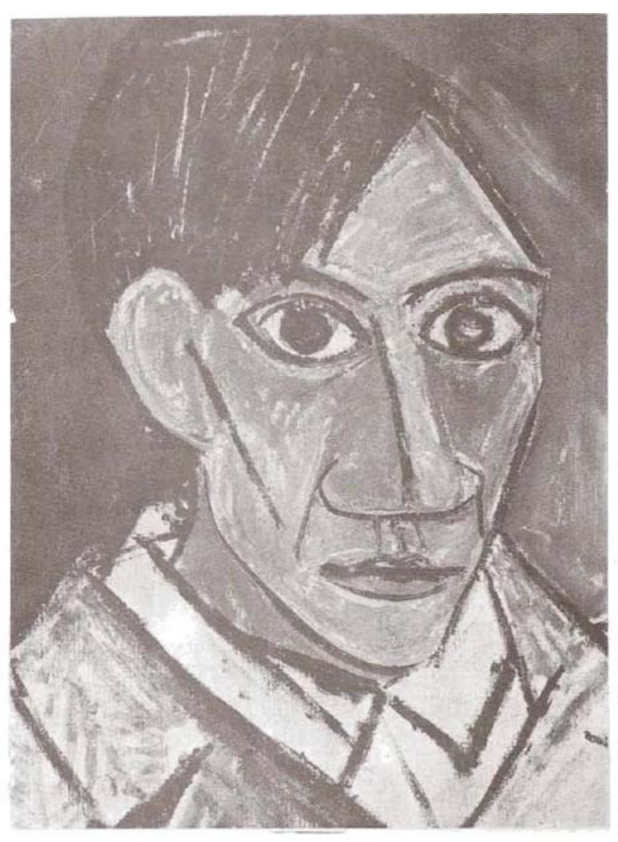
| نسخه های دیگرگونهای از روی <b>نساهار در سسبزهزار</b> سانه      | 1971 |
|----------------------------------------------------------------|------|
| میپردازد؛ بـا ژاکـلین رُگ ازدواج مـیکند؛ بـه ویــلای شــاتو دو |      |
| وونارگ در موژن نقل مکان میکند.                                 |      |
| به مناسبت جشن ۸۵ سالگی او نمایشگاهایی در سراسر جهان            | 1977 |

۱۹۶۹ به مناسبت جشن ۸۵ سالگی او نمایشگاهایی در سراسر جهان برگذار میشود.

۱۹۶۸ هجموعهٔ ۳۴۷ را اجرا می کند.

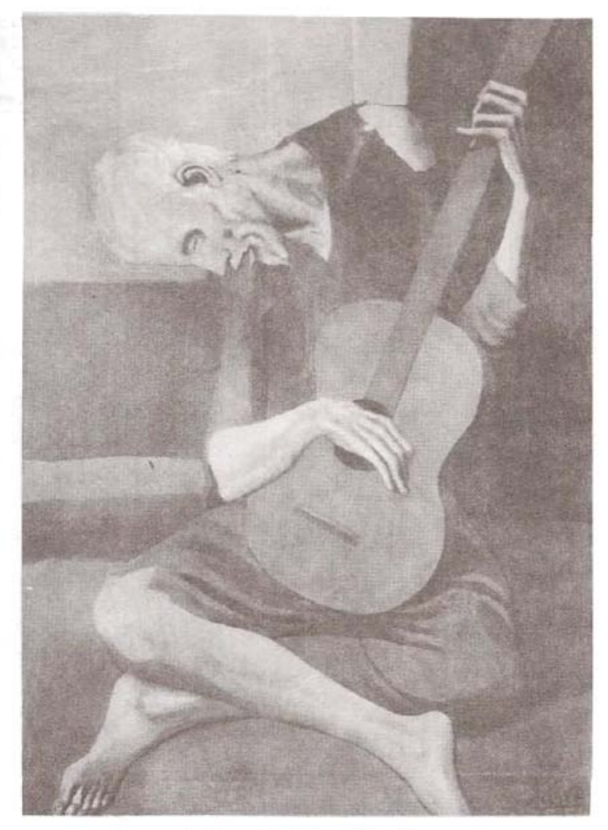
۱۹۷۱ نمایشگاهایی در پایتختهای کشورهای جهان برگذار می شود و میلیونها مردم جهان ۹۰ سالگی او را جشن می گیرند.

۱۹۷۳ در هشتم آوریل در موژن درمی گدرد.



پابلو پیکاسو، تکچهر، از خود. ۱۹۰۷

برای دانلودکتابهای بیشتر به کانال تلگرام ما بییوندید ARTTBOOK@

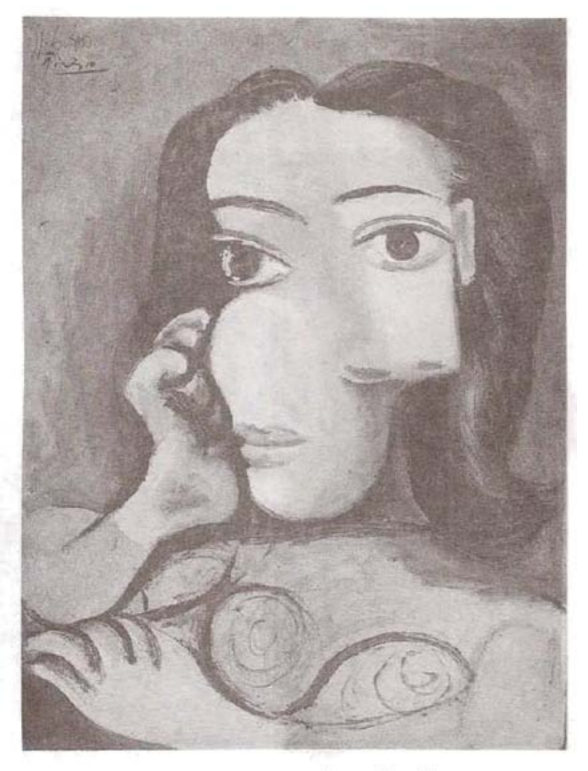


پابلو پیکاسو، گیتارنواز پیر، ۱۹۰۳



پابلو پیکاسو، کودک با کبوتر، ۱۹۰۱

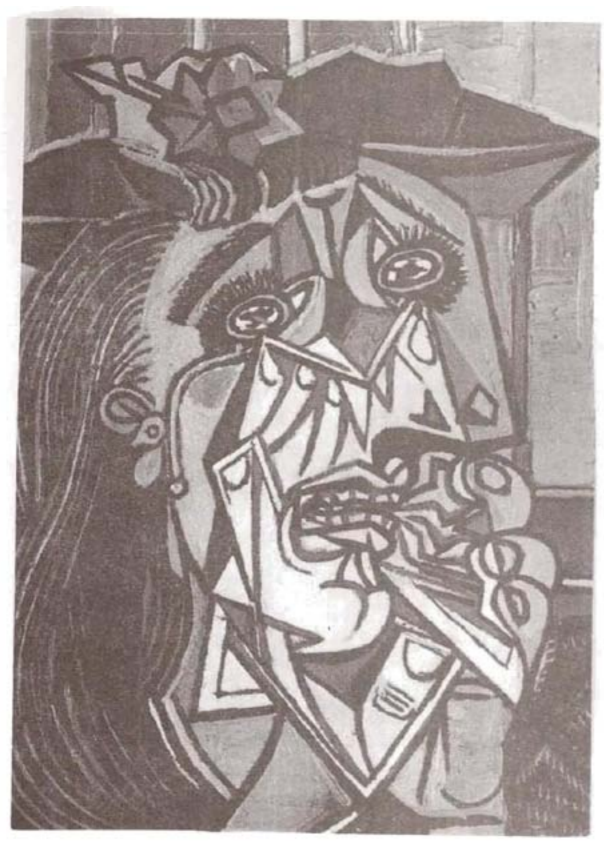
برای دانلودکتابهای بیشتر به کانال تلگرام ما بپیوندید ARTTBOOK@



پابلو پیکاسو، تکچهرهی یک زن، ۱۹۴۰

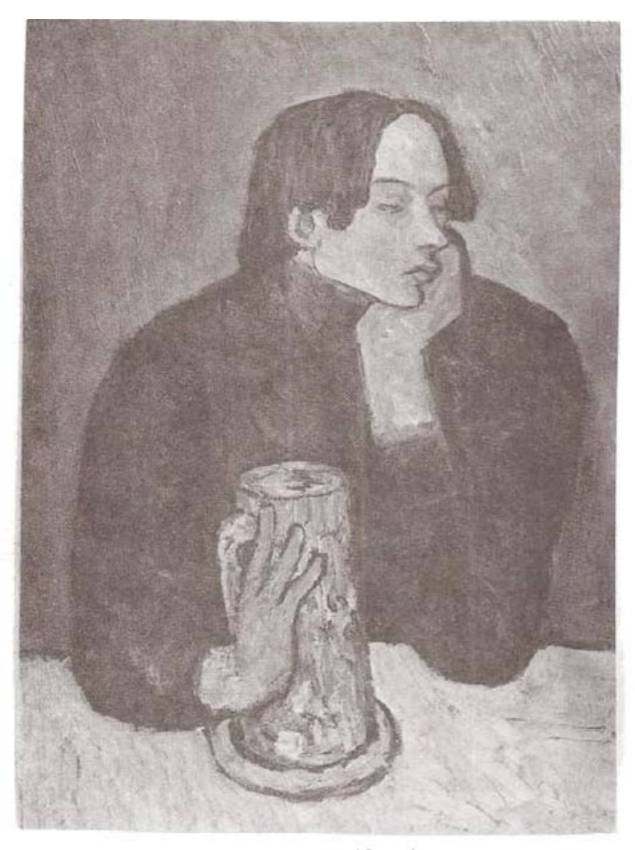


پابلو پیکاسو، تکچهرهی زن، ۱۹۴۱

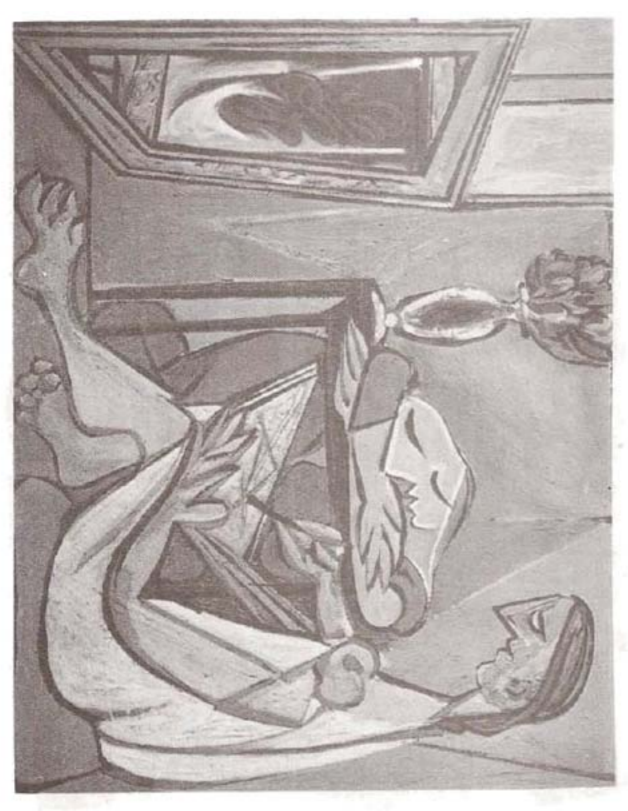


پایلو پیکاسو، زن گریان، ۱۹۳۷

برای دانلودکتابهای بیشتر به کانال تلگرام ما بپیوندید ARTTBOOK@



پابلو پیکاسو، «موز»، ۱۹۳۵



پابلو پیکاسو، سابارته، ۱۹۱۰

قيمت: 1700 تومان

برای دانلودکتابهای بیشتر به کانال تلگرام ما بپیوندید ARTTBOOK



مؤسسه انتشارات نكاه