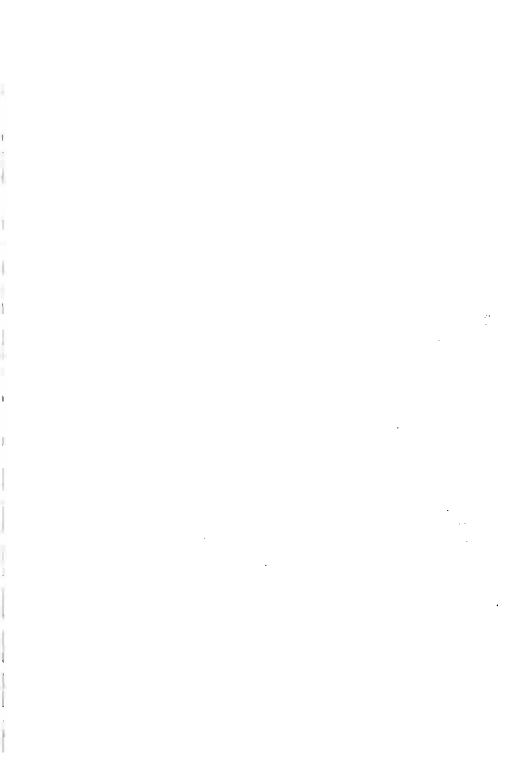






آشنایی با فلسفه (۱)



# فلسفه به زبان ساده

جِنى تيچمن و كاترين إوانز

ترجمهٔ اسماعیل سیعادتی



دفتر پژوهش و نشر سهروردی ۱۳۸۰



#### دفتر پژوهش و نشر سهروردی تهران، خیابان فتحی شقاقی، نرسیده به بزرگراه شهید گمنام، پلاک ۴۰ تهران ، صندوق پستی : ۴۱۳ / ۱۵۸۵۸، تلفن و فکس : ۴ – ۸۰۲۸۹۵۳

زجمه ای است از: Jenny Teichman & Katherine C. Evans, Philosophy: Beginner's Guide, second edition (Oxford: Blackwell, 1996).

این اثر با حمایت معاونت امور فرهنگی وزارت فرهنگ و ارشاد اسلامی منتشر شده است.

Techman, jenny تأبيمن، جني، ١٩٣٥ -فلسفه به زبان ساده / جني تيجمن، كاترين اوانز؛ ترجمه اسماعيل سعادتي خمسه. ـ تهران: دفتر پژوهش و نشرً سهروردی، ۱۳۸۰ ٢٥٤ ص. ــ (آشنآيي با فَلسفَّهُ ؛ (١) ) ISBN 964-6890-14-7 فهرست نويسي بر اساس اطلاعات فيها Philosophy: A Beginner's Guide عنوان اصلي: ۱ - فلسفه \_ مفدّمات الف اوانز، كاترين .Evans, Katherine C ب . سعادتي . ، مترجم ج - عنوان. اسماعيل. ١٣٥٩ ـ BP ۲۱/ ت ۲ م ۸۰ - ۱۲۰۶۰ كناب خانة ملّى ايران محل نگهداری:

#### فلسفه به زبان ساده

جِنى تيچمن و كاترين إوانز

اسماعيل سعادتي خمسه: مترجم 🗉 🗈 ويراستار علمي: سيّد محمود موسوي

مرضيّه توكّلي: حروف چين 🗉 🖪 طراح روى جلد: باسم الرسّام

گلستان: جايخانه 🗉 🛮 🖻 صحّاف: سييدار

اوّل : نـوبـت چـاپ 🔳 🗉 تاريخ چاپ: زمستان ١٣٨٠

٥ ٢٧٥ تومان: قيمت 🔳 🗐 تيراز: ٥ ٢۶٠ نسخه

۹۶۴-۶۹۸۰-۱۴-۷ فالک 🗉 📵 ۱۹۶۳-۶۹۸۰-۱۴-۷

حق چاپ محفوظ است

Printed in the Islamic Republic of Iran

## فهرست مطالب

| <b>1V</b>                     | 😇 پیشگفتار                     |
|-------------------------------|--------------------------------|
|                               | 3 0 4                          |
| لقدّمه                        | s                              |
| ه چیست؟                       | فلسف                           |
| 19                            | شاخەھاى فلسفە                  |
| ناخت                          | <del>-</del>                   |
|                               | فلسفة اخلاق: مطالعة ارزشها .   |
|                               | . فلسفة سياسي: مطالعه در خصوص  |
|                               | فلسفة علم                      |
| ۲۳                            |                                |
| ۲۵                            | شاخههای دیگر فلسفه             |
| ٠                             | رویکردهای مختلف به فلسفه       |
| 171 - 2                       |                                |
| ش اوُل                        |                                |
| سفة وجود و شناخت              | مابعدالطبيعه: فل               |
| TT                            | فصل ۱ - چند معمًا دربارهٔ وجود |
| ء و کلها ۳۳                   | عناصر تشكيل دهندهٔ جهان: اجزا  |
| نها، زمانها، کیفیات، وقایع ۳۵ | عناصر تشكيل دهندهٔ جهان: مكا   |

#### ۶ 🖪 فلسفه به زبان ساده

| ۴٩  | عناصر سازندهٔ جهان: حمل و وجود              |
|-----|---------------------------------------------|
| ۴.  | عناصر سازندهٔ جهان: عدم وجود پادشاه فرانسه  |
| ۴۵  | فصل ۲ – وجود خدا                            |
| 48  | براهين مبتني بر الهام براهين مبتني بر الهام |
| ۴٧  | برهان مبتنی بر معجزات                       |
| ٥٠  | برهان علَّت اوّلي                           |
| ۵١  | برهان وجودي                                 |
| ۵۴  | آیا وجود یک صفت است؟                        |
| ۵۶  | يوهان اتقان صنع                             |
| ۶١  | فصل ۳ – وجود این همانی اشخاص.               |
| ۶۲  | نظر جان لاک دربارهٔ اینهمانی                |
| ۶۵. | ,                                           |
| ۶۶  | حافظه و حافظهٔ كاذب                         |
| ۶۸. | نظريّة لاک در دوران جديد                    |
| ٧۰  | اشخاص انسانی                                |
| ٧٣  | فصل ۲: مسألهٔ اختيار                        |
| ۷۴  | علَت در مقابل تصادف                         |
| ۷۵  | آیا اختیار و جبرباوری سازگارند؟             |
| ٧۶  | خواست و تصميم المراب المستمين المستميم      |
| ۷٨  | جبرباوری سلبی و ایجابی                      |
| ٧٩  | جبرباوری افراطی و انعطافپذیر                |
| ۸۲  | تېيينهاما                                   |
| λ٧  | فصل ۵: وجود شرّ                             |
| ΛΛ  | واقعيّت شرّ                                 |
| ۸٩  | آیا شرّ سلبی است یا ایجابی؟                 |
| ۹١  | خيرخواهي و قدرت                             |
| 93  | لايبنيتس و ولتر                             |

## فهرست مطالب 🏿 🗸

| 94.                                     | خير و شرّ و اختيار 💎                         |
|-----------------------------------------|----------------------------------------------|
|                                         | خداناباوری و شرّ                             |
| <b>99</b>                               | لصل ٤: مسألة شناخت                           |
| 99                                      | شناخت، حقیقت و خطا                           |
| V • • • • • • • • • • • • • • • • • • • | شناخت، حقيقت و دلايل                         |
| 1.1                                     | دانش چیستی و دانش چگونگی                     |
| 1.7                                     | سه نوع شناخت نا كاهانه                       |
| ١٠۶                                     | تسلسل دلايل                                  |
| ١٠٨                                     | شناخت عملي است، نه نظري                      |
| 1.9                                     | تسلسل بىزيان است: استدلال انسان پايانى ندارد |
| 11.                                     | تململل نامتناهي ليست بلكه دوري است           |
| 110                                     | تسلسل متناهي است نه نامتناهي                 |
| <b>NN</b>                               | پاسخ رامزی                                   |

## بخش دوّم علم اخلاق: فلسفة ارزشها

| 117          |   | فصل ٧: اخلاق و توهم               |
|--------------|---|-----------------------------------|
| \iv          | ÷ |                                   |
| ۱۱۸          | • | عاطفه گرایی                       |
| ١٢٠          |   | نسبیّت و «غرابت»                  |
| 144          |   | فصل ۸: خودخواهی و دگرخواهی        |
| ۱۲۸          |   | نظریّههای خویشتنخواهی:کلبیگری     |
| <b>'</b> ''' |   | نظریّههای خویشتنخواهی: زبانپردازی |
| 144 .        |   | نظريّة خويشتن خواهي عقلبنياد      |
| ١٣٧          |   | نظ تَهٔ خو بشتن خو اهي «نبحهاي»   |

#### ۸ 🖪 فلسفه به زبان ساده

| فصل ۹: فایده و اصول اخلاقی                   |
|----------------------------------------------|
| نمرنهٔ نخست: وعدههای دم مرگ ۱۴۵              |
| نمونهٔ دوّم:کار مادر تِرِزا ۱۴۷ ۱۴۷ ۱۴۷      |
| نمونهٔ سوّم: خبرچين                          |
| نمونهٔ چهارم: حقوق افراد بیگناه ۱۵۰          |
| ایرادی به نظریّههای وظیفهشناختی              |
| ایرادهایی به نظریّهٔ اصالت فایده             |
| فصل ۱۰: زندگی و مرگ. مرگ. باید کا تا نام ۱۵۹ |
| قتل چیست؟                                    |
| قتل و جنگ                                    |
| قتل و دفاع از خود                            |
| چرا قتل بد است؟                              |
| خودكشي چيست؟                                 |
| آیا خودکشی همیشه خطا است؟                    |
| خودکشی در مواقع اضطراری                      |
| زندگی من از آنِ خود من است                   |
| خودکشی و فایدهبخشی                           |
| نتیجه گیری است است. است. است. است. اس        |
| ·                                            |
| بخش سؤم                                      |
| فلسفة سياسى: فلسفة دولت و شهروند             |
| <b>3</b>                                     |
|                                              |

| 1 ∨ 9 | فصل ۱۱ : اقتدار و بیدولتی     |
|-------|-------------------------------|
| ١٨٠   | أنارشيسم جناح چپ و حناح راست  |
| \A\   | أيا مي توان دولت را ساقط كرد؟ |
| ١٨٤   | دولت و «دولت طبیعت»           |
| 146   | . SV                          |

# فهرست مطالب 🏿 ۹

| ١٨٨                                    | دولت و اقتدار آن                            |
|----------------------------------------|---------------------------------------------|
| 19                                     | نمونهای از حقوق عرفی                        |
| 19.                                    | نمونههایی از حقوق قراردادی                  |
| 191                                    | حقوق کاری                                   |
| 190                                    | فصل ۱۲: آزادی                               |
| 190                                    | آزادی ایجابی و آزادی سلبی                   |
| 198                                    | آزادی سیاسی                                 |
| 19V                                    | استقلال                                     |
| 194                                    | آزادی سیاسی در قالب حکومت مشروطه            |
| <b>***</b>                             | آزادی اقتصادی                               |
| دیگر را تضمین کند؟ ۲۰۱                 | اَیا هیچ اَزادی جامعی میتواند اَزادیهای د   |
| ۲۰۳                                    | آزادی فردی و حقوق طبیعی                     |
| ۲۰۵                                    | آزادی فردی و حقوق مدنی                      |
| Y•V                                    | مقايسة آزادىها                              |
| Y•4                                    | فصل ۱۳ : برابری                             |
| ۲۰۹                                    | سردرگمی ها دربارهٔ برابری                   |
| <b>71.</b>                             | انواع متفاوت برابری .                       |
| 717                                    | علیه برابری: امکان استبداد                  |
| یی ۲۱۳                                 | علیه برابری: نظر نازیک دربارهٔ آزادی و دارا |
| ۲۱۶                                    | دفاع از یک اَرمان: برابری فرصت              |
| ************************************** | دفاع از یک آرمان: قانون و ارزش ها           |
| T19                                    | همانندی و ارزش                              |
| <b>***</b>                             | چه حداقلي دولت حداقلي است؟                  |
| ************************************** | فصل ۱۴ : مارکس و مارکسیسم                   |
|                                        | تاثير هگل                                   |
| كيّت . ٢٢٧                             | نیروهای تولیدی، تقسیم کار، و أشکال مالک     |
|                                        | از جامعهٔ اشتراکی نخستین به سوی کمونید      |

#### ۱۰ 🖲 فلسفه به زبان ساده

| TTT                                           | ايدئولوژيها               |
|-----------------------------------------------|---------------------------|
| <b>۲۲۴</b>                                    | مكتب فرانكفورت            |
| TTS                                           | ميراث ماركس.              |
| Y*1                                           | فصل ۱۵ : فلسفه و جنسيّت . |
| <b>T*1</b>                                    | ايدئولوژي جنسيَت          |
| <b>T*1</b>                                    | فلسفه و جنسيّت.           |
| <b>****</b> *** *** *** *** *** *** *** *** * | فلسفه و فمينيسم           |
| <b>***</b> *** *** *** *** *** *** *** *** ** | انتظارات و جنسیّتها       |
| Y*V                                           | یک جنس یا دو جنس؟         |
| Y*A                                           | انواع مختلف فمينيسم       |
| 749                                           | جنسیّت و جنس              |
| 707                                           | تبعیض                     |

## بخش چهارم فلسفهٔ علم

| ۲۵۷          | <br>بىل ۱۶ : روشھاى علم           | فص |
|--------------|-----------------------------------|----|
| ۲۵۸          | <br>مشاهده و آزمایش               |    |
| ۲۵۹ .        | نظریّهها و استنباطها: همپل و پوپر |    |
| 7 <b>5</b> ٣ | <br>كوهن و فايرابند               |    |
| ۲۷۱.         | <br>ىل ١٧ : عليّت                 | نص |
| 777          | علل چهارگانهٔ ارسطو               |    |
| ۲۷۳          | اشياء يا وقايع                    |    |
| 774          | <br>کلّیت، یکنوآختی، قدرت و ضرورت |    |
| ۲۷۵          | <br>نظريّة هيوم 💎                 |    |
| ۲۷۸          | <br>قدرت، دستکاری و دستورالعملها  |    |
| ۲۸۰          | امکان و ضرورت                     |    |

#### فهرست مطالب 🍙 ۱۱

| ۲۸۱.  | آیا علّت کلمهٔ مبهمی است؟                              |
|-------|--------------------------------------------------------|
| ۲۸۵ . | فصل ۱۸: استقراء                                        |
| ۲۸۵ . | استدلال و «ضمانت صدق».                                 |
| ۲۸۷   | مسألة استقراء                                          |
| ۲۸۸ . | راهحلهای پیشنهادی                                      |
| PAY   | راهحل مبتنی بر قوانین طبیعت                            |
| PAY   | راهحل مبتني بر يکنواختي طبيعت عليم الله الله الله الله |
| 197   | راهحل مبتني بر احتمال                                  |
| ۲۹۳   | اعتمادباوری                                            |
| 794.  | اعتمادباورىهاى تطبيقى                                  |
| . ۱۹۵ | وقتی نظریّهها رد میشوند چه روی میدهد                   |
| 79V   | هرج و مرج و توصیف 💎 👑 👑 💮 💮                            |

## بخش پنجم منطق: فلسقهٔ استنتاج و برهان

| <b>*•</b> • • • • • • • • • • • • • • • • • • | فصل ۱۹ - موضوع منطق               |
|-----------------------------------------------|-----------------------------------|
| ۲۰۱.                                          | استقراء، قیاس و برهان             |
| r•*                                           | روشهای منطق                       |
| r·v                                           | فصل ۲۰: منطق قیاسی                |
| ٠٠٩                                           | نمادها، اصطلاحات اختصاري و تخصّصي |
| rir                                           | طبقهبندی قیاسها به ۲۵۶ صورت       |
| ria                                           | جداسازی ضروب منتج از ضروب عقیم    |
| ۳۱۸                                           | ضروب ضعیف                         |
| rrr                                           | فصل ۲۱: منطق جدید                 |
| rra                                           | فصل ۲۲ : منطق قضایا               |
|                                               | قضايا و ارزش ها                   |

#### ۱۲ 🖹 فلسفه به زبان ساده

| ١٣٣         | قضایای پایه، قضایای مرکّب و عملگرها 💎            |
|-------------|--------------------------------------------------|
| 444         | پرانتز و ابهام دامنه                             |
| 444         | نمادها و تعریفهای عملگرها                        |
| ۲۲۵         | تعاريف لفظى                                      |
| ۲۳۵         | تعاریف جدول ارزشی                                |
| ٧٣٣         | زدسها و جملات درهم برهم                          |
| ቸቸለ         | سنجش صحّت استدلالها                              |
| ۳۴۵         | فصل ۲۳ : منطق محمولها                            |
| 440         | منطق محمولها و زبان عادی                         |
| 349.        | عناصر منطق محمولها                               |
| ۳۴۷.        | عملگرها                                          |
| ۳۴۷         | نامهای خاص، نامهای عام و وصفها                   |
| ۲۴۷         | محمولها                                          |
| 749         | محمولهای پایه و مرکّب                            |
| ۲۵.         | دو سور کینی کی دیا دیا دیا دیا دیا دیا دیا دیا د |
| ۲۵۱         | متغيرها الساسا الساسا المساسا المساسا المساسا    |
| 707         | در پرانتز گذاشتن                                 |
| ۲۵۲         | مثالهایی دربارهٔ ترجمه                           |
| 707         | ۱ ـ نامها و صفات                                 |
| ፖሪፕ         | 🐪 💎 ۲ ـ وجود د د د د د د د د د د د د د د د د د   |
| ۲۵۲         | ۳ ـ چيزي و «كسي»                                 |
| 707         | ۲ ـ انبوهش سورها و متغیّرها                      |
| T04.        | ۵ ـ رفع ابهام                                    |
| ۲۵۵         | ۶ ـ نقض                                          |
| ۲۵۵         | ٧ ـ كثرت و عدد                                   |
| ۲۵۶         | ۸ ـ فقط یکی                                      |
| <b>70</b> V | منطق و زبان عادي                                 |

#### فهرست مطالب 🔹 ۱۳

## بخش ششم فلسفهٔ زندگی

|   | <b>٣۶۱</b>   | <br>              |         | ی زندگی    | ل ۲۴ : معنا:             | فصإ      |
|---|--------------|-------------------|---------|------------|--------------------------|----------|
|   | ۳۶۱          | <br>              |         | ، و هدف    | زمان، ابدیت              | 1        |
|   | 450          |                   | بدبيني  | شبختى:     | زندگی و خو               | 1        |
|   | <b>۳</b> ۶۸  | ىئى               | خو ش ب  | شبختی:     | زندگی و خو               | )        |
|   | ٣٧٠          |                   |         | زندگی      | ارزش ذاتی ز              | ļ        |
|   | ۳۷۷          |                   | ِ زندگی | ِ فلسفه بر | ل ۲۵ : تأثیر             | فصإ      |
|   | ۳۷۸ .        | <br>رة فلسفه      | گ دربا  | اسيع و تن  | دیدگاههای و              | ,        |
|   | 77/1         |                   |         | د          | فلسقه كاربرد             | •        |
|   | 414          |                   | اعي     | گي اجتم    | فلسفه در زند             | ,        |
| • | $r \wedge r$ |                   |         |            | <sup>آ</sup> ثار فلسفه . | ĺ        |
|   | ۳۸۴          | عبريان و يونانيان | باستان: | از دوران   | المولهداير               |          |
|   | 777          | <br>              |         | ارت ميل    | جان استو                 |          |
|   | ۳۸۶          |                   |         |            |                          |          |
|   | ۳۸۶          | <br>              | 4       | سنعت رايان | منطق و ص                 |          |
|   |              |                   |         |            |                          |          |
| y | · .          | پيوستها           |         |            |                          |          |
|   |              |                   |         |            |                          |          |
|   | 791          |                   | _       | وفان بزرگ  | ت ۱: فیلس                | پيوس     |
|   | 791          |                   |         | طون        | لمقراط و افلا            |          |
|   | 797 .        |                   |         |            | نون اليايي               | <u>ز</u> |
|   |              |                   |         |            |                          |          |

T9T ....

mam.

494

زنون رواقی

ارسطو

اقليدس

## ۱۴ 🗈 فلسفه به زبان ساده

| 194         |       |       |           | چيچرو             |
|-------------|-------|-------|-----------|-------------------|
| r9¥         |       |       |           | أندرونيكوس        |
| r90         |       |       |           | آگوستين           |
| ۳۹۶         |       |       |           | بو ئثيوس.         |
| <b>79</b> 8 |       |       |           | أنسلم             |
| ۳۹۶         |       |       | -         | آبلار             |
| <b>79</b> V |       |       |           | ابن رشد           |
| ۳۹۷         |       |       |           | ابن ميمون         |
| ۲۹۷         | ٠     |       |           | آكوئيناس          |
| ۳۹۸         |       |       |           | دانز اسكاتس       |
| ٣٩٨         |       |       |           | اکام              |
| mad         |       |       |           | كرو تيوس          |
| m99.        |       |       | •         | هابز              |
| <b>***</b>  |       |       |           | دكارت             |
| *           |       |       |           | جان لاک           |
| ¥           |       | ÷ •   |           | اسپينوزا          |
|             |       |       |           |                   |
| F.1         |       | - •   |           | بركلى             |
| ٠٠٢         |       |       |           |                   |
| F• T        | 1 - 1 |       |           |                   |
|             |       |       |           | ولستن كرافت       |
| 4.4.        |       |       |           | هگال .            |
|             | ***   |       |           | ديكاردو           |
|             |       | •     |           | شوپنهاور          |
| 4.5.        |       | ت میل | ن استوار، | جیمز میل و جا<br> |
| ¥.¢         |       |       |           | ماركس             |

## فهرست مطالب 🔳 ۱۵

| *·V                                     |                    | ويليام جيمز          |
|-----------------------------------------|--------------------|----------------------|
| *•V                                     |                    | نېچە                 |
| ۴۰۸                                     |                    | فرگه                 |
| *1"                                     | رن بیستم           | پيوست ٢ : فيلسوفان ة |
| *17"                                    |                    |                      |
| 414                                     |                    | ديوئي                |
| 414                                     |                    | راسل .               |
| *1*                                     |                    | و يتگنشتاين          |
| 410                                     | ، يا حلقهٔ وين     | يوزيتيويسم منطقي     |
| 419                                     |                    | ماركوزه              |
| 418                                     |                    | هايدگر .             |
| *1V                                     |                    | آدورنو               |
| *1V                                     |                    | پوپر                 |
| *1A                                     |                    | سارتر و دو بووار     |
| *1A .                                   |                    | رايل                 |
| 419                                     |                    | رُند                 |
| ķ19                                     |                    | اِير                 |
| * * * *                                 | لسوفان مشهور معاصر | پیوست ۳: برخی از فیا |
| ۴۲۳                                     |                    | آنسكام               |
| ۴۲۳                                     |                    | ديويد شن             |
| *                                       |                    | دامِت                |
| *7*                                     |                    | فو ت                 |
| 474.                                    |                    | گِتيبر .             |
| 474                                     |                    | گو دمن               |
| *************************************** |                    | هر                   |
| ***                                     |                    | < . <                |

## ۱۶ 🝙 فلسفه به زبان ساده

| 470                                    | كوهن                                |
|----------------------------------------|-------------------------------------|
| 470 .                                  | <b>لوئي</b> س                       |
| ¥70                                    |                                     |
| ¥79                                    |                                     |
| ¥79                                    | نازیک                               |
| ¥79                                    | بِليس . ي                           |
| *19                                    | كواين                               |
| ************************************** | رالز                                |
| ************************************** | سينگر                               |
| ************************************** | اسمارت .                            |
| ***                                    | استراوسين                           |
| 444                                    | 🖻 کتابنامه و راهنمای مطالعات بیش تر |
| **V                                    | 🗈 واژهنامه                          |
| 440                                    | 📃 نمایه اعلام و موضوعات             |

## پیشگفتار

این کتاب هم برای خوانندگان عادی نوشته شده است، هم برای دانشجویان کارشناسی مدارس عالی و دانشگاه ها. کتاب حاضر حاصل فکر کاترین اوانز، (۱) تحصیل کردهٔ کمبریج است. او وجود اثری را لازم دید تا خوانندگان را با بیش ترین یا بیش تر موضوعات فلسفی که در مدارس عالی و دانشگاه ها خوانده می شود آشنا سازد؛ و آن موضوعات را به طور موجز در بخش ها و فصول مستقل معرّفی نماید و عاری از اصطلاحات تخصّصی باشد.

تعداد بسیار اندکی از آثار مقدماتی موجود، اگر اصلاً چنین آثاری . وجود داشته باشد، همهٔ این شرایط را مراعات کردهانند. گرایش متون . مقدماتی متداول پرداختن به دو یا سه حوزه است که معمولاً عبارتند از مابعدالطبیعه و فلسفه اخلاق، و همهٔ چنین کتابهایی نمی توانند از اصطلاحات فتی اجتناب کنند. فلسفه به زبان ساده (۱) با بخشهایی آغاز می شود که به مابعدالطبیعه و فلسفه اخلاق اختصاص یافته، ولی علاوه بر آنها شامل اطلاعاتی است دربارهٔ فلسفهٔ علم، نظریّهٔ سیاسی، فمینیسم،

#### ۱۸ 🖪 فلسفه به زبان ساده

منطق و معنای زندگی. در نوشتن برخی از موضوعات از جزوات درسی کمبریج استفاده شده است، ولی مطالب به نحوی تنظیم گردیده تا فیهم آنها را برای کسانی که هیچگونه آشنایی قبلی با فلسفه ندارند آسان سازد. تاریخ فلسفه به همین عنوان مورد بحث قرار نگرفته ولی مسائل فلسفی و راه حلهای پیشنهادی برای آن مسائل اکثراً به طور مستقیم با غیرمستقیم در یک بافت تاریخی جای گرفته است. علاوه بر این، پیوستها به معرفی فیلسوفان بزرگ یا مشهور می پردازند و با این کار دیدی کلی از تاریخ فلسفه به دست می دهند.

در چاپ دوّم، متن تصحیح و بهروز شده، و دو فصل دیگر به آن افزوده گردیده است، که در کل بیست و پنج فصل می شود. یکی از این فصول تازه تحت عنوان «زندگی و مرگ» به مسائلی دربارهٔ اخلاق سیاسی می پردازد، و فصل دیگر با عنوان «مارکس و مارکسیسم»، شرحی خواندنی از نظریّهٔ سیاسی مارکس ارائه می دهد.

این کتاب به جهت گسترهٔ نسبتاً وسیعش، و پرهیز از به کارگیری زبان گنگ حرفهای، نه تنها برای دانشجویان فلسفه بلکه برای افراد علاقهمند به سیاست، نظریّهٔ اجتماعی، علم الاهیّات نیز سودمند خواهد بود.

> جنی تیچمن کاترین اِوانز

<sup>1 -</sup> Katherine Evans

<sup>2 -</sup> Philosophy: A Beginner's Guide

نام کتاب در اصل فلسفه: راهنمای نوآموزان بود، که به فلسفه به زبان ساده تغیر یافته است.

#### مقدّمه

## فلسفه چیست؟

فلسفه عبارت از مطالعهٔ مسائلی است که نهایی، انتزاعی و بسیار فراگیر هستند. این مسائل مربوط می شوند به ماهیّت وجود، معرفت، اخلاق، دلیل و هدف انسان.

#### شاخەھاي فلسفه

در فلسفهٔ دانشگاهی این موضوع را به عنوان یک کل به شاخههای مختلفی تقسیم میکنند. طبق سنّت، این شاخههای اصلی عبارتند از: مابعدالطبیعه، (۱) فلسفهٔ اخلاق، (۲) فلسفهٔ سیاسی، (۱) فلسفهٔ علم (۱) و منطق، ما در این کتاب همهٔ اینها را مورد بررسی قرار خواهیم داد. سخن را با چند توضیح مقدماتی آغاز میکنیم.

#### مابعدالطبيعه: مطالعة وجود و شناخت

كلمهٔ «مابعدالطبيعه» نامي است كه يكي از گرد آورندگان آثار ارسطو<sup>(۶)</sup> به



نام آندرونیکوس(۷) روی برخی از رسائل او گذاشت. خود ارسطو این رسائا. را «فلسفه اولی»(^) نامیده بود. منظور او از کلمهٔ «اولی» بنیادی، اساسي، يا مهم ترين بود. موضوع «فلسفة اولي» عبارت است از ذات وجود، ذات عليّت (يا تكوين) و ماهيّت شناخت.

عنوان مابعدالطبيعه كم و بيش بهطور تصادفي به «فلسفهٔ اولي» داده شد. آندرونیکوس به هنگاه گردآوری و تدوین آثار ارسطو رسائل مربوط به «فلسفهٔ اولی» و رسالهای راکه طبیعیات (۱۹ نام داشت در یک کتاب گنجانید، به طوری که کتاب با طبیعیات آغاز مے شد. نظر به این که کلمه يوناني «متا» به معني «مابعد» است، آندرونيكوس بخش دوم كتاب را مابعدالطبیعه نامید، یعنی بخشی که بعد از طبیعیات قرار گرفته است.

«فلسفهٔ اولی»، يا مابعدالطبيعه علمي است متشكّل از هستي شناسی (۱۰)، که عبارت است از مطالعهای ذات وجود و ذات تکوین یا پيدايش، به همراه معرفتشناسي،(١١١)كه همان نظريّهٔ شناخت است. ولي مسائلي دربارهٔ ذهن، روح، خدا، زمان و مكان و اختيار را نيز مورد پرسش قرار می دهد. این امر به دلیل آن است که تحقیق در خصوص ذات کلمی وجود و معرفت ناگزیر به مسائل دیگری منجر می گردد که با آنها ارتباط دارند. في المثل، ابن سؤال كه «وجود چيست؟» اين سؤالات را يبيش مي آورد كه «جوهر(۱۲) چيست؟ ماده چيست؟ و دربارهٔ عدم(۱۳) چه م توان گفت؟» ابر سؤال که «علّت (۱۴) جیست؟» این سؤالات را پیش مي آورد كه «آيا جهان آغاز زماني دارد؟ آيا آن علّتي دارد؟ زمان چيست؟ آیا خدایی هست؟» این پرسش که «شناخت چیست؟» به سؤالاتی از این دست مرانجامد که «آیا شناخت امکانیذیر است؟ آیا آن نوعی باور است؟ آیا آن یک حالت ذهنی است؟ آیا معرفت یا شناخت ناآگاهانه



#### مقدّمه: فلسفه چیست؟ 🕒 ۲۱

#### فلسفة اخلاق: مطالعة ارزشها

اصل و منشأ كلمهٔ «ethics» واژهاى است يونانى به معناى منش و رفتار، ولى از قرن هفدهم به اين سو، در زبان انگليسى، به معتاى مطالعه يا دانش اخلاقيات، يا توسعاً، دانش همهٔ انواع وظايف انسانى از جمله وظايف اخلاقى، قانونى و سياسى مى باشد.

امروزه «اخلاق» دو معنای متفاوت دارد. نخست می توان آن را مطالعه و بررسی نظریه هایی دربارهٔ سرچشسمه های عقلانی و توجیه اصول اخلاقی و اخلاقیّات به طور کلّی دانست. دوّم این که آن می تواند به معنای اصول خاص رفتار باشد که مورد قبول افراد یا متخصصان است. وقتی مردم دربارهٔ اخلاق کاری، اخلاق پزشکی، اخلاق بازرگانی، و جز آن سخن می گویند، معنای دوّم این کلمه مورد نظر است. ما عمدتاً با اخلاق به معنای نخست آن سروکار خواهیم داشت.

اخلاق، که فلسفهٔ اخلاق نیز نامیده سی شود، در کنار موضوعات دیگر، شأن و منزلت خودش را نیز به عنوان تحقیقی عینی مورد بحث قرار می دهد. مهمتر این که اخلاق با انگیزه، به ویژه دگرخواهی (۱۵) و خودمدارانگاری (۱۵) نیز ارتباط دارد. علم اخلاق مسائلی دربارهٔ اصول اخلاقی، سعادت، عدالت، شجاعت و به طور کلّی مسائلی را دربارهٔ حالات و خصالی که ارزش مند و پسندیده یا بی ارزش و ناپسند شمرده می شوند مورد بررسی قرار می دهد.

#### فلسفهٔ سیاسی: مطالعه در خصوص شهروند و دولت

فلسفهٔ سیاسی به مسائل مرتبط با حکومت، شهروند(۱۱۰) و دولت(۱۱۰) میپردازد. ولی زیاد با جزئیات، یعنی چم و خم حکومتهای خاص یا نیسین شیوههای حکمرانی سروکار ندارد. بلکه میکوشد به سؤالات کلّی تر، از جمله این سؤالات پاسخ دهد که: چرا انسان باید مطیع حکومت کشور متبوع خود باشد، آیا غیر از ترس دلیل دیگری برای اطاعت هست؟ آیا ما به دولتها نیاز داریم، یا بدون آنها از وضع بهتری برخوردار خواهیم بود؟ آزادی ۱۲۱ چیست؟ شهروندان چه مقدار آزادی می توانند داشته باشند، و تا چه اندازه باید از آزادی برخوردار باشند؟ برابری (۲۰۰ چیست، و آیا پسندیده است؟

در طول نیمهٔ نخست این قرن فیلسوفان حرفهای علاقهٔ کمی به مسائل مربوط به دولت و شهروند از خود نشان دادند. بنا بر این، شاید توجه به این نکته ارزش سند باشد که تا آن زمان این موضوع همواره بخش مهمی از فلسفه به شمار میرفت. از زمان افلاطون (۲۱) تاکنون تمامی کسانی که متفکران فلسفی برجسته به شمار میروند دربارهٔ مسائل سیاسی مطلب نوشته اند. خود افلاطون دو اثر پر حجم سیاسی به نامهای جمهوری (۲۰) و قوانین (۲۲) نوشت، ارسطو کتابی به نام سیاست به بامهای جمهوری و وظایف آگوستین (۲۲) شهر خدا (۱۶۰) را نوشت، توماس آکوئیناس (۲۰) حقوق و وظایف حاکمان و رعایا را مورد بحث و فحص قرار داد، مهم ترین اثر توماس هابز (۲۰) دربارهٔ دولت است (که آن را لویاتان (۱۹۰) نامید)، اثر بزرگ جان هابز (۲۰) شامل رسالاتی دربارهٔ حکومت مدنی (۱۱) است که نفوذ چشم گیری داشته است، دیوید هیوم (۲۰) در خصوص تاریخ و سیاست مطلب نوشت، و از متفکران دورهٔ اخیر می توانیم به هگل، (۳۰) بستام، (۲۰) جان استوارت میل، (۳۰)

بعد از سه چهار دهه وقفه، دوباره موضوعات سیاسی با انتشار دو اثر بزرگ به نامهای نظریهٔ عدالت (۲۸ (۹۷۹)، اثر جان رالز (۲۸ و بیدولتی، دولت، و آرمانٔ شهر، ۲۹۱ نوشتهٔ رابرت نازیک، (۲۱ هر دو از امریکا، در دستور کار فلسفی قرار گرفتند.

#### مقدّمه: فلسفه چیست؟ 🗉 ۲۳

#### فلسفة علم

تصور وجود مسائلی فلسفی که منحصر به علوم نظام مند باشند تصوری نسبتاً جدید است. تا قرن نوزدهم آنچه که در حال حاضر فلسفهٔ علم ناسیده می شود بخشی از نظریهٔ کلی معرفت را تشکیل می داد. برخی از نویسندگان قرن نوزدهم، از جمله، جان استوارت میل، آن را به عنوان شعبه ای از منطق دینی «منطق استقرایی» (۲۰) د مورد بحث قرار دادند.

امروزه فلسفهٔ علم شاخهٔ جداگانهای از فعالیّت فلسفی به شمار می آید و به همین عنوان در بیش تر دانشگاهها، گاه برای دانشجویان علم، و گاه برای دانشجویان فلسفه و بعضی مواقع برای هر دو گروه تدریس می شود. فلسفهٔ علم اغلب در کنار تاریخ علم مورد مطالعه قرار می گیرد. شمار قابل ترجهی از کسانی که فلسفهٔ علم تدریس می کنند زندگی دانشگاهی خود را به عنوان دانشجوی علم آغاز کرده و سپس به فلسفه روی آورده اند.

مسائل فلسفی مرتبط با علم شامل مسائل هستی شناختی است، یعنی مسائلی دربارهٔ واقعیّت چیزهای نظری مثل نیروی جاذبه، نیروی مغناطیسی، الکترونها و پادماده. آن هم چنین روابط میان علوم خاص گوناگون را بررسی کرده و در خصوص امکان تقلیل و تحویل همهٔ علوم به یک تحقیق و مطالعهٔ عمده، که معمولاً فیزیک منظور نظر است، نظریه پردازی میکند. فلسفهٔ علم هم چنین به مسائل روششناختی نظریه می بردازد که با استدلال استقرابی، استدلال از معالیل به علل و بالعکس، و به طور کلی استدلال علمی مرتبطاند.

#### منطق: فلسفة استنتاج و دليل

ریشهٔ کلمهٔ «منطق» واژهٔ لوگوس (۲۳) یونانی است، که به معنای «فکس» یا

#### ۲۴ 🛎 فلسفه به زبان ساده

«دلیل» یا «کلمه» می باشد، و احتمالاً به این جهت است که گاهی اوقات منطق را به عنوان مطالعه قوانین فکر تعریف کردهاند.

ولی ارسطو، که می توان گفت مبدع این موضوع است، منطق را به منزله مطالعهٔ برهان (۱۲۴ توصیف کرده است.

با این همه، چنین نیست که هدف هر استدلالی دقیقاً اثبات چیزها باشد. هدف بیش تر استدلالها نشان دادن این است که چیزی محتمل یا ممکن است. اعتبار یا عدم اعتبار استدلالی که در صدد تأیید احتمال می باشد جزئی از منطق صوری، که فقط برهان کامل را مطالعه می کند و گاه برهان قیاسی نامیده می شود، نیست. از آنجا که براهین کامل در ریاضیات (۲۵) یافت می شوند اکثر مردم به یک معنا با نمونههای چنین براهینی کاملاً آشنا هستند، اعم از این که آن را تشخیص بدهند یا نه، زیرا بیش تر مردم کمی ریاضیات خواندهاند.

بهترین تعریف منطق عبارت است از: مطالعهٔ آن جنبه از استدلال کامل یا قیاسی که به صحّت (۴۶) یا عدم صحّت (۴۷) آن مربوط می شود.

بعضی از فیلسوفان گفتهاند که منطق باید حقیقت<sup>۱۸۱۱</sup> را هم مانند صحّت مورد مطالعه قرار دهد. ولی حقیقت موضوعی بسیار وسیعتر از صحّت است. تعیین قواعد کلّی برای سنجش صحّت امکانپذیر است، ولی برای یافتن این که چه چیزی صادق است قواعد کلّی و عام در کار نیست زیرا انواع مختلف تحقیق برای حکم به این که چه چیزی صادق است طرق متفاوتی دارند. زیرا فی المثل، علوم متفاوت و متنوع روش های مشاهده و آزمایش متفاوتی دارند. بنا بر این، مطالعه و تحقیق دربارهٔ صحّت و عدم صحّت بدون بررسی مسائل مربوط به صدق و کذب کاری است ممکن و مفید.

منطق این موضوع را دقیقاً چگونه مورد بررسی قرار میدهد؟ آن، در

#### مقدّمه: فلسفه چیست؟ 🖭 ۲۵

حقیقت، قواعد کلّی سنجش صحّت قیاس را مقرر میکند. ما این موضوع را در بخش پنجم بهتفصیل شرح و توضیح خواهیم داد.

#### شاخەھاي ديگر فلسفه

هدف ما این بود که این کتاب تا حد ممکن جامع باشد ولی به برخی از شاخه های فلسفه پرداخته نشده است. بنا بر این، ما به بحت فلسفهٔ ریاضیات، فلسفهٔ زیان، فلسفهٔ حقوق (فقه)(۲۹) یا فلسفهٔ هنر (زیبایی شناسی)(۵۰) پرداخته ایم. دلیلش هم این است که بحث از این گونه فلسفه های مضاف(۵۱) در حوصلهٔ این متن مقدماتی نمی گنجد. این فلسفه ها نسبتاً مشکل هستند، زیرا این نکته را مفروض می گیرند که خواننده از قبل تا حدودی به ریاضیات، حقوق، زبان شناسی، دستور زبان و امنال آن آشنایی دارد.

### رویکردهای مختلف به فلسفه

به طور کلّی، به یکی از این دو طریق می توان به مطالعهٔ فلسفه پر داخت. یا فیلسوف می کوشد تا مفاهیم انتزاعی را تعریف و تحلیل کرده و تفاسیر فراوان ممکن دربارهٔ مسائلی را که متضمّن چنین مفاهیمی هستند بررسی کند، یا این که سعی می کند نظریه ای بسیار کلّی، و در صورت امکان کاملاً هماهنگ و سازوار (۵۲) بپر دازد تا به نحوی تصوّرات انتزاعی (مثل تصوّر وجود و شناخت) که مسائل اصلی مورد توجّه فلسفه می باشند را شرح و توضیح دهد.

عناوین جدید این دو طریق فلسفهورزی عبارتند از «تـحلیلی»(<sup>۵۲)</sup> و «قارهای»؛<sup>(۵۲)</sup> ولی بایدگفت که این عناوین خیلی دقیق نیستند.

در بیش تر دانشگاههای دنیای جدید می توان یکی از این دو رویکرد

#### ۲۶ 🖫 فلسفه به زبان ساده

به فلسفه را مشاهده کرد. رویکرد «تحلیلی» عمدتاً در دانشگاههای کشورهای انگلیسی زبان و اسکاندنیاوی رواج دارد.

فلمفة تحليلي به اين نام مشهور است نخست به اين دليل كه مستلزم تحلیل، تعریف و بهاصطلاح جداسازی عناصر یا اجزا، مختلف مسائل پيجيده است؛ و دوّم به اين جهت كه معمولاً با بررسي همهٔ تفاسير مختلف ممکن دربارهٔ مفاهیم انتزاعی و مسائل پیچیدهای که پاسخی برای شان می توان یافت پیش می رود. رویکرد «تحلیلی» تازه نیست: این رویکرد از سقراط، ارسطو و توماس آکوئیناس به ما رسیده است. في المثل ، سقراط معمولاً مباحثات خود را بنا سؤال از تعاريف اليعني تحليل» مفاهيمي آغاز ميكندكه ميخواهد دربارهٔ آنها سخن بگويد؛ ارسطو غالباً كارش را با فهرست كردن و بـررسي شـماري از نـظريّهها و تفاسير بديل ممكن آغاز مي كرد؛ روش آكو ئيناس اين بودكه «بخش هاي» مختلف سؤال را قبل از پاسخگویی به آن تفکیک میکرد. امروزه فیلسفهٔ تحلیلی با نامهای فیلسوفان انگلیسی قرن بیستم نظیر گیلبرت رایا ،<sup>(۵۵)</sup> جي. ال. اُستين (۱۵۶ و جي. اي. ام. آنسكم (۵۷)، و فيلسوفان آمريكايي مثل دونالد دیویدشن،(۵۱) هیلاری پاتنام(۵۹) و سائول کریپکی(۶۰) پیوند خورده است.

رویکرد «قارهای» در دانشگاههای اروپای قارهای، آمریکای جنوبی و بعضی از بخش های ایالات متحده مشاهده می شود. این رویکرد پسا نامهای سؤسسان نظامهای بزرگ فلسفی، بهویژه هگل، شوپنهاور، (۱۹۰ مارکس و هایدگر، (۲۰ و اخیراً با نامهای افرادی چون سارتر، (۴۲ هابرماس (۲۰ و دریدا (۵۰ پیوند خورده است. ما در این کتاب رویکرد تحلیلی را اختیار خواهیم کرد.

#### مقدّمه: فلسفه جيست؟ 📧 ۲۷

- 1 metaphysics
- 2 ethics
- 3 political philosophy
- 4 philosophy of science
- 5 logic
- 6 Aristotle

فیلسوفان و کتابهای فلسفی که در منل کتاب ذکری از آناها رفته است در ضمانم یا درکتابنامه و یا در هر دو معرفی ضدهاند.

- 7 Andronicus
- 8 first philosophy
- 9 Physics
- 10 ontology
- 11 epistemology
- 12 substance
- 13 non-existence
- 14 cause
- 15 altruism
- 16 selfishness
- 17 citzen
- 18 state
- 19 lihertv
- 20 equality
- 21 Plato
- 22 The Republic
- 23 The Laws
- 24 Politics
- 25 Augustine
- 26 The City of God
- 27 Thomas Aquinas
- 28 Thomas Hobbes
- 29 Leviathan
- 30 John Lock
- 31 Treatises on Civil Government

#### ۲۸ 🗊 فلسفه به زبان ساده

- 32 David Hume
- 33 Hegel
- 34 Bentham
- 35 John Stuart Mill
- 36 Karl Marx
- 37 A Theory of Justice
- 38 John Rawls
- 39 Anarchy, State, and Utopia
- 40 Robert Nozick
- 41 inductive logic
- 42 methodological
- 43 logos
- 44 proof
- 45 mathematics
- 46 soundness

صحت، درستی، اعتبار با منتج بودن قیاس به صورت. چینش و، الطباق آن ما شرایط استدلال مربوط می شود و منطق دانان اساب به این جنبه از استدلال می پردازند اما صدق و کدب وصف نتیجهٔ قیاس است که برای احراز آن باید علاوه بر رعایت شرایط انتاج، مقدمات نبر صادق باشند. خلاصه آن که باید میان صدق و صحت یا کذب و عدم صحت خلط کرد: (م).

47 - unsoundness

بادرستی، عدم اعتبار، عقیم بردل قیاس

- 48 truth
- 49 jurisprudence
- 50 aesthetics
- 51 philosophy of subjects
- 52 self-consistent
- 53 analytic

54 - continental

برَ اروپا، قارهٔ اروپا به حز انگلبس

- 55 Gilbert Ryle
- 56 J. L. Austin
- 57 G. E. M. Anscombe
- 58 Donald Davidson

#### مقدّمه: فلسفه چیست؟ 🏿 🖪 ۲۹

- 59 Hilary Putnam
- 60 Saul Kripke
- 61 Schopenhauer
- 62 Heidegger
- 63 Sarte
- 64 Habermas
- 65 Derrida



## بخش اوّل

مابعدالطبيعه: فلسفة وجود و شناخت



#### فصل ۱

## چند معمّا دربارهٔ وجود

یکی از مهم ترین سؤالات مربوط به مابعدالطبیعه این است که چه چیزهایی وجود دارند؟ و «عناصر تشکیل دهندهٔ جهان»(۱) چیستند؟

#### عناصر تشكيل دهندهٔ جهان: اجزاء و كلها

دربارهٔ وجود اجزاء و کلها چندین معمّای قدیمی وجود دارد. فهم عرفی (۲) به ما میگوید که درختان، کوهها، ستارگان، ذرّات شن، مردم، و حیوانات دیگر مثل گربهها، سگها، اسبها، همگی واقعاً وجود دارند. ولی بر اساس علم فیزیک درختان، کوهها، سگها، گربهها و غیره در اساس چیزی نیستند جز تعداد زیادی مولکول - البتّه مولکولها نیز از اتمها تشکیل شدهاند، و اتمها از اجزای زیراتمی. (۳)

علم فیزیک میگوید که اجزاء زیراتمی واقعیّت اصلی هستند. بنا بر این، آیا تنها آذها واقعی میباشند؟ به عبارت دیگر، اگر ما قبول کنیم که اتمها و اجزاء زیراتمی واقعاً وجود دارند، آیا سپس ناگزیریم بگوییم که صندلی ها، کوه ها و غیره وجود ندارند؟ با این همه، اعتقاد به این که میزها و صندلی ها وجودی علاوه بر اتمها و مولکول ها دارند یقیناً نامعقول خواهد بود. این سخن مثل آن است که بگوییم سپاه ها همانند ژنرال ها و افسران و درجه داران و سربازان عادی وجود دارند. اگر این سخن درست باشد جهان اجزاء بسیار زیادی را شامل خواهد شد.

اجازه دهید تودههای شن را مورد توجه قرار دهیم. اعیان مادی به نحوی کم و بیش شبیه تودههای شن می باشند. تودههای شن چیزی نیستند جز مجموعههای سادهٔ اوّلیّهٔ ذرّات شن که به مادگی از هم جدا می شوند، و اعیان مادّی مجموعههای فوقالعاده پیچیدهٔ اجزاء اتمی هستند که جداسازی آنها مشکل است.

آیا کپههای شن وجود دارند، یا فقط ذرّات شن؟ مطمئناً می توانیم بگوییم که تودهٔ شن دقیقاً به این دلیل وجود دارد که ذرّات تشکیل دهنده آن وجود دارند. وجود این توده عبارت است از وجود ذرّات در مکانی خاص (یعنی نزدیک یکدیگر) و در زمان واحد.

بر همین قیاس می توانیم بگوییم که درختان و کوه ها، و مردان و زنان، و گربه ها و سگها، و غیره دقیقاً به این دلیل موجودند که ذرّات تشکیل دهندهٔ آنها وجود دارند. مثلاً، وجود الماس مساوی است با وجود ذرّات زیراتمی خاصی که به طرق پیچیدهای به هم متصل شدهاند و در زمانی واحد و مکانی (تقریباً) واحد وجود دارند. بدون وجود این ذرّات، الماسی در کار نیست، ولی چون که این ذرّات وجود دارند نتیجه می شود که الماس موجود است. وجود موجودات جاندار، متل درخت و خوک، تا حدّی متفاوت است، زیرا عبارت از وجود جریان ذرّاتی است که دائماً و متناسب با رشد درخت و خوک تغییر کرده و جذب و هضم می شوند. ولی

باز بدون وجود ذرّات خوک وجود نخواهد داشت، و از سوی دیگر، با فرض وجود نوع مناسبی از ذرّات با نظم و ترتیبی خاص، خوک وجود خواهد داشت.

پس سپاهها وجود دارند چون سربازان وجود دارند، شهرها وجود دارند چون خانهها موجودند. مختصر این که وجود جهان نیازمند وجود اجزایش است. ولی این اجزا باید طبق الگوهای خاصی مرتب شده باشند.

به طور کلّی اجزاء کل باید در زمان و مکان کنار هم باشند تاکل به ماهو کل وجود داشته باشد. سپاه ناپلئون اصلاً سپاه نمی بود اگر سربازانش در قرون متفاوت می زیستند، یا در سرتاسر کهکشان پراکنده می شدند. بنا بر این، به نظر می رسد که کلّ همان صرف اجزایش نیست. کل به یک معنا چیزی «علاوه بر» اجزایش است، آن آرایشی زمانی (۱) و مکانی (۱۵) است، یعنی نظم و ترتیب (۱۶) اجزاء عناصر در زمان و مکان.

این امر مسائل مابعدالطبیعی تازهای را پیش می آورد، یعنی این که: آیا آرایشهای زمانی و مکانی وجود دارند؟ آیا مکانها وجود دارند؟ آیا زمانها وجود دارند؟

# عناصر تشكيل دهندهٔ جهان: مكانها، زمانها، كيفيات، وقايع

فرض کنید ستاره شناسی به نام لیندا اسپارک، که لباس زرد پوشیده است، در وقت معینی با تلسکوپ از رصدخانه ای نزدیک خط استوا به مشاهده خورشیدگرفتگی (۷) می پردازد.

خود لیندا، و هر کس دیگر، تصدیق خواهند کرد که لیندا و لباس و خورشید و تلسکوپ وجود دارند. این صرفاً فهم عرفی است. ولی اگر

## ۳۶ 🗈 فلسفه به زبان ساده

فهم عرفی دربارهٔ وجود زردی (لباس)، وجود خورشیدگرفتگی، وجود خط استوا و وجود حالات ذهنی لیندا در طول مشاهدهٔ خورشیدگرفتگی چیزی بگوید چه خواهدگفت؟

برخی از فیلسوفان گفتهاند که چیزهایی جون کیفیات مثل زردی، و وقایعی مانند خورشیدگرفتگی، اعیان یا چیزهای خاصی هستند که کمابیش همانند اشیاء معمولی مثل میزها وجبود دارند. ولی این نه نظریّهای است که برای فهم عرفی چندان قابل قبول باشد، و نه واقعاً به ما کمک میکند تا معمّاهای وجود را بفهمیم.

در آثار ارسطو، که فیلسوفی کاملاً هماهنگ با فهم عرفی بود، پاسخی از نوع متفاوت میتوان یافت.

ارسطو معتقد بود که «چیزهای» واقعی تحت ده مقوله (^ جای می گیرند. این مقولات عبارتند از:

۱ ـ جوهر: مراد ارسطو از جبواهیر چیزهایی است مثل خانهها و اسبها و انسانها و کوهها و درختها و تندیسها.

٢ ـ كيفيت (٩) (صفات): في المثل، سبز، شجاع، عاقل.

ـکمُیّت (۱۰): مثلاً، یک متر، یک تن

۴ ـ نسبت(۱۱۱): همچون نيمي از، بزرگتر از.

۵ ـ اَیْن (۱۲۰: مثل در بازار.

۶ ـ مَتئی<sup>(۱۳)</sup>: مثل پارسال، دیروز.

٧ ـ وضع (١٢١) (حالت): نشسته، ايستاده.

۸ مِلک ایا جده ۱<sup>(۱۵)</sup>: کفش پوشیده، کت پوشیده.

٩ ـ فعل ايا أَنْ يَفْعَل (١٠٠): گرم كردن، بريدن، يرتاب كردن.

۱۰ ـ انفعال ایا اَنْ یَنْفعِل الا<sup>۱۷۱</sup> (چیزهایی که جواهـر معروض آنانـد): برای مثال، سوخته شدن، خفه شدن.

#### چند معمّا دربارهٔ وجود 🖪 ۳۷

ارسطو استدلال کرد که نحوهٔ وجود اشیاء و امور در مقولات مختلف فرق میکند، یعنی یا وجودشان وابسته است یا مستقل.

کبفیّات، کمیّات و نِسَب یقیناً وجود دارند، ولی آنها صرفاً تا آنجا وجود دارند که جواهر زرد یا سبز، بلند یا کوتاه یا سنگین، یا کنار یکدیگر، یا نسبت به یکدیگر مسن تر و جوان تر باشند؛ و امثال آنها. کیفیّات، کمیّات و نِسَبْ وابسته به جواهر ند.

افعال، فیالمثل، نگاه کردن به کسوف، تا وقتی وجود دارند که جوهر مشغول عمل است. افعال نیز وابسته به جوهرند.

وقایع (انفعالها) مانند فرو ریختن، تا زمانی وجود دارند که چیزی عارض جوهر می شود، در این مورد خاص، وقتی که چیزی فرو می ریزد. تولید مثل (۱۸۱ وجود دارد، که عبارت است از به وجود آمدن جواهر. فساد وجود دارد، و آن از بین رفتن جواهر است.

اوضاع و حالات وجود دارند وقتی که بنا به مـورد جــوهـری در یک وضع یا حالتی باشـد.

کوتاه سخن آنکه، وجود، یا واقعیّت متنوع است، ولی صورت نهایی یا مهمترین شکل وجود، که انواع دیگر وجودات وابسته به آناند، وجود یا هستی جواهر است.

منظور ارسطو از جوهر چه بود؟ اساساً جواهر ارسطویی همان اعیان معمولی هستند، مثل درختها، صندلیها، سگها و غیره.

نظریّهٔ مقولات باید چنین تلقی شود که کلمهٔ است ده معنای متفاوت دارد. اگر بگویید که «کلینتون بلندقد است» شما است مربوط به کمّیّت را به کار می برید. اگر بگویید که «کلینتون در فیجی ۱۹۰۱ است» است مربوط به آین یا مکان را به کار می برید. اگر بگویید «کلینتون خمیده است» است مربوط به وضع (یا حالت) را به کار می برید. و اگر بگویید «کلینتون انسان

## ۳۸ 🚊 فلسفه به زبان ساده

است» مهم ترین نوع است، یعنی استِ دال بر جوهر را به کار می برید. بی تردید خود خوانندگان می توانند دربارهٔ شش نوع دیگر است مثال هایی بزنند.

فهرست مقولات ارسطو مفید است ولی صددرصد رضایتبخش نیست.

نخست این که، برخی از مقولات زائد به نظر می رسند. مثلاً مقولهٔ وضع یا حالت زائد می نماید زیرا به سادگی می توان آن را به مقولات مکان و نسبت فرو کاست. وضع یا حالت یک جسم چیزی بیش از نسبت های مکانی میان اجزایش نیست.

به همین نحو می توان استدلال کرد که ما واقعاً نیازی به مقولهٔ انفعال نداریم زیرا انفعال صرفاً همان فعل است که (به اصطلاح) از زاویه دیگر به آن نگریسته می شود.

با این حال، این مسائل صرفاً به جزئیات مربوط می شود. در ارتباط با مکانها و زمانها سؤال دشوارتری وجود دارد. و آن این که: آیا مکانها می توانند مستقل از جواهر وجود داشته باشند یا نه؟ اگر پاسخ مثبت است، آیا آنها، مثل خود جواهر، کمابیش بنیادی هستند؟ فیزیک دانها همانند فلاسفه دربارهٔ این مسأله به تفکر پرداخته، و مانند فلاسفه نظریّه های متفاوتی در این خصوص مطرح کردهاند. در این جا قصد نداریم که به این سؤال پاسخ دهیم، بلکه به عهده خوانندگان خواهیم گذاشت که خودشان در این باره به تفکر بپردازند.

سئوال مشکل دیگر ایس است که: مرجودات خیالی مثل تکشاخها جوهرند؟ اگر نه، تکشاخها جوهرند؟ اگر نه، پس چیستند؟

بالاخره این که، آموزهٔ مقولات از بهدست آوردن برخی تمایزات مهم

#### چند معمّا دربارهٔ وجود 🏿 ۴۹

و دقیق، که در فصل بعدی مورد بحث قرار خواهیم داد، ناتوان است. ضمن این که باید خاطرنشان کرد که فقدان برخی تمایزهای مهم خاص در آموزهٔ مقولات به این معنا نیست که خود ارسطو در جای دیگر از این تمایزات بحث نکرده است.

# عناصر سازندهٔ جهان: حمل و وجود

نظریّهٔ مقولات ده نوع متفاوت «چیز» را فهرست میکند و بدین وسیله می توان آن را به عنوان متمایز کنندهٔ ده معنای متفاوت کلمهٔ «است» تفسیر کرد. ولی در حالی که فهرست مقولات انواع چیزهای موجود را بر می شمارد راه بیان وجود آنها را به ما ارائه نمی دهد.

این مثال را در نظر بگیرید:

۱ ـ ما با استفاده از مقولات ارسطو (دستكم) مى توانيم ده چيز دربارهٔ جان ميجر بگوييم:

جان ميجر انسان است (جو هر).

جان ميجر لاغر است (كيفيّت).

جان ميجر ۷۵کيلو وزن دارد (کمّيّت).

جان میجر ساکن خیابان نخستوزیری است (اَیْن).

جان میجر نامه می نویسد (فعا ).

و الى آخر.

همهٔ این جملات مفروض میگیرند که واقعاً چیزی به نام جان میجر در جهان هست، و این جان میجر هر چه که بباشد، واقعاً وجود دارد. «است»های مختلف به کار میروند تا چیزهای گوناگونی را به این فرد که وجودش مسلّم فرض شده است نسبت دهند.

۲ ـ اکنون ابن پرسش و پاسخ را در نظر بگیرید:

## ۴۰ 🍺 فلسفه به زبان ساده

آیا اصلاً شخصی به نام جان میجر وجبود دارد (یا مبوجود است)؟ آری، وجود دارد.

در این سؤال وجود جان میجر مسلّم فرض نشده است؛ بلکه پرسیده میشودکه آیا او وجود دارد.

در پاسخ وجود او مسلّم فرض نشده است، بلکه *ادّعا می*شود که او وجود دارد.

این مثالها تفاوتی را نشان می دهند که نمی تواند در فهرست مقولات مندرج باشد، یعنی تفاوت میان «است» دال بر حمل یا اسناد (۲۱ و «است» دال بر وجود (۲۲) فهرست مقولات فهرست انواع مختلف حمل است: یعنی «است» دال بر وجود بیرون از این فهرست است.

این تمایز در تاریخ فلمفه دارای اهمیّت است، یک دلیلش این است که تصوّر می شود برهان معروف وجود خدا، یعنی به اصطلاح برهان وجودی، مبتنی بر خَلط میان این دو نوع کاملاً متفاوتِ «است» می باشد.

برهان وجودی در فصل بعد مورد بحث قرار خواهـدگـرفت. ما نخست عدم را مورد توجّه قرار خواهیم داد.

# عناصر سازندهٔ جهان: عدم وجود پادشاه فرانسه

فهم عرفی به ما میگوید که تک شاخها، و اجنّه، و بابا نوئل "" و پاشاه فعلی فرانسه وجود ندارند. اولاً می دانیم که نظام کنونی فرانسه جمهوری است، پس طبق تعریف نمی تواند در حال حاضر پادشاه داشته باشد. امّا در مورد تک شاخها و اجنه، ما با جدیّت تمام هم که در جستجوی آنها برآییم قادر به یافتنشان نیستیم، و حتّی نمی توانیم استخوانهای تک شاخ یا سنگوارههای جن و پری را پیداکنیم.

با این حال از قدیم الایام بعضی از فلاسفه بر این باور بودند که اگر شما

بتوانید دربارهٔ چیزی فکر کنید، در این صورت آن چیز باید به معنایی وجود داشته باشد. آنها استدلال میکردند که اگر چیزی اصلاً وجود نداشته باشد نمی توان دربارهٔ آن فکر کرد. شما نمی توانید دربارهٔ هیچ یا عدم بیندیشید، بلکه تنها دربارهٔ چیزی می توانید فکر کنید؛ و اگر یک شیء چیزی محسوب می شود پس باید به نحوی موجود باشد. بنا بر این، پادشاه کنونی فرانسه، و اجنه، و تک شاخها، همگی باید به معنایی وجود داشته باشند، در غیر این صورت شما نمی توانستید دربارهٔ آنها فکر کنید. امّا یسقیناً این تصور که چیزهای معدومی وجود دارند بسیار بارادکسیکال امتناقض نما آن است.

یکی از راههای متداول اجتناب از پارادکس این است که بگوییم چیزهای معدوم تنها وجود ذهنی دارند. این راه حل پیشنهادی همانطور که مینماید قدری مبهم است. چه نوع وجودی وجود ذهنی ادارا است؟ برتراند راسل، وقتی که مسألهٔ «چیزهای معدوم» را بررسی میکند، به خوانندگانش توصیه میکند که در مورد «معنای صحیح واقعیّت» تلقی درستی داشته باشند.

رویکرد جدید به این مسأله، که نمونهٔ شاخص آن را در اثر خود راسل شاهدیم، آن را همچون مسألهای فرض میکند که میتوان به واسطهٔ فهم مناسبی از منطق و زبان حلش کرد.

بگذارید با پادشاه کنونی معدوم فرانسه آغاز کنیم.

راسل میگفت که هر جملهٔ معنادار یا باید صادق باشد یا کاذب. جملهٔ معنادار و روشن نمی تواند هم صادق باشد هم کاذب، و هم چنین نمی تواند نه صادق باشد نه کاذب.

راسل این جملهٔ ممکن را که «پادشاه کنونی فرانسه تاس است» در نظر گرفت، و پرسید: آیا این جمله صادق است یاکاذب؟ اگر صادق باشد

#### ۴۲ 📻 فلسفه به زبان ساده

پس پادشاه واقعاً تاس است، نه پرمو. اگر کاذب باشد پس پادشاه پرمو است، نه تاس. ولی چگونه در این باره حکم می شود؟ معاینهٔ پوست سر پادشاه کنونی فرانسه غیرممکن است.

راه حل راسل جزئی از نظریّهٔ توصیفات (۱۰۰) او است. نظریّهٔ توصیفات عبارت است از تحلیل جملات یا قضایا به آنچه که او اجزاء سازندهٔ مخفی آنها می شمارد.

به نظر راسل، این جمله که «پادشاه کنونی فرانسه تاس است». گر چه کاملاً بسیط و ساده به نظر می رسد، ولی در واقع مرکب است. این جمله شامل چهار «است» می باشد نه فقط یک «است»، و مهم تر این که سه تا از این چهار «است» دال بر وجود هستند.

جملهٔ «پادشاه کنونی فرانسه تاس است» سه جمله یا قضیه است که در یک جمله ادغام شده است:

۱ ـ دستكم يك شخص وجود دارد كه پادشاه فرانسه است.

۲ ـ فقط یک شخص وجود دارد که پادشاه فرانسه است.

٣ ـ شخصي وجود ندارد كه هم پادشاه فرانسه باشد و هم تاس نباشد.

وقتی جمله اصلی به این نحو تحلیل شد می توان به کاذب بودن آناپی برد زیرا جزء سازندهٔ نخست آن (قضیهٔ ۱) کاذب است. جزء سازندهٔ (۱) کاذب است زیرا پادشاه وجود ندارد و کلّ جمله کاذب است، نه به این جهت که پادشاه تاس نیست، بلکه به دلیل این که او اصلاً وجود ندارد.

در مورد این جمله که «پادشاه کنونی فرانسه تاس نیست» چه می توان گفت؟ آیا این جمله صادق است؟ خیر. آن نیز کاذب است، زیرا تحلیلش چنین خواهد بود:

۱ ـ دستكم يك شخص وجود دارد كه پادشاه فرانسه است.

۲ ـ فقط یک شخص وجود دارد که پادشاه فرانسه است.

#### چند معماً دربارهٔ وجود 🏿 ۴۳

۳ ـ شخصی وجود ندارد که هم پادشاه فرانسه باشد و هم تاس باشد.
 باز جزء سازندهٔ نخست کاذب است، لذا کل جملهٔ اصلی کاذب می باشد.

البتّه نتیجه این است که جملهٔ «پادشاه فرانسه تاس است» و جملهٔ «پادشاه فرانسه تاس نیست» هر دو کاذبند.

شرح و توضیح راسل در خصوص بهترین شیوه برای فهم جملاتِ راجع به چیزهایی که وجود ندارند مورد پذیرش همه قرار نگرفته است. برای نمونه، پیتر استراوسُن (۲۷) استدلال کرده است که جملات مربوط به چیزهای معدوم مانند پادشاه کنونی فرانسه کاذب نیستند، ولی صادق هم نیستند. فیلسوفان هنوز در این خصوص که آیا راسل برای این مسأله بهترین پاسخ را ازائه کرده است یا استراوسُن اختلاف نظر دارند.

با این مطلب بحث ما دربارهٔ وجود بهطور کلّی به پایان میرسد. در فصل بعد برخی مسائل پیرامون براهین سنّتی وجود خدا را بررسی خواهیم کرد.

- I furniture of the world
- 2 common sense
- 3 sub-atomic
- 4 temporal arrangement
- 5 spatial
- 6 disposition
- 7 eclips
- 8 category
- 9 quality
- 10 quantity
- II relation
- 12 place

# ۴۴ 🗈 فلسفه به زبان ساده

- 13 time
- 14 position
- 15 state
- 16 action
- 17 affection
- 18 reproduction
- 19 Fiji
- 20 unicorn
- 21 is of predication
- 22 is of existence
- 23 Father Xmas.
- 24 paradoxical
- 25 existence-in-the-mind
- 26 Theory of Descriptions.
- 27 Peter Strawson

كان ناقصه

کان تامّه

# فصيل ٢

# وجودخدا

البتّه تصوّر مربوط به خدایان کهنتر از این ادیان است. به نظر میرسد که تصوّر خدا تقریباً در همهٔ جوامع شناخته شده در تاریخ تصوّری اساسی بوده است. روزگار خود ما از این حیث استثنایی است.

## ۴۶ 🗉 فلسفه به زبان ساده

در مورد فیلسوفان می توان گفت که آنها قرنها مشغول اندیشیدن دربارهٔ خدا بودهاند. علاقهٔ آنها غالباً بر مفهوم برهان متمرکز بوده است. آیا می توان وجود خدا را اثبات کرد؟ یا این که آن را تنها می توان به عنوان منعلق ایمان تصدیق کرد؟

مهم ترین براهین، یا براهین اقامه شده برای وجبود خدا، به ترتیب عبارتند از: برهان مبتنی بر الهام، ۱۰۰۱ برهان عبارتند از: برهان مبتنی بر معجزات، (۱۰۰ برهان علّت اوّلی، ۱۲۰۱ برهان و جودی (۱۳۰ و برهان اتقان صنع (۲۰۰)

# براهین مبتنی بر الهام

همهٔ این سه دین توحیدی بزرگ ادّعا می کنند که خداگاهی اوقات خود را به مردان و زنان به خصوصی می نمایاند. بدین سان، هر سه تعلیم می دهند که خداوند خودش را در طور سینا<sup>(۱۵)</sup> به موسی<sup>(۱۱)</sup> نمایاند، و ده فرمان، یعمی الواح قوانین را به او داد. علاوه بر این، مسیحیان معتقدند که عهد جدید<sup>(۱۷)</sup> تبیینی است از این که چگونه خداوند شریعت جدید را به واسطهٔ عیسی مسیح<sup>(۱۸)</sup> به نوع بشر وحی کرد، در حالی که اسلام تعلیم می دهد که الله با محمّد ۱(ص) اسخن گفت، تعالیم و دستورات گوناگونی می دهد که الله با محمّد ۱(ص) اسخن گفت، تعالیم و دستورات گوناگونی

هم چنین گاهی مؤمنان معمولی ادّعا کردهاند که الهامات سخصی دربارهٔ وجود خدا داشتهاند، گاهی به شکل خوابها و رؤیاها و نداهای درونی، و گاهی به صورت تجربههای خارقالعاده و معجزه آسا.

امًا کافران ادّعا میکنند که آن تجربههای شخصی که نشانهٔ وجود خداوند مینمایند چه بسا شرح و توضیحهای کسل کننده تر دیگری داشته باشند. همهٔ چیزهایی را که کاملاً به کذبشان علم داریم در خواب و رؤیا میبینیم؛ مثلاً، ممکن است نک شاخها و اجنه را به خواب ببینیم،

ولی این ثابت نمیکند که چنین مخلوقاتی واقعاً وجود دارند. خواب و رؤیا دلایل قابل اعتمادی نیستند، و تجارب شخصی که به عنوان دلایل وجود جن و پری تلقّی نمی شوند به تنهایی نمی توانند دلایل رضایت بخشی برای وجود خدا به شمار آیند، ولو برای کسانی که آن تجارب را دارند بسیار قانع کننده باشند.

# برهان مبتنی بر معجزات

معجزات چیستند؟ شایع ترین تصوّر حاکی از آن است که معجزه واقعهای غیرعادی در امور انسانی است، که معمولاً برای شخصی خوب یا بدبخت سودسند است، و یا با دخالت مستقیم خداوند به وجود می آید، یا به اذن خداوند توسط پیامبران و قدیسان. معجزات اغلب یا همیشه بر خلاف قوانین طبیعت روی می دهند، مثلاً، معمولاً وقتی مردم می میرند دیگر زنده نمی شوند، ولی اگر خدا چنین ارادهای بکند او یا مقربانش می توانند به مردگان حیات دوباره ببخشند.

ولی چنین توضیحی دربارهٔ معجزات وجود خدا را از پیش مفروض می چیرد، و بنا بر این، نمی توان آن را به عنوان مقدمهٔ برهان اثبات وجودش به کار برد. تعریف خنثایی از معجزات لازم است، یعنی تعریفی که هیچ چیزی دربارهٔ وجود خداوند را مفروض نگیرد. تعریف زیر از این دست تعاریف است:

معجزات وقایع خارق العاده ای هستند که علم قادر به تبیین آنها نیست، و برای انسانها سودمند بوده، و با دخالتهای مفیدی که افراد خیرخواه انجام میدهند شباهت دارند.

با این حال، برای فیلسوفان ماتریالیست که ذهن علمی دارند، حتّی خارقالعاده ترین وقایع نیر بدان حدّ خارقالعاده نبستند که فاقد علّت مادی باشند. برای فیلسوفانی که ذهن علمی دارند جهان مادی شناخته شده نسبتاً منسجم و سازگار می نماید. آتش همواره می سوزاند، یخ همیشه سرد می کند، همهٔ اعیان طبیعی تابع قانون جاذبهاند، تابستان همواره به دنبال بهار می آید، و همهٔ حیوانات روزی می سرند. روشن است که جهان محکوم قوانین علّت و معلول است، و اگر نتوانیم استثناها و امور غیرعادی را تبیین کنیم هنوز می توانیم مطمئن باشیم که دانشمندان آینده در این کار موفق خواهند شد.

دیوید هیوم (۱۷۱۱ ـ ۷۶)، که مسئول بیتر تر دلایل ضد دینی، از جمله مسئول بیش تر آن دلایلی است که امروزه در محافل الحادی غرب رایج است، می گوید باید همواره پیش فرضی علیه وقوع معجزه در کار باشد. هیوم می گوید دلایل زیادی در تأیید قوانین طبیعت ـ برای نمونه قانون جاذبه ـ وجود دارد و دلایل و شواهد معجزاتی که این قوانین را نقض می کنند بسیار اندک اند. هیوم اظهار می دارد، به علاوه کاملاً می دانیم که مردم دروغ گفته یا مرتکب خطا شده باشد بسیار محتمل تر از این است که قوانین طبیعت باطل شده باشند.

در اینجا لازم است چهار سؤال متفاوت را از یکدیگر تفکیک کنیم. نخست این که: آیا هرگز وقایع خارقالعادهای به ظاهر غیرقابل تبیین در زندگی انسان رخ داده است؟ بر خلاف نظر هیوم پاسخ این سؤال مطمئناً باید مثبت باشد.

سؤال دوّم این است که: آیا ما می توانیم مطمئن باشیم که علم نهایتاً همهٔ چنین وقایع خارق العاده ای را با اصطلاحات علمی متعارف تبیین خواهد کرد؟ پاسخ این سؤال باید چنین باشد که: خیر، ما نمی توانیم مطمئن باشیم. بالاخره، هیچ انسانی، حتّی دانشمندی، حتّی هیچ دانشمند

آیندهای عالم مطلق(۱۹) نیست. غیرممکن نیست که بعضی مسائل همیشه برای ما لاینحل باقی بمانند.

سؤال سوّم این است که: آیا وجود سؤالات پاسخ داده نشده، یعنی سؤالاتی که شاید هیچ انسانی نتواند پاسخی برایشان بیابد، اثبات میکند که خدایی هست؟ پاسخ این سؤال باید منفی باشد. وجود سؤالاتی که برای انسانها غیرقابل پاسخگویی اند تنها می تواند این نکته را ثابت کند که نوع بشر به آن اندازه با هوش نیست که می پندارد، یعنی دهمان طور که از قبل می دانیم دما عالم مطلق نیستیم. این امر ثابت نمی کند که کسی دیگر، یعنی خدایی، هست که قادر مطلق است.

سؤال چهارم این است: آیا این واقعیّت که بعضی وقایع به ظاهر غیرقابل تبیین که به نظر می رسد به افراد به خصوصی در لحظات حساس حیاتشان کمک می کنند، ثابت نمی کند که خدای شخصی خیرخواهی وجود دارد که ناظر اعمال است؟ پاسخ این سؤال نیز منفی است، یعنی اثبات نمی کند. ولی، از سوی دیگر، اگر واقع امر چنین باشد که مشخصه و نشانهٔ بعضی وقایع غیرقابل تبیین سودمندی آنها است، و اگر واقع امر چنین باشد که بعضی رویدادهای عجیب که گاهی اوقات روی می دهند واقعاً افراد خوب یا بدبخت را در لحظات حساس حیاتشان کمک میکنند، در این صورت شاید این مهم ترین جنبهٔ برهان مبتنی بر معجزات باشد. مشخصهٔ به ظاهر سودمند برخی معجزات یقیناً دلیل قوی تر روان شناختی ای برای باور شکل می دهد نه برای این امر نه چندان حیرت انگیز که برخی چیزها واقعاً غیرقابل تبیین اند؛ و هم چنین دلیلی است قوی تر از دعاوی مربوط به دانش خاصی که نهادهای بشری آن را مطرح ساخته اند.

#### ۵۰ 🖃 فلسفه به زبان ساده

# برهان علّت أولى

مهم ترین تقریر برهان علّت اُولی از الاهیّات قرون وسطا<sup>۲۱۱</sup> به دست ما رسیده است.

برهان بدین نحو جریان می یابد: هر حادثی علّت دارد، و خود این علّت هم علّتی دارد، علّت اخیر نیز علّتی دارد، و این سیر رو به عقب همین طور در مجموعهای ادامه می یابد که یا باید متناهی باشد یا نامتناهی. حال اگر این مجموعه متناهی باشد باید نقطهٔ آغازی داشته باشد، که می توانیم آن را علّت اولی بنامیم. این علّت اولی خدا است.

اگر این مجموعهٔ نامتناهی باشد چهطور؟ آکوئیناس پس از برخی ملاحظات نهایتاً این امکان را نفی میکند که جهان ازلی بوده و آغاز زمانی نداشته باشد. یقیناً تصور زمانی که امتداد قهقرایی آن در گذشته ببرای همیشه ادامه می یابد تصوری است که درک و تلقی آن برای ذهن بشری دشوار است. تصور جریانی نامتناهی که در زمان آینده و رو به جلو امتداد می یابد برای ما موجودات فانی تا حدی ساده است. ولی، در این جا باید خاطرنشان کرد که ارسطو در تصور پیشین با هیچ مشکلی مواجه نبود. او معتقد بود که جهان از ازل از وجود داشته است. اگر عقیدهٔ ارسطو صحیح باشد، برهان علّت اولی را بی اعتبار می سازد.

مشکل دیگر در این واقعیّت نهفته است که برهان مورد نظر بر تصور انسانی میا از علیّت میتنی است. آیا می توانیم مطمئن باشیم که استدلالهای ما دربارهٔ علّت و معلول خطاناپذیرند؟ و حتّی آیا ممکن نیست که ارتباط علّت و معلول (۲۱) فی نفسه چیزی نبوده، بلکه صرفاً تصوّری زاییده ذهن بشر باشد؟

مسائل دیگری وجود دارند که به ماهیّت خود علّت مربوط می شوند.

به فرض این که علّت اُولیٰای وجود دارد، آیا میتوانیم بدانیم که او از ازل وجود داشته است؟ یا این که او آغاز زمانی دارد؟

اگر آکوئیناس در حکم به این که تصوّر جهانی که از ازل وجود داشته باشد غیرممکن است، بر حق باشد، باید بپرسیم آیا تصوّر وجود ازلی برای خالق جهان آسانتر است، و چرا؟ در این جا با قیاس ذوحدّین (۲۲) مواجهیم:

اگر خدا از ازل<sup>۳۲۱)</sup> وجود داشته است، در این صورت تصوّر وجود ازلی به خودی خود با هیچ مشکلی تو أم نیست. شاید حق با ارسطو است که: خود جهان می تواند از ازل وجود داشته باشد.

برعکس، اگر خدا از ازل وجود نداشته است در این صورت به نظر میرسد که او نیز باید علّتی داشته باشد، و این علّت نیز به علّت دیگری نیازمند خواهد بود، و همینطور تا بینهایت.

بعضی از فیلسوفان خدا را به منزلهٔ علّتی توصیف میکنند که علّت خودش است. ولی تصوّر علّتی که علّت خودش (۲۵) باشد حتّی از تصوّر ازلیّت نیز دشوارتر به نظر میرسد. چگونه موجودی که وجود ندارد می تواند خودش را به وجود آورد؟

# برهان وجودى

برهان وجودی را آنسلم (۲۰ (۱۰۳۳ - ۱۰۹۹) صورتبندی کرد، او در طول حکومت وبلیام رافس (۲۰ و هنری اول (۲۰ سراسقف کانتربری (۱۰ بود. قرنها بعد رِنه دکارت (۲۰ (۱۵۹۶ - ۱۶۵۰) تقریر به مراتب ساده تری از این برهان ارائه کرد.

آنسلم با نقل این عبارت از کتاب مقدّس (۲۱) آغاز می کند که: «احمق

در قلب خود گفت: خدا وجود ندارد». او ادّعا می کند که حتّی کافران باید تصوّری از خدا داشته باشند، در غیر این صورت آنها نمی نوانند معنای سخن خودشان را بفهمند، یعنی این سخن را که: «خدا وجود ندارد». حال، این تصوّر که حتّی احمق نیز در قلبش دارد دقیقاً چیست؟ آنسلم می گوید: تصوّر خدا، تصوّر «موجودی است که بزرگ تر از آن را نمی توان تصوّر کرد». منظورش این است که ما نمی توانیم چیزی بزرگ تر از خدا را تصوّر یا تخیل کنیم، زیرا تصوّر خدا عبارت است از تصوّر موجودی همهدان، (۲۳) همه توان، (۲۳) ازلی و کامل مطلق، تصوّر موجودی که ازلی تر از لرای، نسبت به خطا، میر اتر از میرا، یا کامل تر از کامل مطلق باشد غیر ممکن است.

پس این تصوّر خدا است. تاکنون صرفاً یک تصوّر است، و اثبات نشده است که در عالم خارج مصداقی برای این تصوّر وجود دارد.

آنسلم سپس بیان میکند که وجود دو قسم متفاوت است، وجود ذهنی و وجود عینی یا خارجی. ما می دانیم که خدا در اذهان انسانها به عنوان یک تصور یا مفهوم وجود دارد: آیا خدا وجود خارجی نیز دارد؟

آنسلم تأکید می کند که وجود داشتن در ذهن از وجود داشتن در عالم خارج ناقص تر است. (باید تصدیق کرد که این نکته از مقبولیّت خاصّی برخور دار است). او سپس به شرح زیر استدلال می کند: اگر خدا فقط در ذهن وجود داشت ناقص تر و کوچک تر از خدایی می بود که در عالم خارج وجود داشت. اگر خدا فقط در ذهن وجود داشت در این صورت ما می توانستیم موجودی بزرگ تر از خدا را تصوّر کنیم، یعنی موجودی را که هم در ذهن وجود دارد هم در خارج. این موجود بزرگ تر، که هم در ذهن وجود دارد هم در خارج، خدای واقعی خواهد بود، زیرا اولین خدایی که در نظر داشتیم، یعنی خدایی که تنها در ذهن وجود دارد، اساساً موجودی نخواهد بود که بزرگ تر از آن نتوان تصور کرد.

آنسلم نتیجه میگیرد که بزرگترین موجودی که میتوانیم تصور کنیم باید هم در خارج وجود داشته باشد هم در ذهن: بنا بر این، خدا وجود خارجی دارد.

آنسلم هم چنین مفهوم خدا را با مفهوم ضرورت پیوند می دهد.

اگر خدا وجود اتفاقی ایا امکانی ا<sup>۲۱۱</sup> داشت کو چک تر از وقتی می بود که وجودش ضروری بود. از آنجا که خدا موجودی است که بزرگ تر از آن را نمی توان تصوّر کرد او باید ضروری الوجود باشد نه ممکن الوجود. بنا بر این، مسلّم است که خدا وجود دارد، و مسلّم است که او همواره وجود داشته و همیشه وجود خواهد داشت ایا ازلی و ابدی است او زیرا معنای ضروری الوجود است.

تقریر دکارت از برهان وجودی تا حدًی سادهتر است. بدین شرح: تصوّر ما از خدا تصوّر موجودی کامل است.

موجود کامل بابد هر کمالی را دارا باشد.

وجود داشتن بهتر از وجود نداشتن است.

وجود داشتن در خارج بهتر از صرف وجود داشتن در ذهن فردی است. پس وجود، یعنی وجود خارجی، کمال است. بنا بر این، تصوّر ما از موجود کامل تصوّر موجودی است که وجود خارجی دارد.

بنا بر این، موجود کامل (یعنی خدا) وجود خارجی دارد.

برهان وجودی منتقدان زیادی داشته است. یکی از معاصران آنسلم، گونیلوی راهب، (۳۶۱) پاسخی تحت عنوان «در دفاع از احمق» نوشت (یعنی احمقی که «در قلب خودگفت: خدا وجود ندارد»).

#### ۵۴ 🖪 فلسفه به زبان ساده

گونیلو مدعی شدکه اگر برهان آنسلم در زمینه های دیگر به کار گرفته شود به نتایج مضحکی منجر خواهد شد. شما با ادّعای این کمه جزیره کامل «جزیره!ی است که بهتر از آن را نمی توان تصوّر کرد» می توانید این برهان را برای «اثبات» وجود جزیره کامل به کار برید.

آنسلم پاسخ به این ایراد را بر این ادّعا مبتنی میکند که وجود خدا نه تنها یقینی، بلکه ضروری است. جزیرهٔ کامل، حتّی اگر در عباللم خارج وجود داشته باشد، از ازل ضرورتِ وجود نخواهد داشت، بلکه فقط وجود امکانی در زمان خواهد داشت = ممکن الوجود و حادث خواهد بود).

# آیا وجود یک صفت است؟

اخیراً فیلسوفان بر این مبنا به برهان وجودی اعتراض کردهاند که وجود نوعی کمال نیست.کمال نوع خاصی صفت یا ویژگی (۲۷) است (فی المثل، کامل، خوبی) ولی وجود اساساً صفت یا ویژگی نیست.

اعتراض فوق را می توان در قالب این جمله خلاصه کرد که «وجود یک صفت نیست». حقیقت این جمله را می توان از راه بررسی زبان، یعنی مقایسهٔ کلمهٔ «وجود دارد» با کلمات دیگر تأیید کرد.

کلمهٔ «وجود دارد» نه مانندکلمهٔ فعلی یاکنشی عمل میکند، نه مانند کلمهٔ کیفی، نه مانندکلماتی که نام زمانها و مکانها و نسبتها هستند.

کلمهٔ فعلی یاکنشی، مثلاً کلمهٔ «میغرّد» را در نظر گرفته، و مثالهای زیر را مورد توجّه قرار دهید:

۱ الف ـ هیچ ببری نمیغرّد ـ این قضیه بی تردید کاذب است ولی بیمعنا نیست. ٢ الف ـ همهٔ ببرها مي غرُند ـ اين قضيه نيز بي معنا نيست.

٣ الف ـ بيشتر بسرها مي عرّند، ولي كمي از آنها نمي غرّند.

اين قضيه بي معنا نيست، و احتمالاً صادق است.

اینک کلمهٔ «وجود دارد» را مقایسه کنید:

۱ ب ـ هیچ ببری وجود ندارد.

۲ ب ـ همهٔ ببرها وجود دارند.

۳ ب ـ بیش تر ببرها وجود دارند ولی کمی از آنها وجود ندارند.

«هیچ ببری وجود ندارد» با معنا است، گر چه اتفاقاً کاذب است. این جمله کمابیش شبیه این قضیه است که «در حال حاضر هیچ ماموتی وجود ندارد»، که این نیز با معنا است و اتفاقاً صادق است.

ولی قضیهٔ «همهٔ ببرها وجود دارند» تهی است، یعنی هیچ اطلاعاتی ارائه نمیدهد؛ و قضیهٔ «بیش تر ببرها وجود دارند ولی کمی از آنها وجود ندارند» اساساً فاقد معنا است.

با قیاس مشابهی می توان نشان داد که «وجود دارد» با کلمات دال بر کیفیت و بنا بر این، با کلماتی از قبیل «عالی»، «کاملاً عاقل»، «نامتناهی و ازلی» که بر کمالات دلالت دارند، متفاوت است. به این جملات توجه کنید:

۱ ج ـ هیچ استادی کاملاً عاقل نیست.

٢ ج ـ همهٔ اساتيد كاملاً عاقل اند.

۳ج ـ بیش تر اساتید کاملاً عاقل اند ولی تعدادی از آنها عاقل نیستند. همهٔ این جملات یا قضایا اعم از این که صادق باشند یا کاذب با معنی هستند. ولی بار دیگر «وجود دارد» را مقایسه کنید:

۱ د ـ هیچ استادي وجود ندارد.

#### ۵۶ 📧 فلسفه به زبان ساده

۲ د ـ همهٔ اساتيد وجود دارند.

۳ د ـ بیش تر اساتید وجود دارند ولی تعدادی از آنها وجود ندارند. باز جملهٔ اوّل (هیچ استادی وجود ندارد)، گر چه کاذب است، معنادار است. ولی جملهٔ دوّم (همهٔ اساتید وجود دارند) تهی است. جملهٔ سوّم (بیش تر اساتید وجود دارند ولی تعدادی از آنها وجود ندارند) یقیناً بی معنا است. کلمهٔ «وجود دارد» مانند عبارت وصفی «کاملاً عاقل» عمل نمی کند.

می توانیم نتیجه بگیریم که وجود، فعل یا کنش نیست، آن نه شبیه عرّیدن است، نه نوعی کمال است، و نه مانند حکمت کامل است.

# برهان اتقان صنع

این برهان احتمالاً گویاترین برهان فلسفی در تأیید وجود خداوند است. اجسال برهان چنین است که جهان و هر آنچه در آن است بهطور شگفت آوری دارای نظم است، دقیقاً چنانکه گویی اثر مهندسی ممتاز است. به هر چیزی که نگاه میکنیم ظاهراً این نکته را اثبات میکند، از حرکت سیارات گرفته تا ساختار خارق العاه مغز. هیچ چیز تصادفی نیست، بهنظر میرسد که هر چیزی از طرح و نقشه ای پیروی میکند.

چنین جهانی نمی توانست بر حسب تصادف و بدون هدف به وجود آمده باشد. جهان ما در بعضی جنبه ها شبیه اثر هنری حیرتانگیزی است. ویلیام پالی<sup>۳۱۱</sup> (۱۷۴۳ - ۱۸۰۵) آن را با ساعت مقایسه کرد. اگر ما ساعتی را در زمین بایر شنی می یافتیم هرگز این فکر به ذهن ما خطور نمی کرد که وجود و ساختار آن نتیجهٔ تصادف باشد. بلکه بلافاصله نتیجه می گرفتیم که موجودی عاقل آن را از روی قصد و غرض ساخته است. بدین سان خدا با ساعت ساز مقایسه می شود.

دیوید هیوم منتقد اصلی برهان اتقان صنع است. او خاطرنشان میکند که حتّی اگر ما می توانستیم اثبات کنیم که جهان طراحی عاقل دارد، این امر ثابت نمی کرد که طراح ما شخص، یا حکیم، یا مهربان است. آن به ما نخواهد گفت که کدام یک از این ادیان متخاصم دین حقیقی است.

او هم چنین می گوید، به رغم ادّعاهایی که می کنند، جهان در واقع چندان شبیه مصنوع انسانی نیست. به نظر او جهان دقیقاً به همان اندازه که به ساعت شباهت دارد شبیه حیوانی عظیم الجثه یا گیاهی بسیار بزرگ نیز هست. حیوانات و گیاهان، بر خلاف سیاعتها نه به واسطهٔ طرح و نقشهای عاقلانه، بلکه از راه تولید مثل طبیعی به وجود می آیند.

هیوم در نهایت تأکید می ورزد که لازم است جهان حکایت از نظم و تدبیر کند. جهان ما بالنسبه باثبات و استوار است، و باید اجزای چنین جهانی با یکدیگر سازگار باشند. فی المثل، حیوانات گوناگون جهان باید خود را با شرایط بقا سازگار کنند، در غیر این صورت حیوانی وجود نمی داشت. ولی در این جا این سؤال پیش می آید که: آیا بدون طرح و مدبّر اصلاً جهانی می توانست باشد؟ پاسخ هیوم این است که ثبات طبق تعریف پایدار تر از بی ثباتی و آشفتگی است. اگر جهان به صورت آشفتگی عاری از تدبیر آغاز می شد و به طور اتفاقی یا تصادفاً به حالت ثبات می رسبد این حالت ثبات، حداقل برای مدّتی، باقی خواهد ماند.

با این سخن شرح و توضیح ما در خصوص برخی از براهین اصلی فلسفی له و علیه وجود خداوند به پایان میرسد. در خاتمه اشارهٔ کوتاهی به اثر ایمانوئل کانت (۱۷۲۴ - ۱۸۰۴) میکنیم.

کانت بر آن بود که اثبات وجود خدا غیرممکن است، ولی در عین حال تأکید میکرد که لازم است به خدا ایمان داشته باشیم. مفهوم خدا و مسفهوم آزادی (اخستیار)،(۲۰۰)که کانت منفاهیم عقلی مسینامید،

#### 🗚 🗊 فلسفه به زبان ساده

پیش فرض های ضروری حیات انسانی هستند. این ضرورت روانشناختی یا اجتماعی نیست، بلکه بسیار اساسی تر است. حیات عقلانی، یعنی زندگی انسانها به عنوان مخلوقاتی که از عقل بهرهمندند، بدون این دو مفهوم غیرممکن می شد. به نظر کانت، نظریههای علمی و فلسفی ما بدون مفهوم و تصوّر خدا هیچ معنایی نمی داشت، و بدون مفهوم و تصوّر اختیار زندگی عملی جمعی و روزمرهٔ انسان به هرج و مرج کشیده می شد.

- 1 Judaism
- 2 Christianity
- 3 uncreated Being
- 4 intinite
- 5 eternal
- 6 Islam
- 7 monotheism
- 8 Hebrews
- 9 Christians
- 10 the argument argument from revolution
- 11 the argument from miracles
- 12 the first-cause argument
- 13 the ontological argument
- 14 the argument from design
- 15 Mount Sinai
- 16 Moses
- 17 New Testament
- 18 Jesus Christ
- 19 omniscient
- 20 medieval theology
- 21 forever
- 22 cause effect nexus
- 23 dilemma

# وجود خدا 🛎 ۵۹

- 24 ~ eternal
- 25 self-caused cause
- 26 Anselm
- 27 William Rufus
- 28 Henry I
- 29 Canterbury
- 30 René Descartes
- 31 Scripture
- 32 omniscient
- 33 all-powerful
- 34 accidental
- 35 necessary existence
- 36 monk Gaunilo
- 37 property
- 38 William Paley
- 39 Immanuel Kant
- 40 free will



# فصل ٣

# وجودو اينهماني اشخاص

فلاسفه برای مدّتها تصوّر می کردند که دربارهٔ ذات و طبیعت اشخاص رازی وجود دارد، رازی که با آگاهی، حافظه و حیات عقلی در ارتباط است.

بگذارید بحث را با نوجه به سه پرسش مرتبط با موضوع آغاز کنیم. نخست این که، چگونه می توانیم بگوییم که چه وقت یک (یا دو) شخص یکسان یا متفاوتند؟ برای مثال، ما از کجا می دانیم که شخص الف، که دوشنبه دیدیم، همان شخص ب است که جمعه دیدیم یا غیر از آن است؟

دوّم، از کجا میدانید که شما همان شخصی هستید که دیروز با مال قبل بودید؟

این دو پرسش با شرایط مربوط به این همانی (۱) (با شرایط وحدت هویت) (۲) ارتباط دارند. ما احتمالاً قادر نخواهیم بود به آنها پاسخ دهیم مگر این که به این پرسش سوّم نیز پاسخ دهیم: به هر حال شخص دقیقاً چیست؟

#### ۶۲ 🍙 فلسفه به زبان ساده

# نظر جان لاک دربارهٔ اینهمانی

بحث فلسفی دربارهٔ ایزهمانی شخصی هنوز تا حدٌ زیادی متأثّر از آثـار جان لاک (۱۶۳۲ ـ ۱۷۰۴) است.

لاک بحث و بررسی خود در مورد اینهمانی را با متمایز ساختن انواع چیزهای متفاوت آغاز کرده و سپس شرایط اینهمانی هر نوع را بر میشمارد.

او نخست اعیان بی جان را مورد بررسی قرار می دهد، نمونه ای که در نظر می گیرد الماس است. او می گوید این همانی الماس فقط یک شرط دارد، و آن این که الماس باید همان اتم ها، یا «ذرّات ریز» را داشته باشد. به عبارت دیگر، الماسی که شما دوشنبه می بینید دقیقاً همان الماس است که شما چهارشنبه می بینید، تنها به این شرط که همان اتم ها را داشته باشد. اگر اتم ها تغییر کرده باشند شما الماس متفاوت و جدیدی دارید.

ولی حتّی اشیایی که از مواد بسیار سخت ماخته شدهاند با گذشت زمان تعدادی از اتمهای خود را از دست میدهند. همچنین ما امروزه می دانیم که مواد رادیواکتیو<sup>11</sup> پیوسته «ذرّات ریزی» از خود پخش میکنند. البتّه لاک چیزی دربارهٔ مواد رادیواکتیو ایا پرتوزا انمی دانست، ولی تصدیق میکرد که ممکن است جواهر مادّی دست خوش از دست دادن ذرّات شوند، و به همین دلیل اظهار میکرد که حتّی الماس ممکن است در طول زمان این همانی مطلقاً کاملی نداشته باشد.

با این همه، به نظر می رسد که الماس پایدارتر از چیزهایی باشد که دستخوش رشد و فسادند. لاک تقریباً دیدگاه فهم عرفی را دربارهٔ تفاوت میان مواد معدنی و موجودات زنده اختیار کرد. او می گوید هرچند این همانی محض و مطلق مستلزم ماده نامتغیر است، ولی ما در عمل ناگزیریم که در مورد این همانی موجود زنده به نحو دیگری بیندیشیم.

# وجود اینهمانی اشخاص 🐵 ۶۳

بنا بر این، شرایط اینهمانی، مثلاً، درخت بلوط چیسن؟ یقیناً درخت بلوط همواره اتمهای ثابتی ندارد. زیرا درخت رشد میکند، برگهایش میریزند، شاخههایش در طوفانها میشکنند و غیره، ولی همان درختی که بود باقی میماند.

لاک نتیجه میگیرد که شرط این همانی لازم برای درخت زنده عبارت است از حیات پیوسته ای که تابع چرخهٔ طبیعی (۱۵) آن نوع درخت است.

می توان این نکته را که زندگی درخت باید پیوسته باشد به واسطهٔ این واقعیّت اثبات کرد که وقتی درختی قطع شد و (مثلاً) به عنوان هیزم سوزانده شد هیچ درخت جدیدی نمی تواند دقیقاً همان درخت پیشین باشد. به عبارت دیگر، درختان، دستخوش تناسخ اثان نمی شوند.

ما می توانیم با اشاره به شاخه های پیوند زده شده، و درختانی که از بریده ها و قلمه ها می روید، و امثال آن ها، از این واقعیّت طفره رویم. آیا درختی که از بریده و قلمهٔ درختی قدیمی که در حال حاضر خشک شده و سوخته است تداوم می روید بخش زندگی درخت قبلی است؟ یا این که درخت جدیدی است؟ شاید با درخت جدیدی که از بذر می روید فرق چندانی ندارد: بریده ها یا قلمه ها، در ظرف زندگی درختان، بیش تر مثال بذر عمل می کنند. پس می توان گفت که درخت جدید بچهٔ درخت قبلی است.

دربارهٔ درخت زیتون مشکل خاصی وجود دارد، زیرا درخت زیتون، به یک معنا، هرگز نمی میرد. آن به دفعات بی شمار از ریشه های اصلی به باز آفرینی خود می پردازد. بنا بر این، چنین می نماید که گویی تقریباً تعداد کمی درخت زیتون در جهان وجود دارد که تمام آنها کم و بیش همیشه زنده بوده اند.

اگر تبیین لاک به طور معقولی تفسیر شود، می تواند موارد به ظاهر فریبنده را نیز شامل شود. موارد فوق عمدتاً به این جهت فریبنده اند که وقتی درختان مثل حیوانات رفتار نمی کنند موجب تعجّب ما می شوند. آنها قوانین مرگ و زندگی و فکر خاص خودشان را دارند، و لاک می تواند تعریفش از شرایط این همانی گیاهان را بر قوانین آنها مبتنی سازد. هر نوع درختی چرخهٔ حیات به خصوصی دارد، و تولید مثل از راه پیوند زدن و قلمه ها، و بازآفرینی زیتون، واقعیّات عادی زندگی درختان محسوب می شود. زیتون صورت گیاهی طوطی است ـ این ها هر دو عمر بسیار طولانی دارند.

لاک سپس شرایط این همانی حیوانات را بررسی میکند. معلوم می شود که شرط اصلی این همانی یک حیوان، مثلاً سگ، با شرط این همانی یک حیوان، مثلاً سگ، با شرط این همانی یک درخت تفاوتی ندارد، یعنی همان زندگی پیوسته است. بچه گربه به طور پیوسته رشد میکند تا زمانی که به حدّ بلوغ می رسد و در طول این مدّت سلول های تشکیل دهنده اش، یعنی اتم های سازندهٔ آن به دفعات، هرچند به تدریح، تغییر میکنند. ولی اگر رشتهٔ حیاتش به وسیلهٔ مرگ قطع نشود همان گربه است که قبلاً بود. طبق این نظر، تناسخ در گربه ها وجود ندارد، زیرا مرگ یک حیوان شرط این همانی آن را به پایان می رساند. هیچ گربه ای که بعد از مرگ ملوس (۱۱ به دنیا می آید همان ملوس نخواهد بود.

لاک در نهایت شرایط اینهمانی اشخاص را بررمی میکند. و این بخش از بحث خود را با آشاره به این نکته آغاز میکند که انسانها طبیعت دوگانهای دارند. انسانها هم حیوان هستند هم اشخاص. طبق نظر لاک یک شخص نوع خاصّی حیوان نیست بلکه اساساً چیز متفاوتی است.

## وجود این همانی اشخاص 🔋 ۶۵

### انسانها و اشخاص

نظر لاک مبنی بر این که اشخاص صرفاً حیوانات دارای خوی انسانی نیستند تقریباً توسط هر فیلسوف قرن بیستمی که در این باب سخنی دارد، از جمله اکثر کسانی که با هیچ یک از نظریه های دیگر لاک موافق نیستند، به نحوی از انحا پذیرفته شده است. ولی ما مصِر خواهیم بود تا از او، و از آنها متفاوت باشیم.

پس، تبیینی که لاک از اینهمانی شخصی میکند آن را از انسان، یعنی اینهمانی حیوانی متمایز می سازد. اینهمانی شخصی تنها بر حیات ذهنی و به ویژه بر حافظه مبتنی است. اگر شما اتفاقاً انجام همهٔ کارهایی را به یاد بیاورد که ۲۵۰۰ سال پیش سقراط در آتن انجام داد، در این صورت طبق نظر لاک، شما درست همان شخص سقراط هستید ـ هرچند انسان متفاوتی می باشید. این سخن در نظریهٔ لاک معنای درستی دارد، اگر چه برای ما غریب می نماید. زیرا نظریهٔ لاک این را نمی پذیرد که اشخاص دقیقاً حیوانات دارای خوی انسانی هستند؛ انسانها می توانند اشخاص باشند، ولی شخص بودن مساوی حیوان بودن نیست و هیچ ارتباطی با ویژگیهای فیزیکی ندارد. انسانها فقط تا وقتی اشخاص هستند که خود آگاهی و حافظه دارند.

اگر مثال زیر را در نظر بگیریم چه بسا این نظریّه را چندان غیرعادی نیابیم.

برتی فُستر<sup>(^)</sup> هم می تواند لیسانسه باشد هم وارث. لیسانسه بودن مساوی وارث بودن نیست. برتی می تواند به حکم وصیتنامه عمهاش وارث شود، ولی لیسانسه بودنش به واسطه تحصیل در دانشگاه آکسفورد و کسب رتبهٔ ممتاز ترم آخر است. برتی بر اساس این واقعیّت که فارغالتحصیل شده است در تمام طول عمرش لیسانسه خواهد بود، و او

## ۶۶ 📼 فلسفه به زبان ساده

همواره همان لیسانسه است. ولی اگر عمهاش تصمیم بگیرد که او را از ارث محروم سازد، بهسادگی وارث بودنش منتفی خواهد شد.

در این مثال، لیسانسه رشتهٔ خاصّی بودن فرینهٔ شخص خاصّی بودن تلقّی شده و وارث کسی بودن شبیه انسانی خاص، یعنی حیوان انسانوار بودن فرض شده است.

وقتی سقراط از دنیا رفت وجودش به عنوان یک انسان به پایان رسید. ولی امکان تداوم وجودش به عنوان یک شخص منتفی نشد. اگر (همانطور که در داستان کوتاه لاک آمده است) «شهردار کنونی کوئینزبورگ<sup>(۹)</sup>» همهٔ خاطرات سقراط را داشت، او، یعنی شهردار، سقراط بود \_ یعنی شخص سقراط نه آن انسان.

## حافظه و حافظة كاذب

نظریّهٔ لاک در بدو نظر برای پاسخگویی به سؤال دوّم از سه سؤال اصلی ما، یعنی این سؤال که: چگونه کسی در گذر ایّام می داند که همان شخص دیروزی است؟ مفید می نماید. زیرا چنین پاسخ می دهد: از دیدگاه خودتان این خاطرات شما است که موجب می شود شما همان شخص باشید، یا شخصی دیگر. شما فقط به این دلیل می دانید همان شخص دیروزی هستید که خیلی از خاطراتی که امروز دارید همان خاطرات دیروزی است.

هرچند این پاسخ شبح حافظهای کاذب را پیش می آورد، یعنی شبحی که مقدر است به کلّی نظریّهٔ لاک را متلاشی سازد.

با این همه، من نمی توانم به این سخن حافظهام اعتماد کنم که همان شخص (مورد نظر لاک) هستم، زیرا همیشه این احتمال هست که حافظهٔ من حافظهٔ کاذب باشد. بنا بر این، نیازمند راهی هستم تا مطمئن شوم

# وجود اینهمانی اشخاص 🔹 ۶۷

خاطرات من خاطرات حقیقی اند. ولی این به معنای اعتماد به حافظهٔ دومی خواهد بود تا به من بگوید که آیا خاطرات اوّلیّهٔ من حقیقی اند یا نه، و سپس به حافظهٔ سوّمی نیاز خواهم داشت تا به من بگوید که آیا حافظهٔ دوّم حافظهٔ حقیقی است یا نه و همین طور تا بی نهایت.

هم چنان که ویتگنشتاین (۱۰۰) در زمینهٔ دیگری خاطرنشان کرد، شما نمی توانید دقّت روزنامهٔ امروز را با خریدن نسخهٔ دوّم آن (یا نسخه سوّم یا چهارم...) بازبینی کنید.

آیا هیچ راهی برای بازبینی خاطرات خودتان یا دیگران برای پی بردن به حقیقی بودن آنها وجود دارد؟ آری وجود دارد، ولی خود این روش از پیش مفروض میگیرد که شرایط اینهمانی شخصی مانند شرایط اینهمانی (حیوان) انسانی است که نظریّهٔ لاک را نقض میکند.

حافظهٔ کاذب چیست؟ آن اسامیاً حافظهای است که به شما میگوید جمعم شما در زمان معینی در مکان به خصوصی بوده در حالی که می توان ثابت کرد که در واقع جسم شما در جای دیگری بوده است.

مثلاً فرض کنید که به خاطر می آورید که وینستون چرچبل (۱۱) هستید. شما به خاطر می آورید که به نخست وزیری بریتانیای کبیر رسیدید، شما هم چنین ایراد سخنرانی های زیادی را در «مجلس عوام»(۱۱) و برای ملّت به یاد می آورید. شما ازدواج با کلمنتین (۱۲) چرچیل را به یاد می آورید.

چگونه شما و مردم دیگر به صحّت و سقم ادّعاهایتان پی میبرید؟ کدام شرایط اینهمانی را برای احراز اینهمانی واقعی خود به کار خواهید برد؟

با پی بردن به این که جسم شما در طول دوران حیات چرچیل در کجا بوده است، هویّت واقعی شما کشف خواهد شد، و تنها در این صورت می تواند کشف شود. هویّت واقعی شما فقط بعد از پاسخگویی به

### ۶۸ : ا فلسفه به زبان ساده

سؤالات زیر کشف خواهد شد: آیا این جسم خاص همان جسم چرچیل است؟ آیا این جسم خاص و جسم چرچیل زندگی پیوستهٔ واحدی دارند؟ آیا این جسم خاص در تمامی همان زمانها و مکانهایی که جسم چرچیل حضور داشت حاضر بود؟

اگر باسخ این سؤالات منفی باشد ادّعاهای حافظه در هـر مـوردی كاذب خواهد بود. زيرا، همانطور كه فبلاً گفتيم، حافظة كاذب اساساً حافظهای است که به شما می گوید جسمتان در زمان معینی در مکان خاصی حضور داشت، در حالی که آن به واقع در جای دیگری بوده است. فرض كنبد كه با استفاده از همهٔ شواهد موجود ثابت شده است كه جسم شما و جسم چرچیل جسم واحدی نیستند. آیا احتمال ندارد هنوز بر این عقیده باشید که چرچیل هستید؟ آیا ممکن نیست هنوز به نظرتان برسد که خاطرات شما همان خاطرات او است؟ جواب مثبت است. ولي با این همه آلاها خاطرات دروغین خواهند بود. اعتقادات خود فرد دربارهٔ اینهمانی یا هویّتش همیشه صحیح نیستند. امکان ابتلا به فىراموشى هست، و حتّی امکان از دست دادن هر گونه احساسی از هویّت وجود دارد. ولی حتّی در این صورت نیز شما همان حیوان دو پای اوّلیّـه بـاقی مي مانيد كه قبل از از دست دادن حافظه تان بو ديد، و بنا بر اين، همواره اين امکان برای مردم دیگر هست که شما را ـ به عنوان انسانی خاص ـ شنأسايي كنند.

# نظریّهٔ لاک در دوران جدید

نظریّهٔ لاک در خصوص هویّت شخصی هنوز پا بر جا است، و فیلسوفان جدید تأکید بر این نکته را پی میگیرند که انسانها همان اشخاص نیستند.

#### وجود این همانی اشخاص 😑 ۶۹

متأسفانه این نظریّه را در دوران جدید با «نظریّههای» نژادپرستی،(۱۱) جنسیتگرایی(۱۵) و پیرستیزی(۱۶) برابر می دانند.

این نکته جالب تبوجهی است که دانشجویان فیلسفه اصطلاحات «شخص» و «انسان» را به بک معنی به کار می برند ـ البتّه تا زمانی که تحت تعلیم اساتید فلسفه قرار نگرفته اند. آیا این بدان معنا است که اساتید فلسفه در خصوص اشخاص و انسان ها حقایق فیزیولوزیکی (۱۷) پیچیدهٔ زیادی را می دانند که دانشجویان به آن ها علم ندارند؟ البتّه چنین نیست. فلاسفه فیزیولوژیست نیستند، و با این همه هر کسی به حقایق مربوط به موضوع علم دارد. بنا بر این، آیا اساتید فلسفه بهتر از دانشجویان می دانند که معنای کلمات «شخص» و «انسان» چیست؟ خیر، آن ها بهتر نمی دانند. تا جایی که به زبان مربوط است، استعمال متعارف، و فرهنگ لغات، مویکد نظر دانشجو است نه استاد.

معمولاً استاد هرگز دلایلی برای تمایزی که می گذارد ارائه نمی دهد، بلکه صرفاً به آن تصریح می کند. بدین سان استاد میشل تولی، ۱٬۹۱۱ در مقالهای در حمایت از نوزادکُشی، ۱٬۹۱۱ می نویسد: من مفهوم شخص را مفهومی کاملاً اخلاقی تلقی خواهم کرد... خالی از هر مضون توصیفی ... مترادف با «دارای حق اخلاقی مهمی برای حیات» (تأکید از مؤلف است). باری، تصریح آزاد است، پس تولی همچنین می توانست بگوید: من مفهوم شخص را به عنوان مفهومی کاملاً حشره شناختی (۲۰۰ فرض خواهم کرد، مترادف با «سو سک» ...

نتیجهٔ بلندمدّت عمدهٔ تمایزی که لاک میان انسانها و اشخاص قائل شد (و البتّه نباید از این جهت او را ملامت کرد) عبارت از این بود که فلاسفه نژاد بشر را به دو دسته تقسیم کردهاند، آنهایی که حق حیات دارند، و آزهایی که حق حیات ندارند. همین تمایز پرورده شده توسط نولی و دیگران است که، همانطور که اشاره شد، موجب مشابهت آن با نیژادپرستی، جنسیّتگرایی و پیرستیزی می شود. «نیظریّههای» نژادپرستی، جنسیّتگرایی و پیرستیزی نیز نژاد بشر را به دو دسته تقسیم می کنند، آنهایی که حقوق اخلاقی دارند یا شایسته آناند و آنهایی که (ادّعا می شود) این حقوف را ندارند.

#### اشخاص انساني

پس شخص چیست؟ و چه چیزی باعث می شود که یک شخص همان شخصی باشد که دیروز بود؟ ما مایلیم بگوییم که اشخاص، بر روی این سیاره، همان حیوانات دو پا هستند نه یک کلمه بیش تر نه یک کلمه کم تر به هر شکل که می خواهند باشند، سفید یا سیاه، مؤنث یا مذکر، کودک یا بزرگ. نتیجه می شود که شرایط این همانی مربوط به شخص صرفاً همان شرایط این همانی مربوط به انسان است.

این بدان معنا نیست که حیوان دو پا نوع به خصوصی از حیوان نیست. انسانها توانایی خود آگاهی و تفکر دارند، و می توانند چیزها را به یاد آورند. پیتر استراوسُن می نویسد: «اشخاص عبارت از افراد نوع منحصر به فرد معینی هستند به طوری که به هر فردی از این نوع هم باید یا می توان حالات خود آگاهی را نسبت داد، هم ویژگی های جسمانی را است که شخص در تقریباً درست به نظر می رسد، هر چند لازم به افزودن است که شخص در حال خواب یا شخصی که از جهات دیگر بی هوش است هنوز شخص محسوب می شود. حالات خود آگاهی اشاره شده در تعریف استراوسُن لازم نیست همیشه موجود باشند، هم می توانند بالفعل (۱۳) باشند هم بالقوه (۱۳۰ مفهوم استعداد (۱۳۰ دلیلی بی قید و شرط برای دفاع (بر خلاف

#### وجود این همانی اشخاص 📵 ۷۱

تولی و دیگران) از این نظر ارائه میدهد که کودکان همانند بزرگسالان اشخاص به شمار می آیند. جامعه نیز اهمیّت استعداد را به رسمیت میشناسد، برای نمونه با به رسمیت شناختن شخصیت کودگان در نظام قضایی.

لازم نیست سریعاً به این نتیجه برسیم که انسانها تنها حیوانات استثنایی در جهان هستند. شاید در نقطهای دور از این فضای پهناور انواعی از حیواناتِ غیرانسان موجود باشند که بتوانند مانند ما فکر کنند و به یاد بیاورند و حالات پیچیدهٔ خودآگاهی داشته باشند. اگر آنها حیوانات خاص و استثنایی باشند به همان نحو که انسانها استثنایی اند در این صورت آنها نیز اشخاص خواهند بود.

بالاخره این که، لازم نیست سریعاً به این نتیجه برسیم که اشخاص روحانی محض، یعنی خدایان و فرشتگان و مانند آنها نمی توانند وجود داشته باشند. شاید این امر امکان منطقی داشته باشد. بهیقین می دانیم که ما حیوانات دارای خوی انسانی هستیم، و ابن که شخص بر روی کرهٔ زمین چیزی جز این نیست.

- 1 identity
- 2 identity conditions
- 3 minute particles
- 4 radioactive
- 5 normal cycle
- 6 reincarnation
- ۷ در متن انسای Tibbles آمد، است که برای فارس نشان مأنوس سیست.
   در ترجمه معطأ به جای اسمها با شارهایی که تا حمار دی سامأنوس و غریمند اسامی و مثالهای دیگری آمد، است؛ (م).
- 8 Bertie Wooster
- 9 Queensborough

#### ۷۲ 重 فلسفه به زبان ساده

- 10 Wittgenstein
- 11 Winston Churchill.
- 12 House of Commons
- 13 Clementine
- 14 racism
- 15 sexism
- 16 ageism
- 17 physiological
- 18 Michael Tooley
- 19 infanticide
- 20 entomological
- 21 actual
- 22 potential
- 23 potentiality

# فصل ۴

# مسألة اختيار

مسألهٔ اختیار با سؤالاتی دربارهٔ علّت و معلول مرتبط بوده، و به فلسفهٔ دین و فلسفهٔ اخلاق منجر می شود.

با قطع نظر از جزئیات، آزادی اراده به معنای آزادی انتخاب است. انکار اختیار همان جبرباوری<sup>(۱)</sup> است، یعنی این نظریّه که هیچ فردی هیچگونه تسلطی روی اعمال خود ندارد.

بر اساس جبرباوری هر کاری که مردم انجام می دهند معلول عواملی است که مردم هیچ تسلطی بر آنها ندارند. اعمال انسانی ناشی از انتخابهای آزادانه نیست، بلکه ناشی از طرح و نقشهٔ ژنتیکی، (۲) غرایز، ۳) تجارب اوّلیهٔ دوران کودکی و یا نحوهٔ شرطی شدن اجتماعی است. قانون آهنین علیّت به این معنا است که وقایع آینده به نحوی از قبل مقدّر شده و قابل تغییر نیست.

در این تجربه همگی مشترکیم که احساس میکنیم قدرت انتخاب داریم. از سوی دیگر حاکمیّت قانون علّت و معلول را در کلّ طبیعت شاهدیم، و می دانیم که خود ما جزئی از طبیعت هستیم.

## ۷۴ 🖃 فلسفه به زبان ساده

از آنجاکه این موضوع با مسائلی دربارهٔ مسؤولیّت اخلاقی در ارتباط است بیش تر مردم بالاخره ناگزیر از اندیشیدن در خصوص آن بودهاند، مثلاً وقتی که میپرسند: «آیا جنایتکاران چارهای جز انجام کارهایی که میکنند دارند؟» زیرا بهنظر میرسد تنها وقتی اخلاقیّات اصیلی می تواند وجود داشته باشد که ما بتوانیم آزادانه عمل کنیم. اگر ما آزاد نباشیم نمی توانیم مسؤول اعمالمان باشیم و نباید به خاطر آنها تشویق یا تنبیه شویم.

یکی از دلایل این که بعضی از فیلسوفان بر وجود اختیار پافشاری کردهاند این است که فکر میکنند انکار اختیار «آثار سلوئی» بلر اخللاق خواهد داشت.

# علّت در مقابل تصادف

مِنْباب استدلال فرض كنيد كه اعمال انسان استثنايي بر قانون عليّت است. آيا اين بدان معنى نخواهد بود كه آنها بهطور اتفاقي روى مى دهند؟ زيرا به يقين فقدان عليّت دقيقاً مساوى تصادف يا اتفاق الله است. آيا شخصى كه اعمالش اتفاقي است آزادنر از كسى است كه اعمالش تعيّن يافته الله الست؟ چنين به نظر نمى رسد.

برای دفاع از این آموزه که انسان دارای اختیار است صرف نفی جبرباوری کافی نیست، زیرا آزادی اراده یا اختیار نه مساوی صرف نبودن علّیُت است، نه مساوی تصادف یا اتّفاق.

در این جا قیاس ذوحدینی هست که باید حل شود. و آن این که: اگر اعمال انسان فاقد علّت، یعنی ننیجهٔ تصادف باشند، در این صورت بشر آزاد نیست. شخصی که رفتارش تابع شانس و اتّفاق باشد دیوانه است نه آزاد. به هر روی، اعمالی که اختیاریاند اتّفاقی نیستند. اگر

## مسألة اختيار 🍺 ٧٥

من تصمیم بگیرم از لندن دیدن کنم نمی توانم بگویم که کاملاً تصادفی به آنجا رفتم.

از سوی دیگر، اگر همهٔ اعمال انسان دارای علّت است در این صورت نیز انسان آزاد نیست. زیرا اگر همهٔ اعمال فرد علّت دارد در این صورت تصمیمگیری های او نیز باید علّتی داشته باشند. تصمیمگیری نمی تواند از سلطه علّیّت رها شود. به احتمال زیاد تصمیمهای فرد به وسیلهٔ غریزه یا شرطی شدن اجتماعی تعیّن می یابند.

بنا بر هر دو شق، چیزی به عنوان اختیار وجود ندارد.

اگر هر دو فرض مخالف یا متضاد به نتیجه واحدی منجر سود، که در این مورد، عبارت از عدم وجود اختیار است، به شک میافتیم که چه بسا در مسیر استدلال ما خطایی رخ داده است.

# آیا اختیار و جبرباوری سازگارند؟

هیوم کوشید قیاس ذوحدین مذکور را با تأکید بر این نکته حل کنند که اختیار و علیّت، اگر دقیق سخن بگرییم، متضاد نیستند. او میگوید اختیار با علیّت سازگار است، و علاوه بر این، وابسته به علیّت است. ما تنها در جهانی که تابع علیّت است می توانیم آزادانه تصمیم بگیریم. اگر جهان تابع علیّت نبود ما نمی توانستیم بدانیم که بعد از این که تصمیمان راگرفتیم چه روی خواهد داد، و بنا بر این، تصمیمهای ما محلی از اعراب نداشتند. خود تصمیمها علّت اند: در جهان عاری از علیّت، تصمیمها آثباری نخواهند داشت.

به عنوان مثال، حرکت استخوان بازو را در کاسهٔ شانه در نظر بگیرید. با فرض این که شما به بیماری رماتیسم یا مانند آن مبتلا نیستید در این

# ۷۶ 🕱 فلسفه به زبان ساده

صورت استخوان بازوی شما قادر خواهد بود (بهاصطلاح) زادانه در کاسهٔ شانه حرکت کند.

اکنون فرض کنید کسی اعتراض کند که آن اصلاً آزادانه حرکت نمی کند، زیرا شکل و حجم کاسه آن را محدود کرده است. آیا این انتقاد معقول خواهد بود؟ خیر، زیرا مضمونش این است که بازوی شما تنها به این شرط می توانست کاملاً آزادانه حرکت کند که از کاسهٔ شانه جدا باشد. امّا حقیقت امر چنین نیست. بازویی که به تنهایی در فضا معلّق باشد اساساً قدرت حرکت ندارد.

آیا باید حکم کنیم که اختیار به واسطهٔ علیّت امکانپذیر می شود؟ شاید کاملاً قبول کنیم که علیّت است که تصمیم را امکانپذیر می سازد. مشکل این جا است که به محض وارد صحنه شدن علیّت باید بگوییم که خود تصمیمها نیز معلول علّتی هستند. بدین سان در نهایت به تصمیم و انتخاب می رسیم، ولی نه به تصمیم و انتخاب آزاد.

بخشی از مشکل نیز می تواند ناشی از این امر باشد که ممکن است از اصطلاحات اختیار، آزادی و جبرباوری تلقی های متفاوتی وجود داشته باشد.

### خواست و تصمیم

جنین به نظر می رسد که گویی اختیار نمی تواند به معنای اتفاق باشد. شاید در این صورت اختیار تنها به این معنا باشد که انسان توانایی دارد تا به آنچه می خواهد دست یابد - مثل غذا، سیگار، انتقام یا هر چیز دیگر. چنین آزادی ای با جبرباوری سازگار خواهد بود. شما نان می خواهید: قدرت خرید و به دست آوردن کمی نان را دارید، لذا به آنچه می خواهید

### مسألة اختيار 🏿 ٧٧

دست می بایید. در این فرض مهم نیست که شما در وهلهٔ نخست به واسطهٔ گرسنگی، یا کشش عصبی، یا اعتیاد، یا چیزی پلید که نتیجهٔ شرطی شدن اجتماعی شما است، ناگزیر از طلب نان بودید.

یکی از نتایج و لوازم پذیرش جنین تبیینی از موضوع آن است که اگر میخواهیم دچار تناقض نشویم باید بگوییم شخصی که به هروئین معتاد است اعمالش هنگام استعمال هروئین کاملاً میتواند آزادانه باشد.

بعضی از فیلسوفان در کوششی برای رد ایرادی از ایس نوع، نظریهٔ تمایلات مرتبهٔ دوّم را صورتبندی کردهاند. آزادی اراده باید به این نحو تعریف شود که انسان تنها وقتی آزاد عمل میکند که آرزو میکند آرزوهایی را داشته باشد که در واقع دارد. بنا بر این، معتادان هروئین اگر هوس هروئین کرده، و به دنبال آن مقداری کشیدند، ضرورتا آزادانه عمل نکردهاند، زیرا آنها احتمالاً آرزو نمیکنند که میل و آرزوی هروئین داشته باشند. آنها با کسانی که آرزوی چیزی بی ضرر مثل نان را میکنند فرق دارند. آنها آزاد نیستند.

ولی آیا مردم عادی واقعاً آرزو دارند که آرزوی نان کنند؟ این خیلی تصنعی مینماید. همه می دانیم آرزو و طلب نان چیست، ولی این آرزوی مفروض برای آرزوی نان به وهم و خیال شبیه است.

دوُم این که، تصوّر معتادی که آرزو میکند تا دارویی را آرزوکند که به آن معتاد است چندان توهمی نیست. این امر دستکم امکان منطقی دارد. در مواجهه با چنین مثالی، ماکه معتاد نیستیم نمی توانیم در موضعی باشیم که با توصیف معتاد از آرزو و میل مخالفت کنیم.

با این حال شاید حتّی معتادانی هم که *آرزوی* مصرف هروئین را *آرزو* میکنند آزادانه عمل نمیکنند. بالاخره آنها معتاد شدهاند، یعنی این که

# ۷۸ 🛎 فلسفه به زبان ساده

حتّی اگر بخواهند هم نمی توانند ترک اعتیاد کنند. اگر خواست آنها برای خواست تغییر میکرد، در این صورت آنها نخواستهاند که هروئین بخواهند، آنها هنوز گرفتار میل و هوساند. این مثالها ثابت میکند که داشتن اختیار، چیزی بیش از صرف توانایی برای ارضاء تمایلات فردی است، حتّی تمایلات مرتبهٔ دوّم فرد.

# جبرباوری سلبی و ایجابی

جبرباوری یا به صورت سلبی<sup>(۲)</sup> تلقّی می شود یا به صورت ایجایی <sup>(۷)</sup> و همچنین یا به صورت خشک (۱۸ یا انعطاف بذیر ۹۱ حتی جدی ترین مدافعان اختيار بايد موافق باشندكه بيشرتر تصميمها و افعال ما به معنايي ضعیف یا سلبی جبری هستند. برای مثال، برخی تصمیمهایی که از لحاظ نظري ممكن به شمار مي روند از لحاظ سلبي به واسطهٔ اين واقعيّت تعيّن يافتهاند، يعني مقرر شدهاند كه ما انسان هستيم نه مناهي. مناهي نبودن طبيعتاً برخي محدوديتها را بر ما تحميل مي كند، بنا بـر ايـن، مـا چـون آبشش نداریم نمیتوانیم بخواهیم که (بدون تجهیزات لازم) زیر آب زندگی کنیم. ولی معمولاً جبرباوری سلبی به عنوان نوعی تحمیا با کاهش آزادی تصوّر نمی شود. این حقیقت که شما نمی توانید به روی ماه بیرید به معنای آن نیست که آزادی انتخاب ندارید. شما نمی توانید تصمیم به امر محال بگیرید، بنا بر این، مسألهٔ تصمیم، آزادی یا عدم آزادی پیش نمي آيد. انسانها همچنين به نحو ايجابي تري مجبورند، گرچه اغلب بهنحو بسيار كلِّي. ما صرفاً به واسطهٔ اين كه انسانيم معمولاً بـه شيوهٔ انسانی عمل میکنیم. ولی در این چارچوب انسانی امکانات فراوانی برای فعاليّت وجود دارد.

### مسألة اختيار 🖫 ٧٩

هیوم از «همسانی فعالیّتهای همهٔ انسانها نزد همهٔ ملل و در تمام اعصار» سخن گفته و ادامه می دهد که «طبیعت انسان از لحاظ همهٔ اصول و عملکردهایش یکسان باقی می ماند». بیان امروزی تر این سخن چنین است که: آثار مشابه نتیجهٔ علل مشابه است، و رفتار انسانها به طور کلّی به وسیلهٔ برنامهٔ زیستی مشترکی معین می شود. داشتن برنامهٔ زیستی مشترک انسانی کاملاً با آزادی عمل در شماری از طرق متفاوت سازگار است. مشاهدات روزمره حاکی از آن است که این برنامهٔ زیستی مشترک مانع از آن نمی شود که مردم راههای بسیار متفاوتی برای پروراندن (یا رایل کردن) توانایی ها و تمایلات انسانی خودشان داشته باشند. به این جهت و از این جا است که اصناف متفاوتی از انسانها وجود داشته و جود دارند، استالین (۱۱) و فیلورانس نایتنگل، (۱۱) ایبوان مخوف (۱۱) و فیلورانس نایتنگل، ایبوان مخوف (۱۱) و

# جبرباوری افراطی و انعطافپذیر

به طور کلی دو نوع جبرباوری افراطی وجود دارد، مذهبی و علمی.

کالونیسم (ااافراطی تعلیم می دهد که قدرت مطلقهٔ خداوند با اختیار انسان سازگار نیست. از آنجا که خداوند به همه چیز علم دارد باید دربارهٔ هر یک از افعال انسانی علم داشته باشد که اصلاً کدام یک اراده شده و روی خواهد داد. پیروان مکتب کالون از این امر نتیجه می گیرند که اعمال و افعال انسان از قبل مقدر شده است، و به واسطهٔ هیچ روش انسانی نبه می توان آن را تغییر داد نه از آن اجتناب کرد. البته، هم چنین از آن جا که خداوند به خوب و بد اعمال علم دارد، از پیش می داند که چه کسانی اهل به بهشت اند و چه کسانی اهل دوزخ.

با این حال، قرائتهای دیگری از مسیحیّت استدلال میکنند که بسر اساس کناب مقدّس و تجربه، کاملاً آشکار است که خداوند به نوع بشر اختیار داده است؛ به علاوه، بهشت و دوزخ، و ثواب و عقاب خداوند هیچ معنایی نخواهد داشت مگر این که ما موجودات فانی در انتخاب خیر و شر آزاد باشیم.

کتاب پی یر سیمون لاپلاس (۱۵۱ (۱۷۲۹ - ۱۸۲۷)، ریاضی دان قرن هیجدهم، نمونهٔ شاخص جبرباوری علمی است. عموماً این اعتقاد را به لاپلاس نسبت می دهند که هر چیزی در جهان طبیعی از راه علم ریاضیات قابل تبیین است.

ایمان فراوان به علم جبرباورانه تا این قرن ایستادگی کرده است، هرچند علومی که امروز به آنها توسل می شود ریاضیات و مکانیک (۱۹۰۰) نیستند. امروزه برخی از کسانی که اعتقاد راسخ جبرگرایانه دارند بر این باورند که اعمال ما در حیات بعدی به وسیلهٔ طرح و نقشهٔ ژنتیکی ای که در جنین داده شده است معین و مشخص می شود. دیگران معتقدند که اعمال و مسنشرهای ما را وقایع دوران کمودکی تسعیین مسی کند. نمه تمنها روان نزندی های (۱۷۱۱) ما به لکه حتی توانایی ما برای غلبه بر این روان نژندی ها نیز در آن دوران ریشه دارند. برخی از متفکران این دو دیدگاه را ترکیب می کنند. بدین سان بیی. اف. اسکینره (۱۱۱۱) روان شناس امریکایی، استدلال می کند که هر گونه عمل انسان یا ناشی از طرح نقشهٔ ژنتیکی است یا نتیجهٔ تقویت تجارب. اسکینر مثل بیش تر جبرباوران تأکید می کند که باور به اختیار مبنای عقلی ندارد، بلکه اسطورهٔ نخستین است.

مدافعان جدید در اختیار جبرباوری مذهبی تقریر کالونیستی را یا به

#### مسألة اختمار 🌹 ۸۱

این دلیل رد خواهند کرد که لاادری (۱۹۰ هستند، یا به این جهت که ایمان مذهبی غیرکالوئیستی و منفاوتی دارند. این نیز عموماً مورد توافق خواهد بود که ترجیح برهان در این جا به نفع کالوئیستها است.

وقنی که سخن از جبرباوری علمی است بار برهان به نفع کدام گروه است؟ آیا ممکن است به ضرر جبرباوران باشد؟ صرف پیروی از اسکینر و انگ موهومات به دیدگاه مقابل زدن کافی نیست. جبرباوران افراطی ناگزیر از ارائه شواهدند، آنها باید نشان دهند که آیا تمامی اعمال انسان کاملاً جبری است، و چگونه. توسار کلّی به ارزش علم کفایت نمو کند. زیرا در طول این قرن، ویژگیهای تبیین علمی دستخوش تغییرات قابل ملاحظهای شده است. امروزه جبرباوری مبتنی بر روشن شناسی <sup>(۲۰)</sup> علوم طبيعي قديم، منا. نجوم، نسبت به زمان لايلاس كمتر قابل قبول بـهنظر مىرسد. چنين نيست كه امروز همهٔ دانشمندان بر اين باور باشند كه علم قوانین قطعی و ایدی راکشف خواهد کرد، قوانینی که حکم می کنند چگونه همهٔ چیزهای موجود در جهان تابع ضرورتند. کسانی که در تلاش برای شناخت انسانها هستند به جای مفاهیم فیزیک، مکانیک یا شیمی مفاهیم تبییزگر علم زیستشناسی را در کانون توجّه قرار می دهند. و اغلب گفته می شود که چه بسا ما باید با تبیینهای مسامحه آمیزی کنار بیاییم که از راه مراجعه به همهٔ نظامهای پیچیده و تعاملی زیستشناختی به دست آمده است. ما نمي توانيم به كشف قوانين مكانيكي صريحي كه هر عمل انسان فردي را تبيين خواهد كرد اميدوار باشيم زيراكاملاً محتمل است که چنین قوانینی در کار نباشد.

چنین به نظر می رسد که گویی خود قانون علیّت زیاد «انعطاف ناپذیر» نیست. چنین نیست که هر معلولی کاملاً تعیّن یافته باشد. بیش تر چیزهایی

#### ۸۲ - فلسفه به زبان ساده

که تحت تأثیر علّت است در حیطهٔ احتمال است، نه یقین. بنا بر این، مجبور نیستیم این فرض را بپذیریم که «کاملاً تعیین نیافته» و «اتّفاقی» به یک معنا هستند.

#### تبيينها

نظریه های اختیار و جبرباوری با تبیین رفتار انسان سروکار دارند. لذا در کوشش برای حکم به این که کدام یک صحیحاند به نظر می رسد بهتر است بپرسیم کدام یک قدرت تبیینی بیش تری دارد. کدام مفهوم، یعنی مفهوم اختیار یا مفهوم جبرباوری، با واقعیّات تجربهٔ ما بهتر جور در می آید.

اگر مردم آزاد نبودند مسؤول اعمال خوشان نبودند. ولی اگر هیچ کس مسؤول اعمالش نبود احساساتی نظیر پاداش و تنبیه هیچ جایی در جهان نداشت. تصور تنبیه در مورد موجوداتی که هیچگونه قدرت تصمیمگیری ندارند ـبرای نمونه باکتریها ـ احمقانه است. به علاوه، عفو و بخشایش نیز هیچ معنایی نداشت. اگر انسانی که تصمیم میگیرد به من صدمهای بزند به وسیله چیزی خارج از کنترل خودش مجبور به چنین تصمیمی بود، و اگر در این جهانی که کاملاً محکوم ضرورت علی و معلولی است صرفاً ابزاری بیش نبود، چهطور می توانستم او را ببخشم؟ من به همان اندازه می توانستم نیروی جاذبه را ببخشم زیرا باعث زمین خوردنم می شود.

عکس العمل های انسانی ما از قبیل تنفر، قدردانی، عفو، تحسین، تقبیح و امثال این ها، تنها با این فرض دارای معنا هستند که خود ما و دیگر انسان ها مسؤول اعمالمان هستیم؛ یا اگر مسؤول همهٔ اعمالمان نباشیم، دست کم مسؤول بیش تر آن ها هستیم. (این می تواند بخشی از آن چیزی

#### مسألة اختيار 📱 ۸۳

باشد که کانت هنگام توصیف تصوّر آزادی به عنوان «تصوّر عقلی»<sup>(۱۱)</sup> مدّ نظر دارد ـ نگاه کنید به فصل دوّم).

اب فرض که همهٔ اعمال و افعال انسان کاملاً معین و مقدّر شدهاند، بر خلاف احساس درونی انسانها است. ما در زندگی معمولی دارای نظام تبیینی پیچیدهای هستیم که مفاهیمی مثل تنفر، تشکّر، عفو، تحسین، تقبیح، عشق، نفرت و جز آذها را شامل می شود، به خود مفهوم تصمیم اشاره نمیکنیم. این مفاهیم در تبیین خودمان و دیگران برای ما مهمتر از آنند كه بتوانيم به نفع نظام تبييني كاملاً جبرباورانه از آنها صرفنظر كنيم. این مثال را در نظر بگیرید. ماری میدلی(۲۲) فیلسوف (در یک برنامهٔ تلویزیونی) یادداشتهای روزانهٔ دنیس نیلسن،(۲۲) عامل قتلهای متعدد، را شرح داد. محرومیت عاطفی نیلسن در دوران کودکی با تصویر هو یّتی (۲۰) از آن دست که به نظر روانشناسان به نوع خاصّی از جنایت منجر می شود مطابقت بسیار زیادی داشت. با این همه دریافت ماری میدلی از یادداشتهای روزانه این است که نیلسن دربارهٔ خودش چنین تصوّری نداشت که آزادی تصمیمگیری ندارد. بهنظر می رسد که او متل همهٔ ما خودآگاهی داشته است. او در پادداشتهای روزانهاش بیان می کند که در مقابل خودش دو راه نیک و بد می دید. او وقتی به این فکر می افتاد که مرتکب جنایت بشود یا نه «با خودش کلنجار می رفت». نهایتاً طرف شرّ غالب می شد، ولی به نظر می رسد که طرف دیگر نیز می توانسته است غالب شود، آری می توانست.

میازی میدلی تصدیق میکند که گونههای معینی از زمینههای اروانشناختی اتسلیم طرف شرّ شدن را برای فرد آسانتر میسازند، ولی نکتهٔ اصلی مورد نظر او این است که شواهد حاکی از آنند که اشخاص

#### ۸۴ 🗈 فلسفه به زبان ساده

شرور صرفاً ماشینهای فاقد اختیار نیستند. نلسون تصوّر نمیکرد که مثل یک ماشین است، او احساس نمیکرد که فاقد اراده است، او معتقد بود که بعد از تردید و دو دلی میان طرفین خیر و شرّ آزادانه مرتکب جنایت می شود.

شاید بعضی فکر کنند که ماری میدلی در این یادداشتهای روزانه همان چیزی را دید که قصد دیدنش را داشت. با این همه، روانشناسی بر صحّت تبیین او دربارهٔ عمل انسانی مهر تأیید میزند، امّا بر تبیین جبرباور افراطی نه. ما همگی کشمکش وجدانی را که او در بارهاش سخن میگوید تجربه کردهایم. هر فردی این عقیده را دربارهٔ خودش دارد که کاملاهٔ مجبور نیست. امکان تمایل فرد برای شکایت از بخت خویش به جهت امور ناخوشایندی که روی می دهند هر قدر هم که باشد، هنوز در ته دل باور دارد که دستکم در مورد بعضی چیزها انتخابهای خود فرد است که موجب اختلاف می شوند. همهٔ مشاهدات روزمره ما، و بیش تر رفتارهای ما حاکی از آنند که ما نمی توانیم از باور به یک چیز دست بشوییم، یعنی این باور که توانابی آزادی عمل داریم. نیلس هم، علی رغم این وافعیّت که متأثر از تجارب دوران کودکی اش بود، اعتقاد داشت که آزادی انتخاب دارد.

این تصور که ما می توانیم انتخابی بکنیم که معلول علّتی نباشد ضرورتاً ناسازوار نیست. اگر آن را نه به این معنی که انتخابهای ما اتفاقی اند، بلکه به این معنی تفسیر کنیم که آنها تماماً و کاملاً به وسیلهٔ عوامل خارج از کنترل ما تعیّن نیافته انند سخن بی ربطی نگفته ایم. ما خودمان علّن انتخابه ایمان هستیم. انتخابهای ما معلول ما هستند.

<u>اعمال اختیار عبارت از این است که در میان روش های بدیل</u>

#### مسألة اختيار 📱 🗚

واقعیای که برای انجام یک عمل پیشرو داریم، بعضی را انتخاب کنیم. این گزینه ها باید واقعی باشند، لذا برای مثال ما نمی توانیم آزادانه بخواهیم که بدون شش تنفس کنیم. گزینهٔ واقعی و معتبر گزینهای است که دست کم تا حد اندکی برای انسان ها امکان پذیر باشد. و در این جا لازم به یادآوری است که انسان ها به طور حیرت آوری دارای هوش اختراع هستند.

چه چیزی موجب واقعی بودن انتخاب می شود؟ انتخاب واقعی از شخصی سر می زند، یا معلول شخصی است که اقدام به انتخاب می کند. در این جا باید یاد آوری کنیم که انسانها بی جان نبوده بلکه توان مدند. این شرطِ توانایی های علّی آنها است.

البتّه انتخاب واقعی باید درون چارچوب بسیار عام و کلّی علّیت انجام شود در غیر این صورت هیچ آثاری بر آن مترتب نخواهد بود.

انتخاب واقعی همچنین انتخابی است که شخص آن را به عنوان انتخاب و مسؤولیّت خود بپذیرد.

ما معتقدیم که این شرح و توضیح رضایت بخشی از اختیار است. آن نوع اختیاری که ما از آن سخن میگوییم جهانی اتّفاقی را مسلّم نمیگیرد، ولی این امکان را هم مجاز نمی داند که همهٔ انتخابهای ما به نوبه خود نحت تأثیر اوضاع و احوال بیرونی باشند. مدراه سوّمی را برای درک و فهم آزادی پیشرو نهاده ایم، یعنی راهی که تأکید میکند وقتی موجودات جاندار توانمند و پیچبده ای (همانند انسانها) با گزینه های واقعی روبه رو باشند، هنگامی که تصمیم میگیرند، به عنوان علل آغازین آثار و افعالی که از آنها صادر می شود عمل میکنند. از این رقعیّت، یعنی از صرف واقعیّت توانمندی پیچیده، و صرف واقعیّت علل آغازگر است که همهٔ

#### ۸۶ 🍙 فلسفه به زبان ساده

مفاهیم تبیینگر ضروری مثل مسؤولیّت، تقبیح، تحسین، تشکّر، تنفر و عفو و بخشش سرچشمه میگیرند.

- I determinism
- 2 genetic blueprint
- 3 instincts
- 4 randomness
- 5 determined
- 6 negative
- 7 positive
- 8 rigid
- 9 not rigid
- ۱۰ ـ Stalin ـ حاکم مطلق شدروی از ۱۹۲۴ تــا ۱۹۳۹ کـه در راه اجبرای سیاست.های خود میلیونها نفر را به کام مرگ فرستاده (م).
- Ivan the Terrible ـ ۱۲ نخستین تزار روسیه که فوق العاده بی رحم و ست ک بوده ولی حکومت استبدادی و مطلقهٔ خود را بر روسیه مأمورینی از جالد خداوند می دانست: (م).
- ۱۳ ـ Francis Assisi از قديسان قرون وسطاكه در شهرها و روستاها به انسانها حتّى به حيوانات، موعظه ميك ده (م).
- 14 Calvinism
- 15 Pierre Simon Laplas
- 16 mechanics
- 17 neuroses
- 18 B. F. Skinner
- 19 agnostic
- 20 methodology
- 21 Idea of Reason
- 22 Mary Midgely
- 23 Denis Nilsen
- 24 Identiku picture

# فصیل ۵

# وجودشىر

وجود شرّ عمدتاً مسألهای است برای سنّتهای خداشناسی توحیدی که بر طبق آنها خداوند رحیم مطلق و قادر مطلق است. ادیان دیگری وجود دارند که خدایان مورد پرستش آنها نه فوقالعاده مقتدرند نه فوقالعاده خیرخواه. هم چنین ادیانی وجود دارند که میگویند ذات خدایان ناشناختنی است؛ بنا بر این، پیروان چنین ادیانی میگویند که «خدایان ناشناخته» را عبادت میکنند

آیین چند خدایی، (۲) بر خلاف مسیحیّت، یهودیت و اسلام، می تواند علّت وجود شرّ را کشمکش میان خدایانی بداند که نه قادر مطلق اند نـه خیرخواه. دیوید هیوم مسألهٔ شرّ را به شرح زیر بیان میکند:

اگر وجود شر در جهان به دردهٔ پروردگار باشد، در این صورت او خیرخواه نیست. اگر وجود شر در جهان بر خلاف ارادهٔ پروردگار باشد، پس او قادر مطلق نیست. ولی شر یا مطابق اراده او است یا مخالف آن. بنا بر این، یا پروردگار خیرخواه نیست یا قادر مطلق نمی باشد.

### ۸۸ 📧 فلسفه به زبان ساده

نتیجهٔ سوّمی هم ممکن است، و آن این که خدا وجود ندارد، هیوم هرگز به این گزینهٔ تصریح نکرد ولی در نوشته هایش اشاراتی وجود دارد دال بر این که چه بسا او مسألهٔ شبر را به عنوان دلیلی بر عدم وجود موجودی به نام خدا می دانسته است. با این حال ما فعلاً از گزینهٔ سوّم صرف نظر می کنیم.

### واقعيّت شرّ

یک راه حل احتمالی برای مسألهٔ شرّ انکار واقعیّت شرّ است. ولی مبادرت به چنین پاسخی زیاد قانع کننده نیست. سستی آن به محض تعریف معنای شرّ آشکار می شود.

معمولاً میان شرّی که نوع بشر مرتکب می شود و شرّی که انسانها هیچ کنترلی روی آن ندارند تمایز قائل می شوند. اعمالی که معمولاً انسانها علیهٔ انسانهای دیگر مرتکب می شوند، و این اعمال مثلاً متضمّن سوء رفتاری از قبیل شکنجه اند را می توان شرّ اخلاقی نامید. اموری مانند قحطی، بیماری و زلزله در مناطق آباد از موارد شرّ طبیعی به شمار می آبند.

آیا می توان ادّعا کرد که قساوت، شکنجه، قحطی و بیماری واقعاً وجود ندارد؟ رنجی که با قساوت انسان و بیماری های طبیعی توأم است یقیناً کاملاً واقعی بهنظر می رسد.

بعضی از عالمان الاهیّات اصرار دارند که چه بسا شرّ صرفاً مفهومی ذهنی باشد. شاید کلماتی مانند «بد» و «شرّ» چیزی نباشند جز صفاتی که حاکی از نارضایی اند، شاید این جمله که «قساوت شرّ است» معنایی بیش از این نداشته باشد که «من شخصاً مخالف آزار و اذیّت مردمم».

ولم میان دوست داشتن و دوست نداشتن از یک سو، و خیر و شر از سوی دیگر، تفاوت وجود دارد. دوست داشتن و دوست نداشتن بالنسبه به اشخاص متغیّر است. بعضی دوست دارند چای را با شیر مخلوط کنند. بعضی دیگر شیر را دوست نداشته و به جایش شکر می ریزند. وقتی به بررسی شرٌ و بدی میپردازیم تقریباً به قلمرو مفهومی متفاوتی وارد می شویم. بهطور کلّی ما در واقع از چیزی بدمان می آید که آن را شرّ تلقّی میکنیم، ولی نه به این معنای سطحی که مثلاً ممکن است تـوتـفرنگی مورد تنفر ما باشد. بهعلاوه مردم همواره از چیزهایی که به شرّ بودنشان باور دارند بدشان نمي آيد، بعضي مجذوب چيزي هستند که شرً می پندارند. به هر روی انگیزهٔ اوّلیّهٔ باور به این که چیزی از چیزها در وهلهٔ نخست شرّ است دوست نداشتن نیست. عوامل خیلی بنیادی تری در کار است. مردم به دلایل مهم گوناگونی به بیماری، یا قحطی، یا قتل مظلومانه صفت «شرّ» را نسبت مي دهند. آنها، مثلاً ممكن است بگويند كه چنين چیزهایی موازنهٔ جهان را به هم میزنند، و چیزهایی نیستند که ناظمی خیرخواه در آفرینش گنجانده باشد. این درست نیست که آنها بعد از به وقوع پیوستن جنایت از اندیشهٔ خونخواهی بدشان می آید.

# آیا شر سلبی است یا ایجابی؟

بعضی از فلاسفه معتقد بودند که شر چیزی وجودی (۱۱) یا ایجابی نیست، بلکه عدم خیر است. بدین ترتیب ابن میمون (۱۱) می نویسد: «مرگ برای انسان بد است، ولی عبارت است از عدم وجود. و به همین نحو بیماری، فقر و جهل که به او مربوط می شوند شرند؛ ولی همهٔ آنها عدم وجود کیفیتی خاص هستند». او ادامه می دهد: «انسان نمی تواند بگوید که خدا

شرّ را آفریده است. این کاملاً غیرقابل تصوّر است ... زیرا او فقط خالق وجود است، و هر وجودی خیر است. همه بدیها از قبیل اَعدامند که آفرینش به آنها تعلق نمیگیرد».

ما شاید قبول کنیم که (مثلاً) شرّ کوری صرفاً عبارت است از عدم بینایی. ولی هر عدمی ضرورتاً شرّ نیست. این یاوه خواهد بود که کوری را از آن جهت شرّ بدانیم که عدم بینایی است. از سوی دیگر، کسانی که از مالاریا رنج می برند صرفاً در معرض عدم سلامتی، یا نوع دیگری از عدم قرار نمی گیرند. مالاریا عبارت از فراوانی است نه عدم، یعنی عبارت است از فراوانی موجود ذره بینی موسوم به پلاسماند، در جریان خون.

اعتراض دیگر به نظریهٔ عدمی دانستن شر به عنوان نیروی علّی مطرح شده است. می توان استدلال کرد که فقدان یا عدم چیزی نمی تواند علّت هیچ چیز باشد. باری، حتّی اگر ما به خودمان ببالیم که فرهیخته تر از آنیم که به ارواح شرور باور داشته باشیم معالوصف، معتقدیم که برخی اشخاص مانند هیتلر و استالین علّت شرور وحشتناکی بودند، و این شرور به نوبه خود علّت شرور دیگر شدند. از آنجا که این دو فرد و اوضاع و احوالی که به وجود آورند به ترتیب علّت شرور، و شرور بیش تری شدند به نظر می رسد که نه این مردان نه شرار تشان و نه آنار و نتایج سرارت آنها نمی توانند صرف سلبها یا عدم های چیزهایی باشند.

با این حال، به طور مطلق ضروری نیست که اعدام نتوانند علّت چیزی باشند. اگر اَعدام و نفی ها به راستی می توانند علّت باشند، در این صورت مدافع جدّی نظریّه ای که شرّ را صرف عدم خیر معرفی می کند هنوز می تواند بگوید که شرور رایش سوّم، <sup>(۶)</sup> و شرارت های افراد تحت فرمان او، چیزی نبودند جز نفی ها و عدم ها. شاید این فی نفسه غیرقابل قبول باشد، که خود موضوع دیگری است.

ظاهراً نظریّهٔ عدم در نهایت از حل مسأله شرّ عاجز است. دلیلش این است که نظریّهٔ عدم صرفاً به شکل جدیدی از مسأله منجر می شود. اگر شرّ به راستی صرف عدم خیر باشد هنوز باید بپرسیم علّتش چیست که این اَعدام وحشتناک روی می دهند. اگر خداوند خیرخواه مطلق است جرا اَعدام وحشتناک را روا می دارد؟

# خيرخواهي وقدرت

آیا خیرخواهی خداوند نوعاً متفاوت از خیرخواهی انسان است؟ آیا می توان با معیارهای انسانی دربارهٔ آن داوری کرد؟ فرضاً این نکته مورد توافق باشد که خیرخواهی انسان و خیرخواهی خداوند نوعاً متفاوتند. آیا ابن راه حلی برای مسألهٔ شر است؟

راه حل مفروض این سؤال را پیش می کشد که آیا خدایی که به معنای متعارفِ کلمه، خیرخواه نیست شایستهٔ پرستش است. بر اساس مفهوم متعارف خیرخواهی محال به نظر می رسد که خدایی خیرخواه بتواند درد و شر وحشتناکی را که در جهان وجود دارد امضا کرده یا روا بداند. اگر شخصی گروهی از کودکان را در محوطهای حبس کرده و آنها را تا حد مرگ گرسنگی می داد، چنین شخصی را به دارالمجانین تحول می دادیم، یا غل و زنجیرش کرده و کلید را از دسترسش دور می کردیم. با این حال به نظر می رسد که خدای قادر مطلق روا می دارد تا هر روز کودکان در اثر قحطی بهیرند.

هم چنین این سؤال پیش می آید که آیا این دعوی با فقرهای از سِفر تکوین ۱٬۱ که می گوید خدا انسان را به صورت خود آفرید سازگار است. عالمان الاهیّات (و کثیری از مؤسنان غیرمتخصص) می گویند که شباهت

#### ۹۲ 🗊 فلسفه به زبان ساده

میان خدا و نوع بشر شباهت جسمانی نیست، بلکه بیترتر شباهت روحانی مراد است، یعنی شباهت از لحاظ حودآگاهی.

آیا در این صورت باید تفسیر مورد اجماع در مورد سِفر تکوین را رد کنیم؟ ظاهراً دیوید هیوم در یک مورد میگوید تصوّر این که خدا می تواند چیزی شبیه انسازها باشد کاملاً اشتباه است:

و آیا این ممکن است ... که ... شما هنوز بتوانید به تشبیه <sup>(۱)</sup> خود اعتقاد راسخ داشته باشید، و تأکید کنید که صفات اخلاقی خداوند، یعنی عدالت، خیرخواهی، رحمت و صداقت او ذاتاً از همان سنخند که انسانهای مخلوق دارند؟ می پذیریم که قدرتش نامتناهی است؛ هر چیزی را اراده کند به وجود می آید؛ ولی نه هیچ انسانی شاد (۱۱) است نه هیچ حیوانی؛ بنا بر این، او شادی آنها را نمی خواهد.

اینک اجازه دهید آنچه که سی. اس. لوئیس (۱۱) در کتابش به نام مسألهٔ رنج (۱۲) دربارهٔ شرّ میگوید را در نظر بگیریم. لوئیس احتجاج میکند که اگر ما بخواهیم پارادکس ظاهری مربوط به خدایی خیرخواه و قادر مطلق را با وجود شرّ در جهان، برطرف کنیم ضروری است که از نوعی تبلقّی مسیحی در خصوص محبت (۱۲) خداوند دست بشوییم، تلقّی ای که او ادعا میکند به مفهوم مهربانی (۱۲) وابستگی زیادی دارد.

شما طالب خدای مهربانید: یکی را دارید ـ نه خیرخواهی کهنسال که از سر رخوت و بی حالی از شما می خواهد به شیوهٔ خاص خودتان شاد باشید، نه نوع دوستی (۱۵) سرد دادرسی باوجدان ... بلکه آتشی بی امان (۱۵) است، عشقی که جهان را آفرید، پایدار هم چون محبت هنرمند به اثرش ... با غیرت، محتوم و طاقت فرسا هم چون محبت میان عاشق و معشوق.

این خط مشی خیلی افراطی است. کاملاً محتمل است که محبت دقیقاً با مهربانی صرف یکسان نباشد، ولی حتّی شباهت «آتش بی امان : لوئیس به معنایی که ما معمولاً از محبت می فهمیم بسیار اندک است.

آیا در این صورت باید نتیجه بگیریم که خدا خیرخواه است ولی قادر مطلق نیست؟ هیوم به طعنه می گوید خدایی که ابن جهان را طراحی کرده است باید نقصی در کارش باشد و باید هنرش را روی چیز دیگری به کار می برد. هیوم می گوید، شاید خالق جهان ما خدای پیری بوده باشد. یا شاید «خدای خردسالی» باشد که هنوز کسب مهارت می کند.

#### لايبنيتس و ولتر

لایب نیتس (۱۱۱ (۱۶۴۶ - ۱۷۱۶) این مسأله را از جهت عکس مد نظر قرار داد. او استدلال میکند که چون خدا باید خیرخواه و قادر مطلق باشد نتیجه می شود که هر جهانی که می آفریند باید بهترین جهان ممکنی باشد که می توان آفرید. بنا بر این، جهانی که ما در آن زندگی میکنیم باید «بهترین جهان در میان همهٔ جهانهای ممکن» باشد.

ولتر(۱٬۱۱ (۱۶۹۴ - ۱۷۷۸) در رمان کاندید(۱٬۱۱ خود لایبنیتس را در قالب شخصیت دکتر پانگلوس(۱۲۰ هجو میکند. در این اثر، قهرمان داستان، یعنی کاندید، آموزهٔ پانگلوسی، یا به عبارت بهتر آموزهٔ لایبنیتسی را میپذیرد، و در جهان پهناور به دنبال بخت خویش به مسافرت میپردازد. رشتهٔ بیپایانی از ناکامیها را تجربه میکند، ولی دائماً سعی میکند با یادآوری تعلیمات پانگلوس خودش را تسلّی دهد. این تعلیمات هم چنانکه ناکامی پشت ناکامی میآید هر دم مضحکتر میشوند.

#### ۹۴ 🗉 فلسفه به زبان ساده

### خير و شرّ و اختيار

شاید رضایتبخشترین نوع راه حل یا تلاش برای ارائهٔ راه حل، راه حلی است که با اختیار انسان ارتباط دارد.

بر اساس این راه حل پیتنهادی، شرّ لازمهٔ وجود اختیار نزد انسان است. چنین استدلال می شود: جهانی که در آن موجودات دارای اختیار و جود داشته باشند از حیث برخی جهاتِ مهم غنی تر و متنوع تر از جهانی است که تنها شامل آدمهای ماشینی مهربان است. اگر انسانها همواره خوب بودند، جهتش تنها این می توانست باشد که خدا آنها را صد درصد تابع قوانین خود آفریده است، و در این صورت آنها به ماشینهای محضی شبیه بودند که به طور خودکار به عمل خیر مشغولند.

بنا بر این، وجود اختیار انسانی شرّ اخلاقی را تبیبن میکند، و ارزش آزادی توجیه گر ارادهٔ خداوند بر آفریدن انسانهای آزاد است، یعنی مخلوقاتی که قادر به انتخاب میان خیر و شرّند.

با این حال، حتّی اگر بدین گونه اختیار، هم تبیینی دربارهٔ وجود شرّ ارائه می دهد و هم به توجیه آن می پردازد، به نظر نمی رسد مقدار زیاد شرّ را تبیین کند. آیا نمی توانستیم در عین داشتن آزادی، شرّ کم تری داشته باشیم؟ شهود درونی گویای آن است که مقدار شرّ موجود در جهان بسیار زیادتر از مقدار لازم برای تضمین اختیار است.

دوّم، پاسخ پیشنهادی، شرور طبیعی از قبیل سیلها، قحطیها و بیماریها را تبیین نمیکند. اگو ما انسانها آزاد هستیم، در این صورت بی تردید باید قادر به انتخاب میان خیر و شر باشیم، ولی به طور کلی شروری مثل قحطی، بیماری، خشکسانی، سیلها، تندبادها و زمین لرزهها، حتّی به طور غیرمستقیم، نیجهٔ انتخابهای انسان نیستند.

### وجود شرّ 🖫 ۹۵

نتیجه گیری هیوم این است که ذات خداوند برای ما ناشناخته است و ما نمی توانیم آن را بشناسیم، و ما نه می توانیم صفات خداوند را بشناسیم، و نه نسبتهای موجود میان این صفات را.

# خداناباوری ۲۱۱ و شرّ

البته برای کسانی که خداناباور یا ملحد هستند مسألهٔ شرّ مطرح نیست. جهان اتفاقاً دارای شرور است، یعنی درست همان طور که اتفاقاً چیزهایی وجود دارند، و چیزی بیش از این نمی توان گفت. از سوی دیگر، جمعی از نوگروندگان به خداناباوری وجود دارند که میگویند وجود شرّ دقیقاً همان چیزی است که آنها را در مورد بر حق بودن خداناباوری متقاعد میکند.

ولی مسألهٔ بهاصطلاح شرّ مبنای کاملاً مطمئنی برای خداناباوری نیست. در واقع گاهی اوقات این مسأله به منزلهٔ دلیل دندانشکنی دربارهٔ عدم وجود خداوند تلقّی می شود، ولی در حقیقت دلیل دندانشکن هیچ فرض ا™ابه خصوصی نیست. مسألهٔ اصلی را به صورت زیر می توان بیان کرد؛ این سه گزاره که:

شرٌ وجود دارد.

خدا رحيم مطلق است.

خدا قادر مطلق است.

متقابلاً ناسازگار یا مانعةالجمعاند(۳۳) ـ یعنی آنها دو به دو سی توانند صادق باشند، ولی هر سه آنها با هم نه.

پاسخهای محتمل زیادی وجود دارد. اگر تجربه ما را به رد پاسخ نخست (زیر) رهنمون می شود هنوز گزینههای دیگری پیش رو داریم، بنا بر این، خداناباوری (یعنی پاسخ دوّم زیر) به ما تحمیل نمی شود؛ گر چه

#### ۹۶ 🐨 فلسفه به زبان ساده

ممکن است گزینه های دیگر نیز هیچ بهتر نباشند. عمده پاسخ های ممکن عبارتند از:

۱ ـ شرّ وجود ندارد.

٢ ـ خدا وجود ندارد.

۳ ـ شرّ وجود دارد و خدا وجود دارد: او رحيم مطلق است ولي قادر مطلق نيست.

 ۴\_شر وجود دارد و خدا وجود دارد: او قادر مطلق است ولی رحیم مطلق نیست.

۵ ـ شرّ وجود دارد و خدا وجود دارد: او نه رحيم مطلق است نه قادر مطلق.

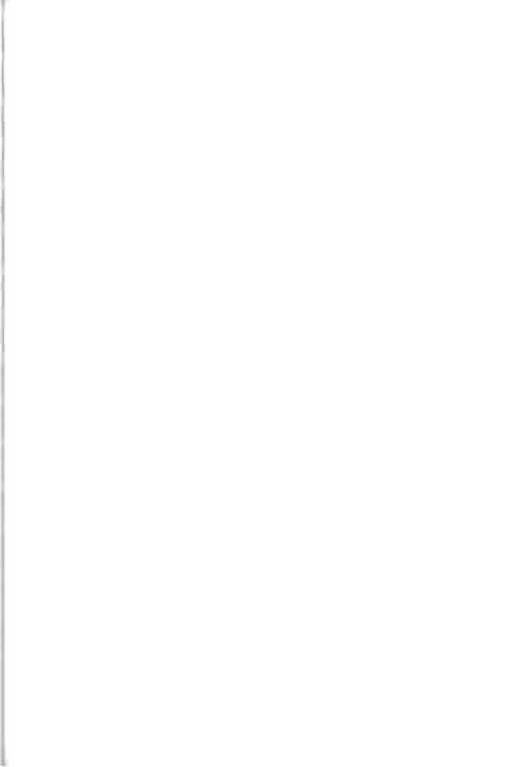
٤ ـ خدا وجود دارد ولي ما قادر به درك و شناخت ذات او نيسيم.

۷ مسألهای در کار نیست؛ خیرخواهی آشکار خدا، قدرت آشکار او و وجود آشکار شر متقابلاً سازگارند، ولی نحوهٔ سازگاری آذها رازی است فراتر از درک و فهم بشر.

- L all-loving
- 2 polytheism
- 3 positive
- 4 Maimonides
- 5 plasmodium
- 6 Third Reich
- 7 all-benevolent
- 8 Genesis
- 9 anthropomorphism
- 10 happy
- 11 C. S. Lewis
- 12 The Problem of Pain

# وجود شرَ 🎍 ۹۷

- 13 Jove
- 14 kindness
- 15 philanthropy
- 16 consuming fire
- 17 Leibniz
- 18 Voltaire
- 19 Candide
- 20 Dr. Pangloss
- 21 atheism
- 22 thesis
- 23 mutually inconsistent



# قصىل ع

# مسألة شناخت

وقتی ادّعا میکنیم چیزی را می شناسیم منظورمان چیست؟ ارتباط شناخت با حقیقت و خطا، و با باور و دلیل چگونه است؟

# شناخت، حقيقت و خطا

آیا انسان می تواند به چیزی که درست نیست علم داشته باشد؟ مثلاً، مردم مدّتها فکر می کردند که فقط هفت سیاره وجود دارد. سپس تصوّر می کردند تعداد آنها هشت تا است. در واقع (تا جایی که ما می دانیم) نه سیاره وجود دارد. آیا پیشینیان که تصوّر می کردند فقط هفت سیاره وجود دارد به تعداد سیارات علم داشتند؟ بیش تر به نظر می رسد که آنها فقط تصوّر می کردند که می دانند.

پیشینیان باور داشتند که هفت سیاره وجود دارد، ولی به آن علم نداشتند، زیر آن درست نبود. باورها و اعتقادات می توانند صادق یا کاذب باشند ولی شناخت نمی تواند کاذب باشد. باورهای کاذب شناخت محسوب نمی شوند. یک نظر قدیمی میگفت که شناخت نمی تواند کاذب باشد زیرا شناخت قوّهٔ خطاناپذیر یا حالت خطاناپذیر ذهن است. نظر جدید این است که شناخت نمی تواند کاذب باشد زیرا تعریف کلمهٔ «شناخت» به گونهای است که باعث می شود تصوّر شناخت کاذب تناقض در الفاظ باشد. این دو نظر در واقع ناسازگار نیستند، زیرا واقع امر می تواند چنین باشد که هم شناخت بر حسب تعریف صادق باشد و هم این که حالت خطاناپذیر ذهن به شمار آید. ما فرض خواهیم کرد که شناخت طبق تعریف صادق است. خطاناپذیر دورا هیم داد.

### شناخت، حقيقت و دلايل

شناخت انسانی باید ارتباطی با تواناییهای ذهنی دانسته باشد. شناخت باید حالتی از ذهن، یا نوعی تمایل ذهنی باشد. آن بیش تر شبیهٔ باور یا اعتقاد است، گر چه باور، همان طور که دیدیم، یا می تواند صادق باشد یا کاذب در حالی که شناخت باید صادق باشد.

بر اساس یک نظریّهٔ قدیمی، که به افلاطون منسوب است، شناخت مساوی باور یا اعتقاد صادق است.

با این حال، افلاطون معلوم کرد که این نظریه کاملاً بسنده نیست. دلبلش این است که ممکن است به طور اتفاقی به حقیقتی معتقد شویم. مثال خود افلاطون، بر اساس مکالمهٔ مِنون، ۱۱ به شرح زیر است. فرض کنید شما میخواهید به لاریسالا سفر کنید. در سر دوراهی با مردی روبهرو می شوید و از او می پرسید که کدام مسیر به لاریسا منتهی می شود، مسیر سمت راست یا مسیر سمت چپ. این فرد نمی داند که کدام مسیر به لاریسا منتهی می شود ولی مثل ایرلندی مشهور میخواهد به شما کمک کند بنا بر این، حدسی زده و با لحن حاکی از اطمینان به شما میگوید

#### مسألة شناخت 🏮 ١٠١

«مسیر سمت راست». مسیر سمت راست را می روید، و به زودی واقعاً به لاریسا می رسید زیرا آن مرد درست حدس زده بود. در نتیجه:

۱ - درست بود که مسیر سمت راست به لاریسا منتهی می شود، و ۲ - شما به این امر باور داشتید.

بنا بر این، شما باور و اعتقاد صادقی داشتید.

ولی، افلاطون معتقد است که این باور صادقِ بهخصوص نمونهای از شناخت یا معرفت نیست. شما واقعاً راه رسیدن به لاریسا را نمی دانستید، بلکه به واسطهٔ خوش شانسی به آنجا رسیدید. بنا بر این، او به توصیف خود از شناخت عنصر سوّمی را اضافه کرد. به گفتهٔ وی شناخت باوری است صادق همراه با دلیل. اگر شخص الف به چیزی، مثلاً ب، علم دارد در این صورت:

۱ ـ ب بايد صادق باشد، و

۲ -الف باید به ب باور داشته باشد، و

۳ - الف باید دلیل خوبی برای باور به ب داشته باشد.

در مورد مسیر منتهی به لاریسا دلیلی وجود داشت، ولی دلیل ضعیفی بود. شما به سخن بیگانهای مهربان ولی صاف و ساده باور داشتید که خودش مسیر را نمی دانست.

این تحلیل سهبخشی شناخت شاید بهترین تحلیل موجود باشد، ولی به جهت این که به مشکلات پر دردسری منجر می شود در بسیاری از جاها مورد نقادی قرار گرفته است.

## دانش چیستی و دانش چگونگی

اجازه دهید چند سؤال دربارهٔ باور را مورد بررسی فرار دهیم.

آیا آنسان واقعاً باید به این جهت به چیزی باور داشته باشد که به آن

### ۱۰۲ 🖮 فلسفه به زبان ساده

علم دارد؟ آیا شما به هر چیزی که میدانید باور دارید؟ پاسخ حتماً منفی است، مگر این که نظر تحکمی ضعیفی دربارهٔ شناخت مورد پذیرش باشد.

شناخت حقیقی متضمّن مهارتهای عملی است. نمونههای مهارتهای عملی عبارتند از دانش نحوهٔ به کارگیری ماشین خیاطی، نحوهٔ دوجرخهسواری، نحوهٔ تعمیر پنجره شکسته و راه جعل کردن چک. شناخت عملی عبارت است از دانش چگونگی. (۱۱ بعضی از شناختهای عملی غریزی اند، مثلاً، نوزاد می داند چگونه گریه کند، و ماهی می داند چهطور شناکند. دانش چگونگی عمدتاً مسألهای مربوط به توانایی انجام یک عمل است.

دانش چگونگی متفاوت از دانش جیستی دانش چگونگی عبارت از داشتن نوعی استعداد است، دانش چیستی یعنی داشتن مقداری اطلاعات. داشتن اطلاعات، نزد شما که انسانید، معمولاً به این معنا است که شما به آن اطلاعات باور دارید. ولی دارای مهارتی بودن به این معنا نیست که شما به آن مهارت باور دارید، زیرا باور یا اعتقاد به مهارت بی معنی است. شما می توانید به این امر باور داشته باشید که مهارتی دارید، یا مهارتی ندارید، ولی نمی تواند به مهارت باور یا اعتقاد داشته باشید.

اگر تصدیق شود که مهارتهای عملی نوعی شناخت هستند نتیجه نمیدهد که هر شناختی مستلزم باور است.

### سه نوع شناخت ناآگاهانه

به نظر میرسد که چند قسم «دانش چیستی» ناخود آگاه، یا ناآگاهانه، یا

#### مسألة شناخت 🍺 ١٠٣

مخفی است. معلوم نیست که شناخت ناآگاهانه یا مخفی حتماً متضمّن باور یا اعتقاد باشد.

لازم نیست به پیچیدگیهای نظریّهٔ فروید<sup>(۱)</sup> دربارهٔ ضمیر ناخودآگاه وارد شویم، زیرا نمونههای سادهتری از شناخت ناآگاهانه وجود دارد.

۱) بخش اعظم شناخت یک نواخت روزمره برای مدّت زیادی «در پستوی دهن الساس مخفی می ماند. اغلب هیچ دلیل خاصی برای اندیشیدن دربارهٔ چیزهایی که برای سالیان متمادی می دانیم وجود ندارد. با این حال به محض برانگیخته شدن، هیچ مشکلی برای یادآوری آنها در کار نخواهد بود. به نظر می رسد که نوع دانش نا کاهانهٔ متعارف با هیچ یک از باورهایی که به طور آگاهانه به آنها اعتقاد داریم ارتباطی ندارد، زیرا مدّت نهفته ماندن شناخت مذکور بسیار بیش تر از آن است که با باورها مطابقت یا هم خوانی داشته باشد. آیا این اهمیّتی دارد؟ اگر ما می توانیم تصوّر شناخت ناآگاهانه را بپذیریم یقیناً می توانیم تصوّر باور ناآگاهانه را هم شناخت نا ابر این، صرف این واقعیّت که به نظر می رسد برخی شناختها ناآگاهانه هستند ضرورتاً باعث منتفی شدن این سؤال شناختها ناآگاهانه هستند ضرورتاً باعث منتفی شدن این سؤال

۲) اینک از دست رفتن موقتی نوعی حافظه را در نظر بگیرید که به آسانی با تحریک کردن پاک نمی شود. در چنین موردی نه شناخت آگاهانهای وجود دارد نه بارر آگاهانهای. با این حال در اغلب اوقات وقتی چیزی، مثلاً نام شخص آشنایی، فراموش شده است انسان احساس میکند که «واقعاً» این چیز فراموش شده را می داند. تعبیری که برای بیان چنین حالاتی به کار می بریم این است که «آن نوک زبانم است». انسان می تواند کاملاً مطمئن باشد که از دست رفتن حافظه موقتی است.

ولمي اگر نهايتاً معلوم شود كه از دست رفتن حافظه هميشگي است.

# ۱۰۴ 😇 فلسفه به زبان ساده

چهطور؟ اگر شما هرگز موفق نشدید نام فراموش شده را به یاد بیاورید چهطور؟

یقیناً او دست رفتن حافظه با از دست رفتن دانش هیچ تفاوتی ندارد. واقعیتی که برای همیشه فراموش شده است، واقعینی است که دیگر متعلق علم نیست. هرچند ممکن است در واقع هنگامی که فردی چیزی را به طور موقتی چون که باز میگردد) احساس خاصی وجرد داشته باشد، ولی هیچ تضمینی نبست که خود آن احساس خطا نباشد. چون احساس این که چیزی «نوک زبان شما است» کاملاً تضمین نمی کند که شما بالا خره آن اطلاعات را به یاد خواهید آورد، پس به یقین نمی توان دانست که فراموشی دائمی نباشد. لذا چنین نتیجه می شود که شما نمی توانید یقین داشته باشید که «واقعاً» نام فراموش شده را می دانید.

بنا بر این، این نوع شناخت الآگاهانه شناختی است که شما نمی توانید یقین داشته باشید که واجد آن هستید، فقط وقایع آینده می تواند موضوع . را روشن کند. ولی شاید این همان چیزی است که شناخت ناآگاهانه باید شبیه آن باشد. و در هر صورت این امر ثابت نمی کند که باور (ناآگاهانه) بخشی از شناخت ناآگاهانه هست یا نه.

۳) مثالی از نوع دیگر نیز وجود دارد. هر کسی چیزهایی را می داند که هرگز دربارهٔ آنها نیندیشیده است. اگر شما هرگز دربارهٔ اسر محتملی آنقدر که پنداشته اید نمی دانید بقیناً نمی توانید هیچ باور یا اعتقادی در مورد آن داشته باشید. موردی که هرگز دربارهٔ چیزی فکر نشده است فرق دارد با موردی که دربارهٔ آن فکر شده و سپس فراموش گشته است.

مردم چیزهای مزخرف زیادی را میدانند که اساساً هرگز آن ما را قبول نداشتهاند. مثلاً، شما میدانید که نتیجهٔ ازدواج میان درخت بلوط و لاکپشت نیستید. دیروز، قبل از این که این سخن مضحک را در این صفحه بخوانید، آیا به طور آگاهانه معتقد بودید که «من نتیجهٔ ازدواج مبان درخت بلوط و لاکپشت نیستم؟» یقیناً نه. شما به نحو پنهانی و ناآگاهانه آن را می دانستید، ولی هیچ باور آگاهانهای در ازای آن وجود نداشت. آیا باور ناآگاهانهای در ازای آن وجود داشت؟ این بیش از حد عجیب می نماید. این باور ناآگاهانه از کجا نشأت گرفته است؟ آیا زمانی یک باور آگاهانه بود؟ شما چگونه می توانید به عقیده ای باور داشته باشبد که هرگز به ذهنتان خطور نکرده است؟

این گونه شناخت ناآگاهانه به حقایقی مربوط می شود که اغلب جنبهٔ سلبی دارند و منطقاً از حقایق دیگری ناشی می شوند که نسبت به آنها علم آگاهانه داریم. در مثال فوقالذکر این حقیقت که شما نتیجهٔ ازدواج میان لاک پشت و درخت بلوط نیستند از این حقیقت نتیجه می شود که انسانها تنها به واسطهٔ مواد ژنتیکی انسانی به وجود می آیند. شما دربارهٔ تولید متل انسانها به حقیقت مذکور علم آگاهانه و باور دارید. چه بسا گفته شود که شما به طور ناآگاهانه به حقایق سلبی ای که از آن لازم می آیند نیز علم دارید. ولی چون که شما حتّی هرگز تصوّر به وجود آمدن از لاک پشت را مورد توجه قرار نداده اید، لذا به این قضیه که شما بدان نحو به وجود نیامده اید، اعم از آگاهانه یا ناآگاهانه، نه باور دارید و نه باور ندارید. یعنی، تا زمانی که این تصوّر به شما القاء نشده است، هیچ باور یا اعتقادی دربارهٔ آن ندارید. پس از آن، بلافاصله شناختِ ناآگاهانه، آگاهانه می شود و شما در همان زمان به باور مربوط و متناسب نایل می شوید.

می توان نتیجه گرفت که هر شناختی مستلزم باور نیست، نخست بدین دلیل که بعضی دانشها دانش چگونگی است، و دوّم، به دلیل آن که نوعی از دانش چیستی ناآگاهانه تفکّر قبلی در خصوص آن را مفروض

#### ۱۰۶ =: فلسفه به زبان ساده

نمیگیرد، و بنا بر این، باورهای آگاهانه یا ناآگاهانه را مسلم نمیداند.

با این همه، تحلیل سهبخشی اصلی دربارهٔ شناخت کاملاً باطل نشده است. اگرچه آن با دانش چگونگی، و با برخی مثالهای دستچین شده دربارهٔ شناخت ناآگاهانه جور در نمی آید، ولی با شناخت آگاهانهٔ معمولی کاملاً هماهنگ است. ولی تعریف سهبخشی مشکل جدّی دیگری دارد.

# تسلسل دلايل(^)

جدّىترين مشكل تعريف سەبخشي شناخت به شىواھىد و ادلە مىربوط مىشود.

دلیل درست چیست؟ دلیل معتبر کدام است؟ مثلاً، دلیل معتبر این که جادهٔ سمت راست جادهٔ لاریسا است چیست؟ بسیار خوب، شاید شما نقشهای دارید، که نشان می دهد جادهٔ سمت راست به لاریسا می رود. آیا این کافی است؟ معلوم است که نه، زیرا ممکن است نقشه ها دقیق نباشد، مثلاً شاید آنها نقشه های قدیمی باشند که مسیرهای جدید را نشان نمی دهند. خیلی خوب، فرض کنید سئال را تغییر داده بگوییم که شما در واقع قبلاً به لاریسا رفته اید و می توانید به یاد بیاورید که جادهٔ سمت راست را انتخاب کردید. آیا این کافی است؟ جواب منفی است. شاید آن جاده حالا مسدود شده، یا ممکن است جاده جدیدی احداث شده باشد.

این چه چیزی را نشان می دهد؟ نشان می دهد که شما باید بدانید نقشه به روز و دقیق است، لازم است بدانید که عملیات جاده سازی انجام نشده است، و باید فرق میان راست و چپ را تشخیص دهید. به عبارت دیگر، برای این که بدانید جادهٔ لاریسا کدام است اوّل باید به چیزهای دیگری علم داشته باشید. امّا سیس، برای دانستن آن چیزهای دیگر، به

#### مسألة شناخت 🏗 ۱۰۷

همان دلیل باید چیزهای دیگری را هم بدانید، و همینطور ت*ا بینهایت<sup>(۹)</sup>.* بنا بر این:

 ۱) الف می داند که جادهٔ سمت راست به لاریسا منتهی می شود، مساوی است با:

این درست است که جادهٔ سمت راست به لاریسا منتهی می شود.
 به اضافهٔ

 الف باور دارد که جادهٔ سمت راست به لاریسا منتهی می شود، به اضافهٔ

۳. الف دلیل معتبری برای این باور یا اعتقاد دارد.

خوب حالا، جملهٔ سوّم بالا، یعنی الف دلیل معتبری برای باور یا اعتقاد دارد که جادهٔ سمت راست به لاریا منتهی می شود، به این معنا است که:

۲) الف می داند که نقشه دقیق است و فرق میان راست و چپ را

۴) الف می داند که نیفتیه دفیق است و قبرق میان راست و چپ را تشخیص می دهد (و جز آن).

چون این جمله بیانگر دانش است باید بدین نحو تحلیل شود:

درست است که نقشه دقیق است (و غیره)، به اضافهٔ

الف باور دارد که نقشه دقیق است (و غیره)، به اضافهٔ

 الف دلیل معتبری برای این باور دارد که نقشه دقیق است (و غیره).

ولى جمله ششم بالا، يعنى الف دليل معتبري براي اين باور دارد كه نقشه دقيق است (و غيره)، بدين معناكه:

۳) الف می داند که نقشه به روز است و می داند که جاده سازی در کار نبوده است. از آن جا که این نیز بیانگر دانش است باید به نحو زیر تحلیل شود؛

٧. درست است كه نقشه بهروز مي باشد (و غيره)، به اضافهٔ

### ۱۰۸ 🖘 فلسفه به زبان ساده

٨. الف باور داردكه نقشه بهروز است (و غيره)، به اضافهٔ

۹. الف دلیل معتبری برای این باور دارد که نفشه به روز است (و غیره)، یعنی این که:

۴) الف می داند که نقشه در سال «۲۰۰۰» جاپ شده است ـ کـه باید این گونه تحلیل شود:

۱۰. درست است که نقشه در سال «۲۰۰۰» جاپ شده است، و

۱۱. الف باور دارد که ...

۱۲. الف دليل معتبري دارد كه ...

و همين طور تا بينهايت.

خلاصه این که، اگر تحلیل سهبخشی شناخت صحیح باشد، در این صورت انسان باید برای دانستن چیزی کم اهمیّت شمار پایان ناپذیری از چیزها را بداند. ولی از آنجا که ذهن انسان متناهی است چنین چیزی محال است. بنا بر این، نیل به شناخت برای انسانها امکان پذیر نیست.

این نتیجه گیری مسأله ساز بر خلاف فهم عرفی است. حتّی اگر پاسخ به معمّای جهان در پرده ابهام باقی بماند، ما انسان ها بسیاری از چیزهای سادهٔ دیگر را می دانیم. مثلاً می دانیم که برای صبحانه چه خور دیم، و اکثر ما می دانیم که زوایای مثلث چند درجه است، و نام پایتخت فرانسه چیست، و چیزهایی از این دست.

شکاکان (۱۱۰ می گویند که شناخت غیرممکن است. ولی غیرشکاکان به دنبال پاسخهای ممکن هستند؛ به چند نمونه از این پاسخها اشباره میکنیم.

## شیناخت عملی است، نه نظری

پراگماتیست، (۱۱) یا شخص عملگرا، مدّعی است که هرچند در ساحت

#### مسألة شناخت 📧 ١٠٩

نظر با تسلسل دلایل مواجهیم، ولی در عمل این تسلسل به زودی به انتها می رسد. ما باید این نکته تلخ را درک کرده و بیذیریم که شناخت انسانی مستناهی است. در هسر حسال، این شناخت متناهی انسانی چیست؟ پراگماتیست پاسخ می دهد: شناخت انسانی چیزی است که در عمل نتیجه بخش باشد. اگر روشهای شما برای به دست آوردن اطلاعات در عمل عمل نتیجه بخش باشند، همین اندازه کافی است. البنه در عمل، رسیدن به لاریسا نسبتاً آسان است، به شرط آن که انسان از نقشههای به روز استفاده نماید، با به توصیهٔ معقول مردم مسؤول اعتماد کند.

# تسلسل بىزيان است: استدلال انسان پايانى ندارد

راه حل ممکن دیگر با این استفهام انکاری شروع می شود که: تسلسل نامتناهی چه عیب و نقصی دارد؟ شاید در واقع تحلیل شناخت مستلزم تسلسل نامتناهی باشد، ولی این چه اشکالی دارد؟ بی تردید عقل هیچ انسانی نامتناهی نیست، ولی مجموع توان ذهنی نوع بشر بی پایان است. نوع بشر پیوسته به فهم چیزهای بیش تری نایل می شود. شناخت یک حالت ایستای فردی نیست، بلکه نوعی فرایند کشف است که کل نوع انسان در آن درگیرند، و این فرایند به خوبی می تواند پیش رود ـ فقط بستگی به این دارد که نژاد بشر تاکی باقی است.

اشکال این پاسخ آن است که هرچند تصدیق میکند که مجموع نوع بشر در گذشته و حال و آینده شناخت و معرفت کاملی نیدارد، ولی نمی پذیرد که افراد بتوانند اشباه و امور راکاملاً بشناسند. ولی فهم عرفی به ما میگوید که افراد در حقیقت به خیلی از چیزها علم دارند.

### ۱۱۰ 📰 فلسفه به زبان ساده

#### تسلسل نامتناهي نيست بلكه دوري است

بر حسب این راه حل پیشنهادی تسلسل دلایل نامتناهی نیست بلکه دایرهٔ بزرگی را دور زده و به نقطهٔ آغازش باز می گردد. علم به الف به واسطهٔ علم قبلی به ب است و دانستن این به واسطهٔ علم قبلی به پ است (و الی آخر)، ولی این فرایند نامتناهی نیست، زیرا مثلاً وقتی به شناخت ی نایل می شویم پی می بریم که علم به ی به واسطهٔ علم به الف است ـ و بدین سان کل فرایند را ال نو شروع می کنیم.

اشكال اين پاسخ آن است كه دور باطل به بىدى تسلسل نامتناهى است. زيرا آگر شما بايد براى علم به الف به ب، پ، ت... و ى علم داشته باشيد، و اگر علم به ي بايد به واسطهٔ علم به الف باشد، در وهلهٔ نخست چرا اين پيشرفت آغاز مى شود؟ سخن آخر شما ابن است كه براى علم به الف بايد به الف علم داشته باشيد، كه به عنوان كلام آخر جملهٔ تقريباً بى اساس و سستى است.

### تسلسل متناهی است نه نامتناهی

بر اساس این راه حل، اگر سیر قهقرایی دلایل را پیگیری کنیم همواره به دلیلی خواهیم رسید که نیاز سند دلیل نیست. چنین دلیلی یا اصل متعارف (۱۳) بدیهی خواهد بود یا آگاهی «اجتنابناپذیری» (۱۳) که از راه حواس به ذهن ارائه شده است، مثل احساس درد.

این تصور را که بنیاد معرفت یا شناخت حقایقی است که مطلقاً یا به طور نسبی یقینی می باشند بنیان انگاری معرفت شناختی (۱۱ می ناسند شاید مشهور ترین بنیان انگار دکارت باشد که می گوید شناخت انسان به جملهٔ «فکر می کنم پس هستم» مبتنی است. بنیان انگاران دیگر مدّعی

#### مسألة شناخت 🕝 ١١١

هستند که شناخت با اصول متعارف بدیهی ریاضیات یا منطق آغاز می شود، مثلاً این که «یک چیز خودش است نه چیز دیگر». همچنین عدّهای دیگر میگویند که شناخت با تجربهٔ حسّی اوّلیّه آغاز می شود.

یکی از اشکالهای بنیانانگاری این است که تاکنون کسی اثبات نکرده است که هر جزئی از شناخت انسانی بر حقایق بدیهی مبتنی است، و تاکنون هیچ کس اثبات نکرده است که شناخت انسانی همواره مبتنی بر تجربهٔ حسّی است. پس این راه حلهای پیشنهادی فقط فرضیه هستند. با این همه، به نظر می رسد که آنها فرضیه های مفیدی باشند که چه بسا می توانند با پاسخ پراگماتیست به مسألهٔ تسلسل به خوبی ترکیب شوند.

### پاسخ رامزی

فرانک رامزی<sup>۱۵۱</sup> (۱۹۰۳ ـ ۱۹۳۰) میگوید داشتن دلایل معتبر برای باور یا اعتقاد به این معنا است که شما با «فرایند قابل اعتمادی» به آن باور رسیدهاید.

او می پرسد: آیا حافظه فرایند قابل اعتمادی است؟ آیا دورآگاهی یا تله پاتی (۱۰۰ فرایند قابل اطمینانی است؟ آیا شهود فرایند معتبری است؟ و او حکم می کند که همهٔ این فرایندها می توانند قابل اعتماد باشند، به شرط آن که در هر موردی سلسلهٔ علل و معالیلی وجود داشته باشد که اطلاعات به یاد آمده (با تله پاتی شده، یا شهود شده، یا به هر نحو دیگر) را با حافظه (یا شهود، یا ارتباط دورآگاهانه، یا غیره) یبوند دهد.

سلسلهٔ علل و معالیل نوع درست و مناسب، که تجربه های فرد را به باورهایش پیوند می دهد، تضمین می کند که این باورها درست بوده و بنا بر این، مواردی از شناخت حقیقی هستند. به نظر می رسد ایراد نظریهٔ رامزی این است که بر اساس آن شناخت غیرممکن باقی می ماند زیرا تسلسل نامتناهی، به شکیل دیگری، باقی است. به محض این که بخواهیم حکم کنیم چه فرایندهایی قابل اعتمادند معایب آن آشکار می شود. به نظر می رسد بر اساس آن تنها وقتی می توانیم به سؤالی پاسخ دهیم که فرایند قابل اعتمادی برای رسیدن به پاسخ داشته باشیم. و ظاهراً این امر به تسلسل نامتناهی فرایندهای قابل اعتماد منجر می شود. زیرا فرد برای داشتن سناخت حقیقی لازم است بداند که این فرایند قابل اعتماد حقیقتاً فرایند موثقی است، یعنی فرد برای سنجیدن فرایند قابل اعتماد به فرایند قابل اعتماد داشت.

خود رامزی، در مقالهٔ بسیار کوتاهش، نمیگوید که آیا معتقد است ایده و نظرش مشکل تسلسل نامتناهی را حل خواهدکرد یا نه.

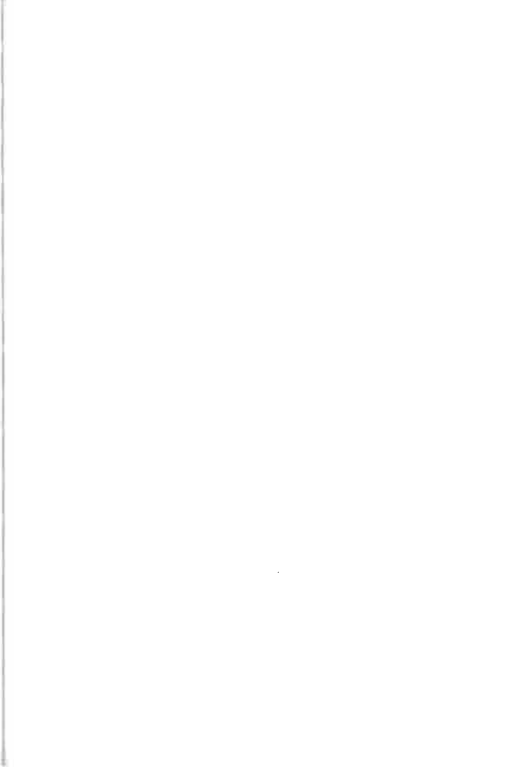
تعاریفی که فلاسفه از شناخت ارائه کردهاند به نوعی حالت آرمانی، ایسنا و تغییرناپذیر ذهن یا حالتی از امور مربوط است. ولی شاید شناخت حقیقی بسیار مبهم باشد. در زندگی واقعی تنها به موضوعاتی که نهایتاً بدون هیچگونه شک و تردیدی اثبات شدهاند امور شناخته شده اطلاق نمی شود. اغلب در علم به نظریههای رایج نظریههای شناخته شده است می گویند، ولی در عین حال این به عنوان اصل بنیادی پذیرفته شده است که نظریههای قدیمی دائماً جایشان را به نظریههای جدید می دهند. تعبیر «وضعیت کنونی شناخت می تواند به اصطلاح ذاتاً امری موقتی باشد. اگر معلوم شود کمه «وضعیت کنونی شناخت» تا حدودی زودگذر است، راه گریزی هست از این سخن که «ما

شناخت همچنین با نتبجهای که در عمل میدهد ارتباط دارد. این تلقّی شخص عملگرا از شناخت، در بسیاری از قلمروهای زندگی حضور

#### مسألة شناخت 🌞 ۱۱۲

دارد. به هر رو، تفاوت میان آنچه در عمل نتیجه می دهد و آنچه نتیجه نمی دهد تفاوتی نوعی نیست بلکه تفاوت از حیث رتبه و درجه است. نتیجهٔ بعضی آراء از آراء دیگر بهتر است، و بنا بر این، به آراء جدیدی منجر می شوند که نتایج به مراتب بهتری دارند. ما اغلب وقتی می گوییم می دانیم که دلیل خوبی بر این تصوّر داریم که بر اساس بهترین آراء موجود عمل می کنیم. مردم عاقل هرگز ادّعا نمی کنند که مصون از اشتباه اند. آنها می گویند تا آنجا می دانند که علم دارند.

- l infallibility
- 2. Meno
- 3 Larissa
- 4 knowing-how
- 5 knowing-that
- 6 Freud's theory
- 7 at the back of mind
- 8 regress of reasons
- 9 ad infinition
- 10 Sceptics
- 11 pragmatist
- 12 axiom
- 13 irresistible
- 14 epistemological foundationalism
- 15 Frank Ramsey
- 16 telepathy



بخش دوّم

اخلاق: فلسفة ارزشها

| ж |  |
|---|--|
| н |  |
| ı |  |
| 1 |  |
| ı |  |
| ı |  |
| ı |  |
| ı |  |
| ı |  |
| ı |  |
| 1 |  |
| 1 |  |
| ī |  |
| A |  |
| ı |  |
| ı |  |
| ٥ |  |
| Ŧ |  |
| ı |  |
| ı |  |
| ı |  |
| ٨ |  |
| ٩ |  |
| ı |  |
| ı |  |
| ٥ |  |
| Ŧ |  |
| ı |  |
| ı |  |
| ı |  |
|   |  |
| 1 |  |
| 1 |  |
| ı |  |
| ı |  |
| 1 |  |
| ١ |  |
| 1 |  |
| ı |  |
| ı |  |
| ı |  |
| 1 |  |
| ı |  |
| ı |  |
| 1 |  |
| ١ |  |
| 1 |  |
| 1 |  |
| 1 |  |
| 1 |  |
| ı |  |
| 1 |  |
| 1 |  |
| 1 |  |
| 1 |  |
| 1 |  |
|   |  |
|   |  |
| 1 |  |
| 1 |  |
| 1 |  |
| 1 |  |
|   |  |
| 1 |  |
| ı |  |
| ١ |  |
|   |  |
|   |  |
|   |  |
|   |  |
|   |  |
|   |  |
|   |  |
|   |  |
|   |  |
|   |  |
|   |  |
|   |  |
|   |  |
|   |  |
|   |  |
|   |  |
|   |  |
|   |  |
|   |  |
|   |  |
|   |  |
|   |  |
|   |  |
|   |  |
|   |  |
|   |  |
|   |  |
|   |  |
|   |  |
|   |  |
|   |  |
|   |  |
|   |  |
|   |  |
|   |  |
|   |  |
|   |  |
|   |  |
|   |  |
|   |  |
|   |  |
|   |  |
|   |  |
|   |  |
|   |  |
|   |  |
|   |  |
|   |  |
|   |  |
|   |  |
|   |  |
|   |  |
|   |  |
|   |  |
|   |  |
|   |  |
|   |  |
|   |  |
|   |  |

# فصل ٧

# اخلاق و توهّم

گوشمان با این سخن آشنا است که مردم میگویند اخلاق من حیثهی «تماماً موضوع عقیده است»: آنها میگویند خوبی، مثل زیبایی نسبی و بسته بهنظر افراد است.

این تصوّر از کجا سرچشمه میگیرد؟ و معنای آن چیست؟ پس از بررسی نظریّات فیلسوفان در این مورد معنای آن را بهتر می توانیم تعیین کنیم. پس اجازه دهید خاستگاهایش را مورد توجّه قرار دهیم.

این تصوّر که اخلاق مبنایی جز در عقاید و باورهای مردم ندارد تصوّری بسیار قدیمی است، حداقل به قدمت آثار افلاطون. در مکالمهٔ جمهوری افلاطون، تراسیماخوس از چنین دیدگاهی دربارهٔ اخلاق دفاع میکند. بنا بر این، وقتی فیلسوفان جدید از نو به آبات آن می پر دازند این چرخه را دوباره تکرار میکنند. چه بسا عامه پسند بودن این دیدگاه تا حدودی به جهت شهرت آن باشد. ولی آیا این چرخه خواهد چرخید؟

# شوبنهاور و نیچه

هرچند این تصوّر که اخلاق به معنایی یک توهم است تصوّر بسیار کهنی

# ۱۱۸ 🛎 فلسفه به زبان ساده

است، ولی احتمالاً نفوذ و تأثیر تاریخی عمدهای که امروزه نزد ما دارد از نوبسندگان قرن نوزدهم، و بهویژه از شوپنهاور (۱۷۸۸ ـ ۱۸۶۰) و نیچه<sup>۲۱</sup> (۱۸۴۴ ـ ۱۹۰۰) ماله میگیرد.

سوپنهاور می گوید که اخلاق کشف نشده، بلکه آفریده سده است. ستایش گراو، یعنی نیچه، اخلاق را پندار می داند ـ ولی پنداری ضروری، پنداری که احتمالاً نوع بشر نمی تواند بدون آن زندگی کند. این اهمیّت چندانی ندارد که نیچه معتقد است نوع بشر به «پندارهای ضروری» متعددی اعتقاد و نیاز دارد که اخلاق تنها یکی از آنها است. «پندارهای» دیگر او مابعدالطبیعی ترند؛ آنها شامل این باور می شوند که وقایع عللی دارند و این باور که جهان مادّی وجود دارد. نیچه فقط دربارهٔ علم اخلاق شکّاک نبود، بلکه نسبت به علم، سیاست، وجود جهان طبیعی و حتّی وجود خود عقل نیز شکاک بود.

از زمان نیچه به بعد این چرخهٔ فلسفی که از آن سخن میگوییم به دفعات تکرار شده است، به ویژه توسط پوزیتیویستهای منطقی (۳ در طول نیمهٔ نخست قرن بیستم، و باز توسط فیلسوف تجربه گرا جی. ال. مکی (۱ در نیمهٔ دوّم آن.

### عاطفهگرایی

ای. جی. اِیر<sup>(د)</sup> در کتاب مشهورش به نام ز*بان، حقیقت و منطق<sup>ات،</sup> دیدگاه* پوزیتیویسیم منطقی را به خربی شرح و نوضیح داده است.

ایر میگوید که فلسفهٔ اخلاق هیچ ارتباطی بنا رفتار ندارد. فلسفهٔ اخلاق تنها با معنای کلمات سروکار دارد. او در ادامه استدلال میکند که کلماتی مانند «خوب»، «درست»، «خطا» و غیره، هیچ چیزی را در جهان

### اخلاق و توهّم 🍺 ۱۱۹

واقعی توصیف نمیکنند، آنها صرفاً بیانگر عواطفاند. از این رو، نظریّهٔ اِیر نظریّهٔ عاطفی اخلاق، یا عاطفهگرایی " نامگرفته است.

بر اساس نظریّهٔ عاطفی همهٔ جملاتِ حاوی اصطلاحات اخلاقی مثل «خوب» و «بد» کارشان جز بیان حالات عاطفی گرینده نیست. جملاتی از این دست که «من چنین و چنان را تأیید میکنم» یا «فلان و بهمان را تأیید نمیکنم»، که ظاهراً راجع به نگرشهای گرینده است، در واقع اصلاً دربارهٔ نگرشها نیست. آنها مبین نگرشها، یا عواطفاند، ولی دربارهٔ هیچ چیز نیستند. کلمات اخلاقی معنایی بیش از کلمات زائند «هو!» و «مورا!» ندارند. جملاتی مانند «وظیفه تو است که از والدبنت مواظبت کنی» صرفاً تمایل عاطفی گوینده را بیان میکنند که میخواهد از والدینت مواظبت کنی، او درست به همان اندازه می توانست بگوید که «پرستاری از والدین - هورا!».

به این دلیل عاطفه گرایی به «نظریّهٔ اخلاقی هو ـ هورا» مشهور است. جزء لاینفک نظریّهٔ مذکور این است که نهایتاً در هیچ مورد خاصّی هیچ دلیلی برای ترجیح «هوا» به «هورا!» و جود ندارد. من می توانم بگویم «هوا» و شما می توانید بگویید «هورا!» و شخص دیگری همواره به یک میزان موافق خواهد بود.

مخالفان این جنبهٔ پوزیتیویسیم منطقی به ایر چنین پاسخ می دهند که اگر دربارهٔ اخلافیّات حق با او باشد در این صورت وجود استدلالات اخلاقی غیرممکن خواهد ببود. ولی مردم همواره در مورد اخلافیّات استدلالاتی دارند. آنها دربارهٔ این که چه کسی را باید برای فلان یا بهمان عمل سرزنش کرد استدلال میکنند، آنها در خصوص محاسن و معایب نژادپرستی و ضدیت بیا آن، و تصمیمات شخصی، سیاسی و آمیزش

جنسی و غیره به بحث و جدل میپردازند. اگر می شد که تمام احکام اخلاقی را به «هو!» و «هورا!» فروکاست، اساساً این استدلالها و بحثها هیج معنایی نمی داشت. ولی به نظر می رسد که بحثها و استدلالهای اخلاقی بی معنا نباشند.

به طور کلّی، عاطفه گرایی با تجربهٔ انسان جور در نمی آید. فی الواقع محال است که (مثلاً) کارهای هیتلر و استالین را به منزلهٔ اموری تصوّر کنیم که نتران واقعاً به آنها نسبت بدی و شرّ داد، و از لحاظ انسانی غیرممکن است که کلمهٔ بی ربط «هورا» را در حکم واکنش شایستهای در مقابل اعمال جنایت کارانه قلمداد کنیم.

## نسبیّت و «غرابت»

اينک به بررسي نظريّة جي. ال. مکي ميپردازيم.

مکی دو دلیل ارائه می دهد که فکر می کند می توان آنها را برای اثبات توهمی بودن اخلاقیات به کاربرد. دلیل نخست را «دلیل نسبیت» می نامد. مکی معتقد است که میان اصول اخلاقی موجود در کشورها و ادیان و دورههای تاریخی مختلف تفاوتهای مهمٔی وجود دارد. با مشاهدهٔ چنین تفاوتهایی دو فرضیه به ذهن او خطور کرد: یکی این که اصول اخلاقی صرفاً بر طرق متفاوت زندگی دلالت دارند، و دیگر این که هیچ یک از طرق زندگی از لحاظ اخلاقی بهتر از دیگری نیست. دلیل این که یک مرد به تکهمسری (۱۸) اکتفا می کند این نیست که آن را اخلاقاً خوب می داند، بلکه صرفاً بدین دلیل است که در جامعهٔ تکهمسری زندگی می کند. همین سخن دربارهٔ چندهمسری (۱۹) نیز صادق است. مخالف می تواند به سه دلیل به ابن نظریه اعتراض کند.

یکم، او می تواند استدلال کند که تفاوتهای موجود در عقاید اخلاقی چیزی را ثابت نمی کند. به هر حال، دانشمندان مختلف (مثلاً) دربارهٔ منشأ جهان، یا در مورد علّت بیماری ایدز نظریّههای متفاوتی دارند، ولی ما هرگز نتیجه نمی گیریم که حقیقت علمی به شخص ناظر وابسته است؛ ما هرگز فکر نمی کنیم که علم «تماماً موضوع و متعلق عقده» است.

دوّم، مخالف مکی می تواند اعتراض کند که این اصلاً درست نیست که مردم همواره شیوهٔ زندگی کشور متبوعشان را می پذیرند. بردگان در جامعهٔ برده داری هیچگاه شیوهٔ زندگی ای را که برده داری مشخصهٔ آن است نمی پذیرند، زنان هرگز نحوهٔ زندگی چندهمسری، یا به عبارت دیگر، مقام و مینزلت زنان در جامعهٔ خودشان را بی چون و چرا نمی پذیرند، شهروندانی که تحت حکومت دیکتاتوری زندگی می کنند با اعمالشان (وقتی کاملاً تحقیر نشده باشند) نشان می دهند که معتقدند حکومت دیکتاتوری از نظر اخلاقی و به معنای عینی و واقعی کلمه بد است، نه صرفاً به عنوان «موضوع و متعلق عقیده». مردمی که زیر سلطهٔ حکومتهای دیکتاتوری ظالمانه زندگی می کنند غالباً می خواهند کاری سش از صرف «هو» کشیدن انجام دهند.

سوم، شاید فاطعترین ایراد به نظریّهٔ مکی این ادّعا باشد که تفاوتهای موجود در اصول اخلاقی عمیق نیستند. می توان دلیل آورد که همه اصول اخلاقی در برخی از اصول بسیار کلّی وجه اشتراک دارنند. همین اصول بسیار کلّی است که نشان دهندهٔ اخلاقیّات صحیح و عینی می باشند. اختلافات طبیعی مربوط به آب و هوا، و الگوهای کاری و غیره موجب تغییرات و تنوعات ظاهری در اصول می شوند، ولی انسانها در

# ۱۲۲ 🗃 فلسفه به زبان ساده

اعماق وجودشان بر سر مجموعهٔ اصول اخلاقی حقیقتاً انضمامی و عینی با همدیگر توافق دارند.

متأسفانه این ادّعای قاطعانه را تنها می توان با جمع آوری مقدار معتنابهی از شواهد انسان شناسانه (۱۱) و تاریخی اثبات یا ابطال کرد. از آنجاکه احتمالاً در حال حاضر چنین اطلاعاتی در دست نیست باید این ادّعا را معلّق بگذاریم. آن ممکن است درست باشد یا درست نباشد. هیچ کس نمی داند.

با این حال حتّی اگر این سخن درست باشد که تمامی مردم در همهٔ زمانها به هستهٔ مرکزی کوچکی از اصول اخلاقی اعتقاد داشته اند، نتیجه نمی شود که اخلاق یک توهم نباشد. بعضی از توهمات بسیار شایع و فراگیرند و شاید اخلاق هم یکی از آنها باشد. این نشان می دهد که عناوین مهم مورد اشاره نه می توانند کاذب بودن نظریّهٔ مکی را اثبات کنند نه صادق بودن آن را. بدین ترتیب معلوم می شود هم دلیل مکی در خصوص نسبیّت و هم دلیل پیشنهادی علیه دلیل او بی ربط هستند.

مکی دوّمین دلیل خود در تأیید این نظریه را که اخلاق توهم است «دلیل از راه غرابت» می نامد. او می گوید اگر ارزش های اخلاقی عینی واقعاً وجود داشته باشند می بایست امور بسیار غریبی باشند که با هر چیز دیگر در جهان متفاوتند فی المثل خوبی شبیه سرخی نیست: یعنی آن را به چشم نمی توان دید. آن شبیه صافی نیست، یعنی با انگشتان نمی توان آن را لمس کرد. آن مانند سنگینی نیست، زیرا آن را نمی توان وزن کرد. بنا بر این، چیز «غریبی» است. مکی از این فراتر رفته و ادّعا می کند از آنجا که اگر خوبی وجود داشت چیز غریبی می بود، حقیقت امر باید چنین باشد که آن وجود ندارد.

### اخلاق و توهّم 🖹 ۱۲۳

بدین سان شاید این نخستین سؤالی باشد که به ذهن میرسد: از کجا میدانیم که امور «غریب» وجود ندارند؟ غرابت، معنایش هر چه که باشد، ضرورتاً مانع و مقابل وجود نیست.

به علاوه، اگر خوبی واقعاً «غریب» است باید بپرسیم که چه امور یا کیفیاتی «عادی» هستند، فی المثل، ما کیفیات و اموری هم چون نیرو، ضرورت، ژن، الکترون، و پیوستار زمانی مکانی انیشتین المیتوان دید یا دسته بندی می کنیم؟ هیچ یک از این چیزها را مستقیماً نمی توان دید یا شنید یا جشید یا لمس کرد، و هیچ یک از آنها را نمی توان اندازه گیری کرد. آیا این بدان معنی است که همهٔ آنها نیز «غریب» و بنا بر این، توهمی اند؟ یقیناً چنین نیست. ما با ابزارهایی غیر از بینایی و بساوایی صرف و ساده به این امور علم پیدا می کنیم.

به نظر می رسد که خود غرابت بسته به نظر شخص بوده و امری نسبی است. چه کسی می گوید که کدام امور یا کیفیاتی «غریب»اند، و کدام یک «عادی»؟ یقیناً پیوستار زمانی ـ مکانی برای فرد عامی کاملاً غریب می نماید، با این حال بیش تر تحصیل کرده ها فکر می کنند که احتمالاً انیشتین می دانست دربارهٔ چه چیزی سخن می گوید. غرابت، مفهومی ذهنی تر از خود ارزش است: بنا بر این، بنیاد استواری برای نظریهٔ مکی محسوب نمی شود.

مکی میپرسد: اگر ارزشهای اخلاقی توهماند، چرا مردم به آنها باور دارند؟ این توهم از کجا سرچشمه میگیرد؟ و پاسخ میدهد: ما بدین جهت این توهم را داریم که باور و اعتقاد به ارزشها به وسیلهٔ جامعه مراعات و تأیید میشود، و رفته رفته جامعه آن را تقویت میکند. جامعه بدون نظم و انضباط قوام نمی یابد، و توهم اخلاق به استقرار نظم و

#### ۱۲۴ 📰 فلسفه به زبان ساده

انضباط کمک میکند. نیاز به نظم و انضباط در اجتماعات انسانی امری همگانی است، از این رو اعتقاد به وجود خوبی، صدق و کذب نیز کلّی و همگانی است.

مکی می گوید اخلاق بیش تر شبیه مجموعهٔ قوانینی است که قانونگذار از آن دست شسته است، رأی و نظری که یادآور این عبارت معروف نیچه است: «خدا مرده است». بالاخره این که اخلاق یا رشتهٔ فرعیِ نظام قوانین موضوعه حکومتی است، یا شاخهای از مذهب، یا هر دو. واقعگرایان اخلاقی غالباً می گویند که زندگی انسان مقاصد و اهدافی دارد. بدین سان، میثلاً فایده باوران (۲۰) می گویند که هدف زندگی خوشبختی یا سعادت عمومی است (نگاه کنید به فصل نهم)، و این که انسان خوب تلاش خواهد کرد تا بیش ترین خوشبختی را برای افراد بیش تری فراهم کند. ممکن است کسانی که اخلاق را به مذهب ربط می دهند بگویند غایت زندگی عبارت است از نیل به اتحاد با خداوند (مسیحیّت) یا ورود به بهشت (اسلام).

مکی معتقد است که هیچ غایتی نمی تواند ارزش عینی داشته باشد، زیرا هر ارزشی وابسته به نظر شخص و نسبی است. او همچنین به این حقیقت اشاره می کند که تا جایی که به مذهب مربوط می شود، خدایا خدایانی که مؤمنان آرزوی اتحاد با آنها را دارند، متناسب با جامعهای که فرد مؤمن به آن تعلق دارد، فرق می کند. این تصور که اساساً هر چیزی ارزش عینی دارد اشتباه است. ارزش، مثل خود اخلاق، اختراع انسان است.

تصوّر این که اختراعات انسانی میتوانند شامل حقایق عینی باشند ضرورتاً خطا نیست. هندسهٔ دکارتی اختراع انسانی است درنه دکارت آن

### اخلاق و توهّم 🔳 ۱۲۵

را اختراع کرد؛ حساب دیفرانسیال اختراع انسانی است ـ ایزاک نیوتن (۱۴) مخترع آن بود. این اختراعات انسانی ما را قادر میسازند تا به حقایق (ریاضی) عینی دست یابیم. در واقع به آسانی می توان ادّعا کرد که تمامی تصوّرات انتزاعی اختراعات انسانند. تا جایی که می دانیم فقط انسانها به تصوّرات انتزاعی علم و آگاهی دارند.

نیچه میگوید که پندار اخلاق پنداری است ضروری. هم چنین به نظر می رسد مکی تصور می کند که «خطا» امری است ضروری. ولی فهم این نکته آسان نیست که چگونه چیزی ضروری می تواند پندار و خطا باشد، مگر این که هر تصور انتزاعی سودمند نیز خطا باشد.

شاید تبیین آن چنین باشد: ارزشها اعیان طبیعی نیستند، آنها را نمی توان دید یا لمس کرد. آنها را واقعاً نمی توان از راه به کارگیری مستقیم قوای بینایی و شنوایی بررسی کود. تا جایی که می توان از واقعیّت تصور انتزاعی به طور معناداری سخن گفت، این واقعیّت نباید با آنچه که ما می توانیم توسط حواس پنجگانه ادراک کنیم مرتبط باشد، بلکه باید با عامل دیگری در زندگی ما ارتباط داشته باشد. شاید ضرورت بهترین معیار ممکن برای سنجتی واقعیّت یک تصوّر انتزاعی است.

- 1 Thrasymachus
- 2 Nietzsche
- 3 logical positivists
- 4 J. L. Mackie
- 5 A. J. Ayer
- 6 Language, Truth and Logic
- 7 emotivism
- 8 monogamy
- 9 polygamy

# ۱۲۶ 🕫 فلسفه به زبان ساده

- 10 anthropological
- 11 Einstein's space-time continuum
- 12 utilitarians
- 13 differential calculus
- 14 Isaac Newton

# قصيل ٨

# خودخواهی و دگرخواهی

در فصل پیشین مسائلی را دربارهٔ واقعیّت ارزش بررسی کردیم. در این فصل مسائلی در باب انگیزش اخلاقی، یعنی مسائلی که با خودپسندی و فداکاری ارتباط دارند را مورد بررسی قرار خواهیم داد.

سخن را با تعریف خودخواهی <sup>(۱)</sup> و دگرخواهی <sup>(۲)</sup> آغاز میکنیم.

خودخواهی را یا می توان به عنوان (۱) خودپسندی نظام مند تعریف کرد، یا به منزلهٔ (۲) نظریّهای که اخلاق را بر مصلحت شمخصی مبتنی میکند.

دگرخواهی را یا میتوان به عنوان (۱) فداکاری نظاممند، یعنی اصل زیستن برای خیر دیگران تعریف کرد، یا به منزلهٔ (۲) نظریُهای که اخلاق را بر خیر دیگران مبتنی میکند؛ یعنی نقطهٔ مقابل خودخواهی نظری.

هر تعریفی از دو بخش تشکیل شده است. بخش نخست بر انگیزش (خـودپسندی یا فداکاری) و خصوصیّت شخصی (بسته بـه مـورد، خصوصیّت برانگیخته شدن منظم به واسطهٔ خودپسندی یـا فـداکـاری)

#### ۱۲۸ 🚊 فلسفه به زبان ساده

دلالت دارد. بخش دوّم بر نظریّهای فلسفی دلالت دارد که اخلاق را (بسته به مورد) بر مصلحت شخصی، یا بر مصلحت دیگران مبتنی میکند. این نظریّهها هستند که مورد توجّه فلسفه میباشند، نه ویژگیها و خصوصیّات شخصی.

چهار نوع نظریّهٔ فلسفی وجود دارد که با خودخواهی ارتباط دارند. آنها را «نظریّههای خویشتنخواهی، ا<sup>۳۱</sup> مینامیم.

نخستین نوع نظریّهٔ خویشتنخواهی بر آن است تا توصیفی تجربی از طبیعت انسان ارائه دهد. این نظریّهٔ خویشتن خواهی را کلبیگری (۱) نام می نهیم.

نوع دوّم نظریّهٔ خویشتن خواهی به طور پیش با افتاده ای لفظی است، یعنی به تعاریف مبهمی از کلماتِ «آرزوها»، «خواهتنها» و «امیال» وابسته است. این نظریّه را نظریّهٔ خویشتن خواهی سخن پردازانه، (د) یا زبانیردازی (۲۰ می نامیم.

نوع سوّم نظریهٔ خوبشتن خواهی بیان میکند که تنها انگیزههای خودخواهانه معقول هستند. این نظریّه را نظریّهٔ خویشتن خواهی عقل بنیاد یا عقلانیّت (۱) تسمیه میکنیم.

نوع چهارم نظریّهٔ خویشتن خواهی تأکید دارد که خودخواه بودن خوب و ازخودگذشتگی بد است. چون اصطلاح مناسبی برای این مورد سراغ نداریم، این نظربّه را نظریّهٔ خویشتن خواهی «نیچهای» خواهیم خواند.

# نظريّههاي خويشتنخواهي: كلبيگري

نظریّهٔ خویشتن خواهی تجربی میکوشد تا طبیعت انسان را توصیف کند.

### خودخواهی و دگرخواهی 📧 ۱۲۹

این نظریّه دو نوع فرعی را شامل می شود، یعنی کلبیگری متعارف و کلبیگری نظری.

کلبی گری متعارف عبارت از این نظر است که انسانها با تمام وجود خودهاند. به نظر کلبی مشربان حتّی اعمال به ظاهر دگرخواهانه نیز «باطناً» خودپسندانهاند. اینان معقندند که اگر به حدّ کافی تأمل کنید به خودپسندی نهفته در پس هر عمل انسانی پی خواهید برد.

دیدگاه فوق دستکم این مزیّت را دارد که ما را وا می دارد تا انگیزه هایمان را دقیق تر بررمی کنیم. امّا این دیدگاه در نهایت امر باید بر واقعیاتی مبتنی باشد، و به نظر نمی رسد که واقعیات مویّد آن باشند. در واقع رفتار انسان غالباً خودخواهانه است، ولی فداکارانه هم می تواند باشد، مثل ایثار قهرمانانه. نمونه های قهرمانان و قدیسان بی شمار نیستند، ولی ظاهراً آنها نشان می دهند که هر رفتاری که از انسان سر می زند نیاشیست نیست. به نظر می رسد که بیش تر مردم خودخواهی و نیاشانیست نیست. به نظر می رسد که بیش تر مردم خودخواهی و فراوانی بستگی دارد. کلبی مشربان این امر را انکار می کنند، ولی انکار خراهی ان اندان می کنند، ولی انکار جرم گرایانهٔ ۱۰۰ آنها ضرورتاً شواهد را نادیده می گیرد.

ظاهراً این تلقی که انسانها ذاتا خویش کام، شاغیراجتماعی، جاهطلب و پرخاش گرند از سوی یکی از فیلسوفان بسیار بزرگ، یعنی توماس هابز، تأیید می شود. از قرار معلوم او در کتاب خود به نام لویاتان استدلال می کند. که مردم صرفاً به دلایل خودخواهانه با یکدیگر تشریک مساعی می کنند. این تفسیر به خصوص هابز بر فلسفهٔ اخلاقی و سیاسی انگلستان و امریکا تأثیراتی داشته است. با این حال دلیلی برای این تصوّر وجود دارد که هابز واقعاً معتقد نبود که مردم کاملاً خودخواهاند، او صرفاً تصوّر می کرد که چنین اعتقادی دارد.

جان اوبری ۱۰۰۱ حکایتی به شرح زیر دربارهٔ هابز نقل میکند. یکی از دوستان هابز او را در حال صدقه دادن به فقیری دید و از او دلیل این کارش را پرسید. بنا به نقل اوبری، هابز در بیان سبب عمل ظاهراً ایثارگرانهٔ خود چنین گفت که صدقه نه تنها رنج و اندوه فقیر را از بین برد، بلکه اندوه خود هابز را نیز که به جهت دیدن رنج و بدبختی فقیر بود فرو نشاند. به عبارت دیگر، هابز صدّعی بود که برای بخشش دلیلی خودخواهانه داشت، یعنی تسکین دادن ناراحتی خودش.

ممکن است بپرسیم که آیا تبیین هابز واقعاً عمل دگرخواهانهٔ او را به خودخواهی تقلیل می دهد. آیا ممکن نیست بیش تر حاکی از این باشد با دادن صدقه دگرخواهی او خودش را در همان واقعیّت رنج و اندوهی که می کشد نشان می دهد؟ هابز نگفت به این جهت پول داد که پولش را بعداً پس بگیرد، یا به این دلیل که مردم را تحت تأثیر قرار دهد، یا به جهت این که شخص قدر تمندی به او چنین امر کرد، یا حتّی به سبب این که از انسان یا از تنبیه الاهی ترسیده بود. این ها دلایل خودخواهانه خواهند بود. ولی آنچه او به واقع گفت عبارت از این بود که او صدقه داد تا رنج و اندوه خود (و فقیر) را فرو نشاند.

به هر روی، آیا این خودخواهی است؟ بی تردید دگرخواهی است؛ یقیناً رنج و اندوه کشیدن به خاطر دیگری احساس دگرخواهانهٔ تمام عیار است. اگر این را انکار کنیم، تنها می تواند در مقام لفظ و گفتار باشد، تنها می تواند به این دلیل باشد که ما از دگرخواهی شمردن رنج بردن از رنج و اندوه دیگری امتناع می ورزیم. در چنین موردی قلمرو شناخت تجربی طبیعت انسانی را ترک گفته و وارد حوزهٔ زبان پردازی خواهیم شد؛ که در ادامه با آن بیش تر آشنا می شویم.

کلبیگری نظری برچسب عمومی خوبی است برای آموزههای

# خودخواهی و دگرخواهی 🔳 ۱۳۱

روان شناختی (۱۱۱ و روانکاوانهای (۱۲ مانند برنهاد اصالت لذت. مضمون این اصل عبارت از آن است که زیر لفافهٔ دگرخواهی هر شخص انگیزه طلب لذت نهفته است. کلبی گری نظری را، همانند کلبی گری متعارف، می توان به محک شواهد تجربی کشید و ممکن است، مثل کلبی گری متعارف، در این آزمون شکست بخورد.

در دوران جدید این تصوّر که انسانها خودخواهاند بیش تر مورد شک و تردید واقع شده است. این به سبب آن است که امروزه کلّ مسأله با نظریّهٔ به اصطلاح «زن خودخواه» در هم آمیخته است. طبق این نظریّه ژن تنها چیز واقعاً خودخواه است. انسانها (و حیوانات دیگر)، بسته به اوضاع و احوال گاهی اوقات خودخواهانه و گاهی اوقات فداکارانه رفتار میکنند. بیش تر رفتار انسان یا حیوان تحت تأثیر خودخواهی ژنهایشان می باشد که «هدف» آن تلاش برای بقای ژنها است. به طور کلّی، وقتی وضعیت به گونهای است که فداکاری یک فرد بهترین فرصت بقا را برای ژنها فراهم می آورد، در این صورت فرد رفتار دگرخواهانه انجام داده و به خاطر دیگران خواهد مرد. در شرایط دیگر ممکن است خودخواهی فرد شانس بقای ژنهایش را بهتر فراهم کند، در جنین حالاتی او خودخواهانه رفتار خواهد کرد.

نظریّهٔ ژن خودخواه با شور و هیجان بیان می شود ولی نوام با ابهام است. خودخواهی بر انتخاب آگاهانه و خودآگاهی دلالت دارد، ولی ژن خودآگاه نیست. ما باید کلمهٔ «خودخواه» را صرفاً به معنای مجازی به کار بریم.

اگر نظریّهٔ ژن خودخواه درست باشد بر هر تصوّر تجربهبنبادی که می گوید انسانها همواره به واسطهٔ خودخواهی و خودپسندی برانگیخته می شوند خیط بطلان می کشد، یعنی نیادرستی هر دو نوع نظریّهٔ

#### ۱۳۲ 😑 فلسفه به زبان ساده

خویشتن خواهی کلبیگری را ثابت میکند. معلوم می شود که دگرخواهی در قالب از خودگذشتگی حقیقی متعلق به گنجینهٔ مسؤولیتهای طبیعی و ذاتی انسان است.

# نظریّههای خویشتنخواهی: زبانپردازی

نظریهٔ خویشتن خواهی لفظی بر درک نادرست از زبان مبننی است. این نظریهٔ کمابیش به شرح زیر است. اگر شما به این جهت به شخص دیگری کمک میکنید که دوستش دارید و بنا بر این می خواهید که کمکش کنید، یا برای این که معمولاً دوست دارید فرد مفیدی باشید، یا به این دلیل که خیر دیگران را آرزو میکنید، این نیز خودپسندی است. ادّعا می شود که هر غم و اندوهی، چه هنگام رنج کشیدن خود شخص، چه حین رنج کشیدن دیگری، همواره غم و اندوه خود شخص بوده و بنا بر این در ذات و ماهیتش خودخواهانه است؛ هر آرزویی، حتّی آرزوی خوشبخنی و سعادت شخص دیگر، همواره آرزوی خود شخص است.

ایراد این نظریّه آن است که احساس رنج و اندوه کسی، یا داشتن میل و آرزویی با معتوای آن رنج و اندوه، یا معتوای آن میل و آرزو یکی نیست. محتوا با متعلّق رنج و اندوه همان چیزی است که رنج و اندوه دربارهٔ آن است. دقیقاً متعلّقات تمایلات افراد مختلف با یکدیگر فرق دارند، البتّه هرچند در هر مورد آن شخص واحد همان شخصی باقی می ماند که دارای میا و آرزو است.

نظریّهٔ خویشتن خواهی لفظی این حقیقت را که میل، خواهش، رنج و غیره باید متعلّق به شخصی باشد که آنها را احساس میکند با این تصوّر کاملاً متفاوت و کاذب خلط میکند که میل، خواهش و رنج، همگی و همواره دربارهٔ شخصی است که آنها را احساس میکند.

### خودخواهی و دگرخواهی 📭 ۱۳۳

# نظرية خويشتنخواهي عقلبنياد

نظریّهٔ خویشتنخواهیِ عقل بنیاد میگوید اعمالی که محرک شان مصلحت شخصی است عقلانی تر از اعمالی هستند که محرک شان دگرخواهی است.

ظاهراً عقل بنیادی برترِ مصلحت شخصی را فیلسوفانی که به آن معتقدند بدیهی تلقی کردهاند. آنها تصدیق میکنند که اعمال فداکارانه در ساحت انسانی امکان پذیر است، ولی با این حال مدعی اند که تنها مبنای عقلانی عمل مصلحت شخصی است.

از آنجاکسه این آموزه بدیهی فرض شده است دلیلی برایش نیاورده اند، بلکه بیش تر آن را به گونهای تلقّی کرده اند که گویی مسلّم و اصل موضوعی پذیرفته اصل موضوعی پذیرفته شود، مسألهٔ «امکان دگرخواهی» فوق العاده دشوار می شود.

متقاعد ساختن مردم دربارهٔ این که ممکن است آنچه بدیهی می انگارند اساساً بدیهی نباشد چندان آسان نیست. اگر فیلسوفانی بگویند که عقلانیّتِ عمل خویش کامانه به بداهت درستی معادلهٔ ۲ = ۱ + است، آیا می توان به آنها ثابت کرد که چنین نیست؟ تلاش برای اثبات این که خودخواهی نفعی در بر ندارد کارساز نیست، زیرا این گونه استدلال اصل موضوع بودن آنها را باطل نمی کند، بلکه بیش تر آن را می پذیرد.

از سوی دیگر، از روی همان ملاحظات می توان پی بسرد که خویش کامگی، (۱۵) اگر عقلانی باشد، عقلانی بودنش صرفاً و فقط در چارچوب خودش صادق است. آن عقلانی است زیرا نتایج خوبی بسرای خود شخص به همراه می زرد.

گر شما بر این باورید که سود رساندن به خویشتن مسلماً امری معقول و سود رساندن به دیگران مسلماً امری نامعقول است، در این

### ۱۳۴ 🗷 فلسفه به زبان ساده

صورت این واقعیّت که اعمال خودخواهانه در جهت سود رساندن به خود شخص الد نه دیگران دلیلی برای رهاکردن نظریهٔ خودخواهی نیست. فرد خودخواه میگوید «من ذاتاً و طبیعتاً به دیگران یاری نمی رسانم دلیلش چیست؟ چون من بر حسب تعریفم از عقلانیّت، موجودی عاقل هستم، پس باید بر بنیادی متکی باشم که از لحاظ فلسفی استوار است».

ولی آیا این بنیاد استواری است؟ چنین به نظر نمی رسد، زیرا این استدلال را می توان معکوس کرد. فرد دگرخواه نیز می تواند ثابت کند که نظریّهٔ دگرخواهی بر اساس روابط و سناسبات خودش ـ عقلانی است. دگرخواهی بدین جهت عقلانی است که نتایج خوبی برای دیگران به بار می آورد. این واقعیّت که اعمال دگرخواهانه معمولاً در جهت سود رساندن به دیگران است نه خود شخص دلیلی برای رها کردن نظریّهٔ دگرخواهی توسط کسی نخواهد بود که معتقد است سود رساندن به دیگران مسلماً کاری است دیگران مسلماً کاری است معقول و سود رساندن به خویشتن مسلماً کاری است نامعقول. فرد دگرخواه میگوید «من ذاتاً و طبیعتاً در صدد دستیابی به مصالح خودم نیستم ـ دلیلش چیست؟ چون من بر اساس تعریف خودم از مصالح خودم نیستم ـ دلیلش چیست؟ چون من بر اساس تعریف خودم از مطاط فلسفی استوار است.

در این جا فهم عرفی چه حرفی برای گفتن دارد؟ آن دو چیز میگوید. فهم عرفی قبل از هر چیز به ما میگوید فردی که بدون دلیل قابل قبولی از سعادت خویش صرف نظر میکند، مثلاً کسی که عمداً خود ریرانگرانا است، احتمالاً به بیماری و اختلال ذهنی مبتلا است. فهم عرفی در مورد طرف افراطی دیگر قضیه نیز میگوید فردی که همواز همی کوشد کاملاً به نحو خودخواهانه رفتار کند عملش کاملاً غیر عقلانی است. در حقیقت بنا

## خودخواهي و دگرخواهي 🗉 ١٣٥

به فهم عرفی و عقل سلیم به طور دائم خودخواهانه رفتار کردن معیار و ملاک نابخردانگی به شمار می آید.

فهم عرفی خویشکامگی تمامعیار را در اساس نابخردانه میداند. فهم عرفی رویه دگرخواهی کامل را به دیدهٔ قبول مینگرد، ولی احتمالاً آن را غیر ضروری و آرمانی میشمارد. فی المثل، دگرخواهی ای که اهداف دست نیافتنی دارد آرمانی و رؤیایی است.

فهم عرفی راهبرد خودٌ ویرانگری را احمقانه میشمارد، ولی خط و مشی ویرانگری دیگران نیز چنین است.

برخی از مردم ادّعا می کنند که خویش کامگی و دگرخواهی با یکدیگر سازگارند. از این رو اغلب گفته می شود که دگرخواهی حقیقی که از اعماق جان برمی خیزد بهترین راه نیل به سعادت شخصی است. از سوی دیگر، آزادی خواهان جناح راست تأکید می کنند که خویش کامگی باعث مفیدتر شدن فرد برای جامعه می شود. بدین ترتیب مدافعان نظریهٔ دگرخواهی در باطن تصدیق می کنند که سعادت و خوشبختی خود شخص مطلوب و پسندیده است.

اینک به تصوّر خردپسندی یا معقولیت نظری دیگر می افکنیم.

عقلانیت یا بخردانگی تقریباً به معنای طرقی از عمل کردن و اندیشیدن است که به عنوان ابزاری برای دستیابی به غنایات مورد نظر مؤثر خواهد بود. با این حال، همچنین میتوانیم پرسیم که چه غنایاتی معقول هستند، هرچند پاسخ دادن به این پرسش آسان نیست. این نیز روشن است که انتخاب و تعقیب غایات غیرقابل دسترس، یا غایاتی که میدانید غیرقابل دسترس اند، کاری است نامعقول.

در زندگی واقعی اهداف رویه خبریشکامگی محض به راستی

غیرقابل دسترساند. خویشکامگی محض، دائمی و خالص نمی تواند به اهدافش دست یابد. برای فردی که به نوع موجودات اجتماعی تعلق دارد غیرممکن است که همیشه اهداف خودخواهانه محض داشته باشد یا همواره در پی چنین اهدافی باشد، مگر این که به تنهایی در جزیرهای متروک زندگی کند.

به نظر می رسد که گویا دگرخواهی دائمی و بلندمدت تحقق پذیرتر از خودخواهی بلندمدت است. ولی ما نمی توانیم در این باره کاملاً یقین داشته باشیم.

این نظر که نظریّهٔ خودخواهی مسلماً عقلانی تر از نظریّهٔ دگرخواهی است برای فیلسوفان جدید جاذبهٔ بسیاری داشته است. ولی اعتقاد آنها به عقلانیّت برتر نظریّهٔ خودخواهی مبنای تجربی نهفتهای دارد. تا آنجا که آنها با امکانپذیر بودن دگرخواهی از لحاظ تجربی موافقت دارند، ادّعا میکنند که آن نتیجه و معلول آموزش و پرورش خلاف طبیعت است. این نشان می دهد که آنها خودخواهی را عقلانی می دانند زیرا باطناً معتقدند که آن طبیعی تر از دگرخواهی است.

نظریّهٔ عقلانی بودن دگرخواهی نیز مبنایی نهفته دارد. پشتوانهٔ نهانی دگرخواهی فلسفی عبارت است از ارتباط مفروض میان بخردانگی و عینیّت. آشکار است که خویشکامگی به سعنای کاملاً متعارف کلمه ذهنی (۱۱) است (یعنی با سوزه یا موضوع شیناسایی ارتباط دارد)، و دگرخواهی به معنای کاملاً متعارف کلمه عینی (۱۱) است (یعنی با مردمی غییر از موضوع شیناسایی مرتبط است). مبنای نظری که میگوید دگرخواهی عقلانی است احتمالاً این اعتقاد می باشد که عینیّت عقلانی تر از ذهنیّت است.

### خودخواهی و دگرخواهی 📲 ۱۳۷

# نظريّهٔ خويشتن خواهي نيچهاي

نظریّهٔ خویشتن خواهی «نیچهای» عبارت از این نظر است که گرچه اخلاق رایج مبتنی بر خویشکامگی نیست، ولی بهتر میبود که چنین باشد.

مهم ترین و جالب توجّه ترین هوادار این نوع خودخواهی فلسفی نیچه است. او در طول حیات خویش کوشید تا موضع ناظری شکاک را دربارهٔ انسانیّت اختیار کرده، و تحت تأثیر عقاید مردم عادی قرار نگیرند، یعنی «آزاده جان» (۲۰۱ باشد.

نیچه احکام ارزشی خود را با شور و شوق و مهارت ادبی فراوان بیان میکند. ارزش های او شدیداً بر ضد مسیحیّت و یهودیت است؛ مردم سالاری (۱۱) را چیزی نمی داند جز روایت دنیوی شده و تحفیر آمیز ادیانی که از آنها متنفر است. نیچه به خیاطر اعتقاداتی که با شور و حرارت به آنها ایمان دارد، فیلسوفی است که خوانندگان آثارش یا از او نفرت دارند یا به او عشق می ورزند.

نیچه حقیقت را از منظر نسبیت می نگرد و معتقد است که نظریه ها تا بدان حد صادق اند که از نظر زیستی برای نوع انسان، یا مهم تر، برای نوع خاص و برتر انسان سودسند باشند. نیچه فمینیست (۲۰) نبود و لازم به ذکر است که وقتی او از انسان یا انسان ها سخن می گوید منظورش جنس مذکر است نه نژاد انسانی، او با تقسیم بندی انسان ها به «برتر» و «پست»، زنان را طرد می کند زیرا به نظر او زنان ذاتاً برده صفت و «پست»اند.

نیچه میگوید اخلاق وسیلهٔ حفظ اجتماع است. ولی همچنین تأکید میکند که دو نوع اخلاق متضاد وجود دارد. یک نوع اخلاق بردگی (۱۲۲) است، که احتمالاً حافظ اجتماع است، گرچه فقط به طور موقت. نوع دیگر اخلاق سروری (۱۲۱) است که به اهداف افراد برجسته و ممتاز تحقق

### ۱۳۸ 🍺 فلسفه به زبان ساده

می بخشد. اهداف افراد برجسته هرگز اجتماعی یا دگرخواهانه نیست. متأسفانه چندان روشن نیست که اهداف مثبت مفروض آنها، اصلاً اگر چنین اهدافی در کار باشد، چیستند.

در اخلاق بردگی «خوب» به معنای سودمند، مفید، مهربان، دارحم، دلسوز و دگرخواهانه است. این محاسن نیازها و اهداف عملی همهٔ اعضای جامعه، از جمله ضعیف ترینها را ترفیع می دهد. در اخلاق بردگی، «بد» به معنای خودخواه، ناسازگار، نامهربان، سنگادل و ظالم است. به نظر نیچه اخلاق بردگی نتیجه احساس آزردگی و خشم انسانهای پست نسبت به انسانهای برتر است. این اخلاق بر حسادت، حقارت و ضعف دلالت دارد. دلیل اصلی این که چرا او مسیحیت و یهودیت را محکوم می کند این است که در آنها اخلاق بردگی غالب است.

در اخلاق سروری، «خوب» به معنای اشرافی، آزادانه، و فردگرایانه است و «بد» به معنای بردگی، نفرتانگیز، دلسوزی و مربوط به عرامالناس. اخلاق سروری بیانگر تکریم خویشتن، فردیت و نبوغ است و آزادی مرهون انسانهای برجستهٔ دارای نفوس سالم است.

نوع برتر انسان اخلاق خاص خود را می آفریند. نبوع پست انسان اخلاق عوام الناس (۲۵) را می پذیرد زیرا آن برای میان مایگان و ضعفاء مفید است. بالاخره این که اخلاق برتر و پست نمی توانند با هم وجود داشته باشند، زیرا اخلاق پست اساساً کلی است و آزاده جان و انسان نابغه و حقائیت خودخواهی یا حق آفرینش اخلاقیات جدید را بر نخواهد تافت. نیچه می گوید اصول اخلاقی به دو دسته اصلی تقسیم می شوند، و

شاید هر دو دسته برای کسانی که به آنها ایمان دارند «یندار ضروری»

### خودخواهی و دگرخواهی 💶 ۱۳۹

باشد. امّا این هرگز بدان معنا نیست که به گمان او هیچگونه ارزش های نهایی وجود ندارد. او معتقد است که خود اصول اخلاقی دارای ارزش اند، احتمالاً نوع خاصّی از ارزش غیراخلاقی. اصول اخلاقی را میتوان به بهتر و بدتر درجهبندی کرد. در پایینِ جدول آن اصولی جای دارند که بر دگرخواهی، ترحم، سودسندی، اینار و فداکاری تأکید میکنند، در بالای جدول اصولی قرار دارند که فضایل یهودیت و مسیحیّت را محکوم کرده، و به جای آن بر نبوغ، اشرافیت دیدگاه، تکریم خویشتن و آزادی فرد برجسته مبتنی هستند.

نیچه در کتاب فراسوی از نیک و بد ۱۲۰۰ توضیح می دهد که فراتر از نیک و بد رفتن به معنای فراتر رفتن است از اخلاق عوامالناس برای اختراع اخلاق خاص خودتان امّا، شما باید نوع عالی تر انسان باشید تا در این کار موفق شوید. البتّه، زنان به جهت آن که بیش از حدّ بر ده صفت اند اساساً از انجام چنین کاری عاجزند، از این رو کوشش های آن ها به معنای دقیق کلمه «فراسوی نیک و بد» نخواهد رفت. چنین انسان هایی صرفاً بزهکار خواهند بود. برای عوامالناس، تنها اخلاق عوامالناس امکان پذیر است.

مفاد و مضمون اخلاق برتر نیچه دقیقاً چیست؟ همان طور که در بالا اشاره کردیم، جزئیات ن مبهم و عمدتاً سلبی است. اخلاق برتر ضد دگرخواهی، ضد ترحم، ضد همسانگری، ضد مردم ضعیف و معمولی، و ضد فضایل سنتی است که در تعلیمات مذاهب غربی توصیه شده است.

نیچه را همانند پیاسر توصیف کردهاند. او جملات پیاسرانه و پیشرگویانهای بیان کرده است که بهطور خیره کنندهای صحیحاند. او پیش بینی کرد که کمی بعد از مرگش نوع بشر وارد یک رشته جنگهای ایدئولوژیکی خواهد شد که «کره زمین را خواهد لرزاند». او در سال

۱۹۰۰ در گذشت، از آن زمان به بعد جهان در حقیقت از درگیریهای ایدئولوژیکی فراوانی آسیب دیده است.

او هم چنین پیش بینی کرد که بعد از مرگش علیه عقلانیت علمی قرن نوزدهم واکنشی انجام خواهد شد، انفجاری از نیروهای وحشی. در مورد واپس نگری (۲۷) می توانیم تا حدودی موافق باشیم، هرچند بربریتهای قرن بیستم واقعاً به واسطهٔ استفادهٔ آنها از علم و تکنولوژی وحشیانه تر شده است.

نیچه معتقد بودکه فرهنگ قرن نوزدهم، خودبسندانه، از روی سستی مسیحی، مطمئن از پیشرفت و متمایل به دموکراسی و میان مایگی بود. او میگفت، بربریت جدید همهٔ آنها را واژگون کرد. ولی نهایتاً ارزشهای برتر غلبه خواهند کرد. انفجار بربریت ضروری است، و راه را برای نوع برتر انسان هموار خواهد کرد.

از امور تأسفبار برای آوازهٔ نیچه پس از مرگش این است که هیتلر یکی از بزرگ ترین ستایندگان او بود. نازی ها مدّعی بودند که برنامه های جنگی و قوم کشی آن ها به آرمان های نیچه ای تجسم بخشیده است. ولی مدافعان نیچه تأکید می کنند که او هیتلر را یکی از همان بربرهایی می دانست که می گفت پیش از اخلاق برتر و ظهور ابرانسان خواهند آمد.

آیا می توان میان آرمانهای نیچه و آرمانهای نازیسیم (۲۱) فرق قائل شد؟ پاسخ به این پرسش تا حدودی بستگی دارد به این که ما چه تصوّری از انسان برتر مانند چیست، ابرانسان آینده به چه کسی شیاهت دارد؟

آیا ابرانسان شبیه فیلسوفان بزرگ گذشته است؟ موضع نیچه نسبت به فیلسوفان دیگر همواره تو أم با احترام نبود. او سقراط را زیاد مهم

### خودخواهی و دگرخواهی 📜 ۱۴۱

نمی شمرد، و تمجیدس از سوپنهاور به تدریج کم شد وقتی که پی برد بزرگ ترین بدبین به نواختن فلوت علاقه سند است. گر چه می توانیم بپذیریم که فیلسوفان گذشته مسلماً مردانی نابغه، کاملاً یکه، بسیار غیرعادی و گاه به طرز حیرت آوری زیرک و با هوش بودند، ولی باید پذیرفت که تعداد ناچیزی از آنها، آن هم اگر پیدا شود، خودخواهی را تبلیغ می کردند و بعضی از آنها با قاطعیت هوادار دگرخواهی بودند. بنا بر این به نظر می رسد که نیچه می بایست بگوید که ابرانسان مانند فیلسوفان بزرگ نخواهد بود.

پس «انواع برتر» نیچه چه کسانی هستند؟ آیا دقیقاً آن انسانهایی هستند که اخلاقیات خشک و خشن خود را می آفرینند؟ نباید در صفوف فیلسوفان به جستجوی آنها پرداخت، حتی نباید در میان نقاشان و شاعران به دنبال آنهاگشت (هرچند برخی از اینها، به خصوص نقاشان، تا حدودی از رمانهای نیچهای دربارهٔ زندگی بوهمی تأثیر پذیرفتهاند). اشاعهدهندگان «اخلاقیات جدید» خشک و خشن را بیش تر باید در میان دیکتاتورها و ژنرالهایشان و زندانبانها و رئیس پلیسها جستجو کرد.

پس برای هواداران نیچه دفاع از قهرمانانشان ساده نیست. شاید تنها بتوان با این استدلال از نیچه دفاع کرد که او به رغم حمله دائمیاش به مسردم سالاری و میانمایگی، و گیذشته از تیجربهٔ شیخصی (کوتاه) جنگیاش، نهایتاً انسانی بود غیرسیاسی که هیچ نظری دربارهٔ الدن که زندانهای سیاسی، و ژنرالهای پروسی، ۱۴٬۱ و دیکتاتورها و حاکمان مطلق العنان دیگر در زندگی واقعی شبیه چیستند نداشت، و هیچ پیشنهاد مهمی در این خصوص نداد که چگونه می توان اندبشه هایش را به زبان سیاسی ترجمه و تفسیر کرد.

### ۱۴۲ 🗐 فلسفه به زبان ساده

- L cgoism
- 2 altruism
- 3 ego theories
- 4 cynicism
- 5 verbalistic
- 6 verbalism
- 7 rationality
- 8 dogmatic
- 9 self-interested
- 10 John Aubrev
- 11 psychological
- 12 psychoanalytical
- 13 selfish gene
- 14 axiomatic
- 15 self-interestedness
- 16 self-destructive
- 17 reasonableness
- 18 subjective
- 19 objective
- 20 free spirit
- 21 democracy
- 22 feminist
- 23 slave morality
- 24 master morality
- 25 herd morality
- 26 Beyond Good and Evil
- 27 hindsight
- 28 Nazism
- 29 Prussian generals

# فصل ۹

# فايده و اصول اخلاقي

نتیجهگرایی اخلاقی<sup>۱۱</sup> نظریّهای است که میگوید اعمال را تنها باید با توجّه به نتایجشان مورد داوری قرار داد.

اصالت فایده (۲) مشهورترین نوع نتیجه گرایی است، و مشهورترین فیلسوفان فایده باور عبارتند از جرمی بنتام، (۳) جیمز میل (۱) و جان استورات میل.

فلسفهٔ اصالت فایده نیاز به هیچ اصل اخلاقی خاصی، از قبیل «دروغ نگویید» یا «عدالت را دوست بدارید» یا «به وعدهٔ خود عمل کنید» را تصدیق نمی کند. به جای آن فایده باوران این نظر را اختیار می کنند که عمل صحیح همواره عملی است که در نتیجهٔ آن بیش ترین تعداد ممکن مردم تا حدد امکان خوشبخت شوند (یعنی به اصطلاح اصل بزرگ ترین خوشبختی). تنها چیزهای مطلقاً و ذاتاً ارزش مند در جهان عبارتند از خوشبختی و لذّت، و همهٔ چیزهای ارزشمند دیگر فقط تا بدان حد ارزشمندند که موجب خوشبختی شوند.

#### ۱۴۴ 🗃 فلسفه به زبان ساده

دقیقاً در نقطهٔ مقابل اصالت فایده نظریّههایی قرار دارند که بر اهمیّت انگیزه، وظیفه، حقوق و اصول اخلاقی تأکید می ورزند. نظریّههایی از این دست را معمولاً نظریّههای وظیفه شناختی (د) می نامند (یعنی نظریّه مربوط به وظیفه).

احتمالاً مشهورترین فیلسوف ضد اصالت فایده کانت باشد. کانت می گوید به دنبال خوشبختی و لذّت خود یا دیگری بودن بی فایده است، زیرا به احتمال قریب به یقین شکست خواهید خورد. اگر خوشبختی ذاتاً ارزشمند بود، یعنی، اگر فی نفسه ارزشمند بود، ما نمی بایست وقتی که می شنیدیم افراد شرور در جهان پیشرفت می کنند و خوشبخت هستند احساس ناراحتی می کردیم. ولی در حقیقت تصور این که اشخاص شرور خوشبخت هستند و ایام خوشی دارند بیش تر مردم را ناراحت می کند. نظر کانت این است که تنها چیز مطلقاً ارزشمند در جهان ارادهٔ نیک است. رادهٔ نیک عبارت است از تمایل و عزم راسخ برای انجام آن چه درست است.

آنهایی که ارادهٔ نیک دارند، یعنی کسانی که همواره میخواهند بیش از هر چیز کاری را انجام دهند که درست است، از اصول رفتار خاصی پیروی خواهند کرد. کانت می گوید این اصول عقلانی هستند، و هر موجود عاقلی می تواند و باید از آنها پیروی کند، البته هرچند همهٔ افراد از آنها پیروی کند، البته هرچند همهٔ افراد

نصايح كانت شامل اينها است:

راستگو باش.

درستكار باش.

وعدهٔ دروغ نده.

#### فايده و اصول احلاقي 🐞 ۱۴۵

سخاوتمند و خيرخواه باش.

استعدادهای خودت را هدر نده.

آمادهٔ تنبیه قاتلان و کسانی باش که سزاوار تنبیهاند.

نسبت به حیوانات مهرباد باش.

اقدام به خودکشی نکن.

کانت می گوید موجود عاقل درک خواهد کرد که قواعد اخلاقی استثنایی ندارند. این قواعد به دو جهت استثناپذیر نیستند. یکم، همه افراد، بدون استثنا، یعنی نه تنها کسانی که می خواهند خوب باشند، باید راستگو، درست کار و ... باشند. همه این تعهدات را دارند ولو واقعیّت را تشخیص ندهند. دوّم، انسان باید بدون استثناء در همهٔ زمانها راستگو و درست کار باشد. اوضاع و احوال موجب تغییر رویّه نمی شود. حتّی اگر با دروغ گفتن سود بزرگی حاصل شود، باز شما نباید دروغ بگویید.

میان این دو نظر که می گویند نهایتاً چه چیزی در زندگی ارزشمند است چگونه می توان داوری کرد؟ باید در ابتدا ببینیم که این دو نوع نظریه در میواجهه با وضعیتهای بغرنج چگونه عمل می کنند، یعنی در وضعیتهایی که مستلزم انتخابهای دشوار است. نظریههای اصالت فایده و وظیفه شناختی گاهی اوقات در نهایت انواع عمل یکسانی را توصیه می کنند (گر چه به دلایل مختلف)، ولی هم چنین انفاقاً می توان دید که آنها توصیههای متعارضی خواهند کرد. ما می توانیم این اختلافات را بررسی کرده و از خود بیرسیم که آیا آنها به چیزی دربارهٔ نظریهها دلالت دارند.

#### نمونهٔ نخست: وعددهای دم مرگ

فرض کنید عمو ناصر در جزیرهای متروک در حال مرگ است و فرصتی

ندارد تا وصیت واقعی بکند. خوشبختانه برادرزادهاش فرشته در همان جزیرهٔ متروک زندگی میکند، لذا از او می خواهد که به محض بازگشت به دنیای متمدن از داراییاش مواظبت کند. فرشته قول می دهد که به آخرین آرزوی او، یعنی دادن کل دارایی ۵ میلیونی به نمایشگاه هنری استان، جامهٔ عمل بپوشاند.

امًا وقتی فرشته به دنیای متمدن باز میگردد درمی یابد که خود او، به عنوان تنها وابستهٔ زندهٔ عمو ناصر، وارث دارایی او خواهد بود. آیا او باید به قولی که داده است وفادار بماند؟ یا باید پول را در راه دیگری خرج کند؟ برای این که امکان اتهام خودپسندی و تعصب را نفی کنیم، فرض میکنیم که فرشته نمی خواهد این پول را برای خودش بردارد، بلکه ترجیح خواهد داد که این پول را به بیمارستان کودکانی که تهدید به تعطیلی شده است بدهد نه به نمایشگاه هنر رزمی.

بسيار خوب، آيا فرشته بايد به قول خود وفادار بماند؟

شخص پیرو نظریهٔ وظیفه شناسی خواهد گفت آری. عهد شکنی اصل رفتاری بدی است، و وفا به عهد اصل رفتاری خوب. اگر فرشته ایدهٔ وقف پول به نمایشگاه های هنری را نمی پسندید، از اوّل نمی بایست چنین قولی می داد. ولی چون چنین قولی داده است مکلف است به آن وفاکند.

دوّم، شکستن قول و وعدهای که به شخص در حال مرگ داده شده است بدتر از شکستن قولی است که به شخص زندهای دادهایم. زیرا شخص در حال مرگ فوق العاده در موضع ضعف است، او مجبور است به شما اعتماد کند، زیرا هرگز قادر نخواهد بود به کار شما نظارت و رسیدگی کند. فریب دادن شحص در حال مرگ کار یست و زنندهای است.

از سوی دیگر فرد قائل به اصالت فایده خواهد گفت: همه چیز بستگی به این دارد که با نمایشگاه هنری در مقابل بیمارستان چه مقدار

#### فايده و اصول اخلاقي 🏿 ۱۴۷

خوشبختی فراهم خواهد آمد. اگر نمایشگاه نسبت به بیمارستان خوشبخنی بیش تری را موجب شود، در این صورت فرشته باید به قول و قرارش وفادار باشد. اگر بیمارستان نسبت به نمایشگاه هنری موجبات خوشبختی بیش تری را فراهم خواهد آورد، در این صورت باید زبر قول و قرارش بزند.

بر اساس معیارهای اصالت فایده در مورد این نظر که او نباید از اوّل قولی بدهد که اصلاً به آن عمل نخواهد کرد چه می توان گفت؟ فرشته با دادن قول و وعده احتمالاً چند لحظهٔ آخر زندگی عمو ناصر را با خوشی و شادی تو أم کرد؛ اگر او از دادن قول خودداری می کرد شاید چند لحظهٔ آخر زندگی به جای خوشی با رنج و اندوه سپری می شد. از آنجا که بر اساس نظریهٔ اصالت فایده، خوشبختی تنها چیز ارزشمند در جهان است، برای فرشته کار درست در آن جزیرهٔ متروک این بود که چنان وعدهای بدهد، ولو بعداً تصمیم بگیرد به آن عمل نکند ـ و در واقع، حتّی اگر در طول تمام این مدّت قصد داشت به وعدهاش عمل نکند.

در مورد این نظر که شکستن عهدی که با فرد در حال مرگ بسته شده است فرقالعاده کار رذیلانهای است چه می توان گفت؟ شخص در حال مرگ هرگز پی نخواهد برد که شما نقض عهد کبرده اید، لذا آن آگاهی نمی تواند موجب ناراحتی او شود.

# تموتهٔ دوّم: کار مادر تِرزا

بیش تر کارهای مادر ترزا<sup>ره و</sup> دستیاران او در کلکته <sup>(۱)</sup> وقف پرستاری از مردم بیکس و کار و فقیر در حال مرگ است.<sup>(۱)</sup>

چه بسا این کار نزد شخص فایدهباور در حقیقت اتلاف وقت بهنظر آید. نزد شخص فایدهباور، افراد فقیر و بیکس و کار در حال مرگ

# ۱۴۸ 🐷 فلسفه به زبان ساده

نمی توانند در درجه بندی فایده جا و مقامی داشته باشند. اگر اصلاً نیاز باشد که در درجه بندی فایده جا و مقامی داشته باشند مفامشان بسیار کم اهمیّت خواهد بود.

بی تردید، بعضی از خوشبختی ها از راه کار به دست می آید. شاید کارگران هنگام کار احساس خوشبختی می کنند، و احتمالاً خود افراد در حال مرگ کمابیش خوشحال باشند، یا به هر رو، دست کم برای مدت کوتاهی، نسبت به اوضاع و احوال دیگر احساس آسودگی بیش تری ککنند.

گرچه نکته این جا است که بر اساس ارزیابی شخص فایده باور این خوشبختی باید طبق تعریف کوتاه مدّت باشد. در نتیجه طبق برآورد شخص فایده باور برای مادر ترزا بهتر خواهد بود که هم و کوشش خود را مصروف پرستاری از زنده ها کند. شاید او می بایست در یک بیمارستان معمولی مشغول به کار می شد. زیرا سعی و تلاش برای یاری زنده ها هم در زمان نسبناً طولانی موجب تغییراتی می شود.

در این جا ممکن است بیش تر مردم، اعم از این که فایده باور باشند یا نه، باطناً نوعی همدلی با نظریه های وظیفه شناختی احساس کنند. یقیناً (آنها احساس میکنند) که مادر ترزا و دستیارانش انسانهای بسیار خوبی هستند. بی تردید کار آنها بسیار تحسین آمیز است. چرا باید بگوییم که این کار نادرستی است؟ آیا جهان به جهت این که مادر ترزا و دستیارانش را در خود جای داده است جای خوبی نیست؟

بسیار خوب، اگر این کار تحسین آمیز و ارزش مند است، ارزش آن از کجا است؟ زیرا نمی تواند به واسطهٔ فایدهاش باشد. به احتمال زیاد فایدهٔ آن را در مقایسه با دیگر انواع ممکن کارهای طبی بسیار اندک است.

شاید ارزش آن در انگیزههای پرستاران، یا در اصول مذهبی یا

# فايده و اصول اخلاقي 📧 ۱۴۹

اخلاقی آنها نهفته است؛ شاید ارزش آن به واسطهٔ ،زخودگذشتگی است. شاید احترام به انسانیت، اعم از فقیر و تحقیر شده، اعتقاد به شرافت و در واقع قداست انسانها است که این کار را نحسین آمیز میکند. ما خودمان در مقام انسان ترجیح می دهیم به قداست انسانها باور داشته باشیم و چه کسی می گوید که این غیر معقول است؟ شخص فایده باور معتقد است که تنها ارزش مطلق در جهان خوشبختی است: ولی چه کسی گفته است که تنها یک ارزش مطلق وجود دارد؟ چه کسی گفته است که تنها یک ارزش مطلق وجود دارد؟ چه کسی گفته است که قداست و حرمت انسان دارای ارزش مطلق نیست؟

# نمونة سوّم: خبرچين

فرض کنید که ادارهٔ یلیس به مدّت چندین سال دنبال رد پایی از باند معروف توزیع مواد مخدر بوده ولی موفق نشده است هیچ سند و نشانه قابل اطمینانی به دست آورد. روزی یکی از اعضای باند مذکور به ادارهٔ پلیس رفته و پیشنهاد ارائهٔ همهٔ اطلاعات لازم برای دستگیری تمام اعضای باند را به پلیس می دهد. انگیزهٔ او از این کار احساس پتیمانی از کارهای قبلی اش نیست بلکه بیش تر غرض ورزی علیهٔ هم دستهای کارهای قبلی اش درافتاده است. او در مقابل این کمک خواهان مصوبت از تعقیب کیفری است. پلیس چه باید بکند؟

پاسخ شخص فایده باور، که گاهی اوقات در زندگی واقعی پاسخی است که در چنین مواردی داده می شود، این است که باید به او مصونیت داد. حکم می شود که منافع کلّی جامعه بر هر مالاحظهٔ دیگیری برتری دارد.

از سوی دیگر، پیروان نظریًه وظیفه شناسی، به ویژه اگر کانتی باشند، بر مجازات خبرچین به خاطر جنایتهای سابقش پافشاری خواهند کرد.

#### ۱۵۰ 🚁 فلسفه به زبان ساده

عدالت مقتضی آن است که باید با جنایتهای مشابه به نحو یکسان برخورد کرد، بهویژه اگر هیچگونه پشیمانی حقیقی در کار نبوده باشد. شعار پیروان نظریّهٔ وظیفه شناسی این است «اگر آسمان هم به زمین بیاید عدالت پیشه کنید».

ولی لازمهٔ پیروی از اصول کانتی در این مورد خاص دستگیر نشدن توزیع کنندگان مواد مخدر خواهد بود، و پی آمد عدم دستگیری آنها می تواند بسیار وخیم باشد. ایا در اینگونه موارد احتمالاً بهترین کار این نیست که اجازه دهیم یک فرد مجرم آزاد باشد؟

# نمونة چهارم: حقوق افراد بيكناد

فرض کنید که تروریستها مسافران هواپیمایی را به گروگان گرفته اند، و می گویند به این شرط همهٔ مسافران را آزاد خواهند کرد که شهروندی با فلان مشخصات را برای کشتن به آنها تحویل دهند. شاید این شهروند متعلق به گروهی است که با اهداف آنها مخالف است، و به درست یا غلط تصور می شود که مسؤول بعضی از فعالیّتای ضد تروریستی است. تروریستها می خواهند به هر نحو ممکن کلک این شخص را بکنند؛ و می گویند که اگر مسؤولان محلّی در اجرای این هدف با آنها همکاری نکنند، هواییما را با مسافرانش منفجر خواهند کرد.

مسؤولان محلّی می دانند که این شهروند هیچ جرمی مرتکب نشده است و به علاوه هیچگونه ارتباطی با هیچ فعالیّت ضد تروریستی ندارد. ولی هیچ فرصتی ندارند که در این مورد با تروریستها به بحث بیردازند. و هیچ تردیدی ندارند که تروریستها در صورتی که این فرد بی گناه به آنها تحویل داده نشود تهدیدشان را عملی خواهند کرد. آیا آنها باید زندگی فرد بی گناهی را برای نجات جان مسافران فداکنند؟

#### فايده و اصول احلاقي 🍺 ۱۵۱

اگر مسؤولان محلّی فایده باور باشند در این صورت یفیناً برای آنها چنین معاملهای یکی از راههای ممکن خواهد بود. چنین کاری نزد آنها بستگی به این دارد که آیا فایدهٔ نجات جان مسافران بر زیانی که به واسطهٔ اعتماد به وعده های تروریست ها به وجود می آید می چربد یا نه.

ولی اگر مسؤولان محلّی پیرو نظریّهٔ وظیفه شناسی باشند در ابن صورت چنین عملی، یعنی تحویل دادن فردی بی گناه برای اعدام، اخلاقاً غیرممکن خواهد بود. آنها به اصل حقوق بشر، و در این مورد حق زیان ندیدن فرد بی گناه استناد کرده، و از این که مرتکب نقض چنین حقّی شوند امتناع خواهد کرد. اگر تروریستها حقوق مساوی مسافران بی گناه را نقض کنند در این صورت آنها مرتکب جنایت شده اند و مسؤولان محلّی هیچ مسؤولیّتی در این مورد ندارند. به طور خلاصه، عقیدهٔ فرد پیرو نظریّهٔ وظیفه شناسی این است که نقض حقوق افراد بی گناه همواره جنایت محسوب می شود.

# ایرادی به نظریّههای وظیفهشناختی

بیش تر مردم اعتراض کرده اند که خودداری کامل از در نظر گرفتن عواقب اعمال ممکن است به نتایج وحشتناکی منجر شود. ولی این اعتراض از پیش مفروض می گیرد که نتایج، بعنی عواقب کار، مسألهٔ بسیار مهمّی است؛ و پیرو نظریّهٔ وظیفه شناسی بی تردید پاسخ خواهمد داد که نتایج چندان اهمیّت ندارند.

ایراد مهم نر از این قرار است. گفتنش آسان است که انسان هرگز نباید دروغ بگوید و هرگز نباید موجب آزار مردم بی دناه شود، امّا هنگامی که این دو قاعدهٔ اخلاقی (یا هر دو قاعدهٔ اخلاقی دیگر) با بکدیگر تعارض پیدا کنند تکلیف چیست؟ اگر شما در اتاق زیر شیروانی منزل خود یهودیانی را پناه داده اید، وقتی نازی ها وارد خانه شده و دربارهٔ محل اختفای آن ها پرس و جو کنند، تکلیف شما جیست؟ آیا پاید حقیقت را بگویید و با چشم خود ببینید که مردم بی گناه را به اردوگاه مرگ منتقل می کنند؟ یا این که باید دروغ بگویید و به این وسیله جان تعدادی بی گناه را نجات دهید؟ هر کدام از این دو کار را که انجام دهید یکی از قاعده ها را به جهت پیروی از قاعدهٔ دیگر نقض کرده اید. به عبارت دیگر همواره نمی توان در آن واحد به همهٔ قواعد اخلاقی ملتزم بود.

شاید این عیب اساسی نظریه های وظبفه سناختی در مقایسه با اصالت فایده باشد. فایده باوران مفروض می گیرند که علی الاصول همواره امکان پذیر است که از پیش بدانیم چه اوضاع و احوالی در آینده بیش ترین خوشبختی را برای همهٔ افراد در بیر خواهد داشت، و همواره امکان دانستن این هست که چه اعمالی چنان اوضاع و احوالی را به وجود خواهند آورد. آنها در این اعتقادشان به احتمال زیاد بر خطا هستند، زیرا، همان طور که بر اساس نظریهٔ هرج و مرج (۹) می دانیم، پیش بینی آینده واقعاً امکان پذیر نیست.

تعارض میان قواعد اخلاقی را دوباره مد نظر قرار میدهیم. فرد عادی کوچه و بازار مایل است که قواعد اخلاقی را بر حسب اهمیت نسبی آنها درجهبندی کند. نزد بیش تر مردم جامعهٔ غربی، نجات دادن جان فرد بیگناه بر راستگویی مطلق تقدم دارد، البته در صورتی که این دو همواره با یکدیگر در تعارض باشند.

بنا به فرض قبول میکنیم که قواعد اخلاقی باید بر حسب اهمیّتشان درجهبندی شوند. چه چیزی باعث می شود که قاعدهای مهمنر از قاعدهٔ دیگر باشد؟ آیا به جهت این است که یک قاعده نسبت به قاعدهٔ دیگر خوشبختی بیشرتری به بار می آورد؟ اگر سنای درجهبندی اصل فایده و

#### فايده و اصول اخلاقي 🙃 ۱۵۳

خوشبختی باشد معنایش این است که نظریّهٔ درست روی هم رفته نظریّهٔ اصالت فایده است.

#### ایرادهایی به نظریهٔ اصالت فایده

ولی بهنظر میرسد اصالت فایده عیوب فراوانی دارد. یک ایراد مشهور میگویدکه آن ما را به مشتی انسان پست تبدیل میکند.

واقعاً فرض می کنیم که خو شبختی و لذّت تنها چیز هایی در جهانند که ارزش مطلق دارند. در این صورت آشکار است که همه ما باید یکوشیم بیش ترین مقدار ممکن از این چیزهای ارزشمند را به وجود آورده، و همچنین به آناها دست پابیم. ولی به دست آوردن بعضی از انواع خوشبختی و لذت از بعضی دیگر دشوارتر است. مثلاً، شطرنجهاز بزرگ شدن یا ستارهٔ مشهور باله شدن خوشبختر ای است که نیا به آن برای افراد اندکی مقدور است. معتبرترین و شایع ترین انواع لذّت و خوشبختی سادهترین و حیوانی ترین آنها است: خوردن و آشامیدن، آمیزش جنسی، جای گرم و نرم، تنبلی پیشه کر دن، درگیری، قماربازی، بازیهای سادهای که هر کس از عهدهاش بر می آید، و امثال اینها. حتّی اگر ما تصوّر کنیم که همهٔ این چیزها در جای خودشان خوبند، به سختی میتوان گفت که هیج یک از آناها فوقالعاده شرافتمندانه یا شکوهمند هستند. ادّعا می شود که توصيهٔ اصالت فايده به ما اين است كه انسان يست خو شبخت بو دن بهتر از فیلسوف بدبخت بودن است. بهنظر عدّهای این ایده و نظر ره به تركستان مي برد.

رابرت نازیک استدلال ضد فایدهباورانه دیگری میپرورد. بهنظر او، اصالت فایده مستلزم این است که ما باید توهم را بر واقعیّت ترجیح دهیم.

#### ۱۵۴ 💻 فلسفه به زبان ساده

او میگوید: ولی در واقع، انسانها واقعیت غیرآرمانی را بر خوشی توهمی ترجیح میدهند.

فرض کنیدکسی دستگاهی اختراع مینمود که از زندگی واقعی تقلید میکرد. شما روی دستگاه دراز میکشید و آن به نحوی عقل شما را تحریک کرده و به شما این توهم دست میدهد که همهٔ انواع خوشی و وقایع لذّتبخش را تجریه میکنید. گر چه، در تمام این مدّت همهٔ این چیزها را فقط تخیل میکنید.

نازیک بر آن است که ما به طور غریزی علیهٔ ایدهٔ لذّتهای توهمی اعتراض کرده و از سوار شدن به چنین ماشینی خودداری خواهیم کرد. ما داشتن آمیزهای از لذایذ و رنجهای واقعی را بر زندگیای که یکسره مبتنی بر توهم است ترجیح می دهیم، هرچند این توهم برای ما بسیار لذّت بخش هم باشد. هم چنین ما خطر کردن در راه جست و جوی خوشبختی خودمان را بر آن ترجیح می دهیم که وسایل مکانیکی خارج از اختیارمان اسباب خوشبختی ما را فراهم کنند.

مشکل دیگر اصالت فایده آن است که ظاهراً به ما ترصیه میکند تا فعالیّتهای اخلاقی خودمان را بر روی کسانی متمرکز سازیم که به آسانی خوشبختی را تجربه میکنند، و از کسانی که کمک کردن به آنها دشوار است صرف نظر کنیم.

مثال ساده ای بزنیم، فرض کنید فرهاد در خوشحال کردن مردم خیلی توانا است، عمدتاً به این دلیل که لطیفه های بسیار با مزه ای میگوید. او به خانوادهٔ شنگول و خانوادهٔ منگول لطیفه ای میگوید. خانوادهٔ شنگول و منگول از ته دل می خندند، امّا در حالی که خانوادهٔ شنگول میگویند این لطیفه باعث شد که کمی بیش تر خوشحال شوند، خانوادهٔ سنگول

میگویند که بیشتر از صد برابر احساس خوشحالی میکنند. این بدان جهت است که خانوادهٔ منگول غولان فایدهاند؛ (۱۱۰) یعنی مخلوقاتی که به خاطر چیزهای کوچک احساس خوشی شدید میکنند. چنین بهنظر میرسد که اگر فرهاد فایده باور باشد باید همهٔ کوشش هایش را روی خانوادهٔ منگول متمرکز کند.

ممکن است این نوع انتخاب در زندگی واقعی روی دهد. البتّه غولان فایدهٔ واقعیّت خارجی ندارند. با همه این اوصاف، باز هم خوشحال کردن کسانی که بهطور عاقلانهای سرزنده هستند آسانتر از خوشحال ساختن کسانی است که در زندگانی خود اشتباهات زیادی داشتهاند.

تصمیمهایی را در نظر بگیرید که باید توسط کسانی گرفته شود که مالیاتهای ما را برای خود ما هزینه میکنند، مثلاً ادارات مسکن. ادارهٔ مسکن باید بهدرستی یکی از این دو تصمیم را بگیرد (۱) پول را صرف ساختن تعداد اندکی خانهٔ بسیار خوب کنند (بدین ترتیب خوشبختی بیشر تری را برای ساکنان اندک آنها فراهم آورد) یا (۲) پول را صرف ساختن تعداد زیادی خانهٔ نسبتاً خوب نماید (و بدین ترتیب موجب می شود که تعداد زیادی از مردم تا حدودی احساس خوشبختی بکنند). اگر مستأجران دسته نخست مانند خانوادهٔ منگول غولان فایده باشند، یا این صورت به نظر می رسد که ادارهٔ مسکن فایده باور باید پول را برای آنها صرف کند. امّا تشکیلات قضایی به حق می تواند دقیقاً نظر مقابل را پیشنهاد دهد، به ویژه اگر وضع بیش تر مردم بد تر از آنی باشد که در جامعهٔ پیشنهاد دهد، به ویژه اگر وضع بیش تر مردم بد تر از آنی باشد که در جامعهٔ خودشان قابل قبول شمرده می شود.

جی. ای. مور(۱۱۱) پاسخی برای این مسأله پیشنهاد میکند. او میگوید

مانع بدبختی شدن مهمتر از آفریدن خوشبختی یافتنی است. صاف و پوست کنده بگوییم، در تأیید صحّت این نظر جز شهود عقل سلیم هیچ دلیل عقلانی نمی توان اقامه کرد.

بالاخره این که نه نظریّههای وظیفه شناختی کاملاً می توانند با شهودهای عقل سلیم اشخاص کوجه و بازار جور در بیایند نه نظریّههای نتیجه گرایی. احتمالاً جهتش آن باشد که نظریّههایی را که ما در نظر گسرفته ایسم یگانهانگارانه (۱۲) هستند. شاید نظریّهٔ مورد نیاز نظریّهٔ کثرتگرایانه باشد. به هر حال، چرا باید ایده و نظری ساده، مثل این نظر که تنها ارزش مطلق خوشبختی است، نظر درستی باشد؟ آیا هیچ دلیلی برای این فرض وجود دارد که ایدههای ساده همواره بهتر از ایدههای پیچیده هستند؟ آیا یگانهانگاری (۱۱) محتملاً درست تر از کثرتگرایی (۱۱) است؟ مردم در زندگی واقعی اصول رفتار را می پذیرند، ولی نتایج را نیز به حساب می آورند. پس شاید این بهترین، یا تنها راه ممکن برای عمل باشد. در مواجهه با ارزش نیز ممکن است کثرتگرایی به حل مسائل و باشد. در مواجهه با ارزش نیز ممکن است کثرتگرایی به حل مسائل و موارد مشکلی مانند مورد وعدهٔ دم مرگ کمک کند.

ولی در پایان هر قدر تمایل بیش تری برای انجام چیزی که صحیح است داشته باشیم احتمالاً همواره با انتخابهای مشکلی مواجه خواهیم بود. در واقع معمولاً تا حدودی روشن است که انجام چه کاری درست است. به هر روی، اگر کسی به جای کار درست کار خطایی انجام دهد، دلایل آن نیز نسبتاً آشکار است: خودپسندی، ضعف و امثال آنها علّت بیش تر تصمیمهای بدرا بیان میکنند. اما ممکن است واقع امر چنین باشد که بعضی از پرسشها پاسخهای درستی ندارد. چه بسا قضیه از این قرار باشد که بعضی از تصمیمهای مشکل دقیقاً به این جهت مشکل اند که

#### فايده و اصول اخلاقي 😰 ۱۵۷

# دلایل موافق و مخالف آنها ارزش یکسانی دارند. ممکن است زندگی انسان دقیقاً چنین باشد. خوشبختانه همیشه اینگونه نیست.

- I ethical consequentialism
- 2 utilitarinaism
- 3 Jeremy Bentham
- 4 James Mill
- 5 deontological
- 6 Mother Teresa
- 7 Calcutta
  - ۸ دکتاب در رمانی الیف شده است که مادر ترزا در تبد حبات بود؛ (م).
- 9 Chaos Theory
- 10 ulitity monsters
- 11 G. E. Moore
- 12 monistic
- 13 monism
- 14 pluralism



# فصل ١٥

# رَ ندگی و مرگ

برخی از قدیمی ترین مسائل فلسفه با سؤالاتی دربارهٔ مرگ و زندگی ارتباط دارند. در مابعد الطبیعه امکان جاودانگی نفس یا بدن (بعد از رستاخیز<sup>(۱)</sup>)، و فرضیهٔ تناسخ<sup>(۱)</sup> زمینی، دستکم به مدّت دو هزار سال موضوع تحقیق فلسفی بوده است. در فلسفهٔ اخلاق دربارهٔ خطا بودن یا خطا نبودن قتل و خودکشی و بِه گشی <sup>(۱)</sup> و سقط جنین و مردم را در حال جان کندن رها کردن در حالی که می توان آنها را نجات داد، سؤالاتی مطرح می شود.

در این فصل جای آن است که فقط دو تا الزاین موضوعات، یعنی قتل و خسودکشی را مسورد بسحث قسرار دهسیم. تسعدادی از مسوضوعات و استدلالهای مختلف، بعضی سنتی، بعضی فلسفی، بسرخی از تباریخ و برخی از حقوق، مورد بررسی قرار خواهند گرفت.

#### قتل چیست؟

قتل كُثنتن است ولي نه دقيقاً هر كُثنتني؛ أن عبارت است از كثنتن عمدي

انسانها توسط انسانها. بنا بر این، نابودی حیوانات غیرانسان، چه به وسیلهٔ حیوانات دیگر، چه توسط انسانها، البته به معنای دقیق کلمه قتل محسوب نمی شود. در ثانی، کسی که مرتکب قتل می شود یا باید بداند عمل مستقیم او موجب مرگ خواهد شد، یا اگر از این حقیقت آگاهی ندارد در این صورت باید خود جهل او از سر تقصیر باشد. فردی که به سوی مرد دیگری که با مهارت تمام خود را به شکل درخت در آورده است شلیک می کند، و او را با درخت عوضی می گیرد، قاتل نیست؛ امّا کسی که در میان مردم با بی مبالاتی اقدام به تیراندازی با تفنگ می کند، بی خیال از این که گلوله به کسی اصابت می کند یا نه، چنین فردی را، در صورتی که سایر چیزها مساوی باشد، به حق می توان قاتل محسوب کرد. موراین جا تذکر این نکته به جا است که قتل تا حدّی مفهومی حقوقی است در این که موارد قتل بر اساس قانرن چیست، تا اندازه ای در بین کشورهای مختلف فرق می کند.

کودکان خردسال را نمی توان متهم به قتل کرد زیرا آنها نمی دانند مرگ و علّت و معلول چیستند. امّا کودکان بزرگ تری که چیزهایی دربارهٔ مرگ و قتل می دانند قادر به این جنایت هستند. این ادّعای فرد بالغ عاقل که نمی دانست که قتل کار خطایی است، یا نمی دانست که قتل کار خطایی است، مورد قبول نبوده و نباید به آن باور کرد.

این توضیح کوتاه سؤالات بسیاری را بی پاسخ می گذارد. آیا قتل انواع مختلفی دارد؟ آیا قتل دقیقاً مساوی کشتن مردم بی گناه است؟ آیا جنگ نوعی قتل است؟ آیا دفاع از خود اساساً قتل محسوب می شود؟ آیا قتل طبق تعریف بد است؟

به نظر می رسد که بیش از یک نوع کشتن جنایت بار وجود داشته باشد. در قانون امریکا قتل ها به درجهٔ اوّل، درجهٔ دوّم یا درجهٔ سوّم

# زندگی و مرگ 💌 ۱۶۱

طبقه بندی می شوند، این طبقه بندی حاکی از تفاوت هایی است که تا حدّی بستگی به زمینه ای دارد که بر طبق آن زمینه ها قتل ها از روی عمد هستند. در قانون انگلیس قتل نفس هایی که ناشی از قصورند به قتل عمد با از روی قصد و عمد از وقتل غیر عمد ادا طبقه بندی می شوند. قتل عمد یا از روی قصد و غرض است یا از روی بی مبالاتی بسیار زیاد، قتل غیر عمد تنها در نتیجه بی مبالاتی است. هر نوعی از قتل نفس می تواند به «جهات مخفّفه» روی دهد. بعضی از موارد قتل غیر عمد «انگلیسی» در آمریکا به عنوان قتل درجه دوّم یا سوّم به حساب می آید.

ما همچنین می توانیم قتل ها را شامل موارد اصلی و سوارد فرعی بدانیم. موارد اصلی عبارتند از قتل های عمدی و غیرتدافعی انسانها در دوران صلح توسط انسانهای عاقلی که تحت فشار و اجبار نیستند. موارد فرعی عبارتند از بعضی از قتل نفسهای ناشی از بی احتیاطی، بعضی از قتل های قضایی، و دستکم بعضی از اعمال در طول جنگ. بعد از مورد فرعی، قتل غیرعمد قرار دارد و بعد از آن قتل های عمدی (۱۲) انسانها و حیوانات دیگر. قبل درجهٔ اوّل، بر اساس تعریفی که در امریکا شده است، در شمار موارد اصلی خواهد بود در حالی که قتل درجهٔ دوّم و سوّم از نوع فرعی محسوب خواهند شد. در انگلستان بعضی از قتل ها در مرز میان قتل غیرعمد و قتل فرعی جای می گیرند.

سنتهای یهودی و مسیحی میگویند که کشتن عمدی مردم بیگناه همواره قتل به شمار می آید. البته از این سخن نتیجه نمی شود که فقط کشتن مردم بی گناه فتل محسوب می شود. در نتیجه معلوم می شود که تمایز میان بی گناه و مجرم همیشه ما را قادر به متمایز ساختن قتلها از انواع دیگر کشتن نمی سازد. مثلاً، ممکن است فردی شخصی را که اتفاقاً دزد است بکشد، البته نه در حال دزدی، و نه به جهت سرقتی که در

گذشته انجام داده است، بلکه صرفاً به دلیل خاص شخصی؛ چنین عملی، در صورتی که سایر شرایط یکان باشد، حداقل در نظامهای قضایی غرب قتل خواهد بود، ولو قربانی به هیچ معنای عادی کلمه انسان بی گناهی نباشد. شاید تبیین سنتی بتواند عبارت را چنین تغییر دهد: "قتل عبارت است از بین بردن عمدی افرادی که مرتکب جنایت یا عمل دیگری نشدهاند که مجوز لازم (اگر چنین مجوزی در کار باشد) برای کشتن آنها باشد. بر اساس این تلقی باید جنایتکار حرفهایی را که بعد از پرونده سازی پلبس به دار آویخته شده است به عنوان قربانی قتل به حساب آورد. بنا بر این، باید غیرنظامیان و مردم عادی که در جنگهای جدید مورد هدف قرار گرفته اند نیز همین حکم را داشته باشند. هرچند ممکن است حفوق دانان با دو نتیجه گیری اخیر موافق نباشد.

#### قتل و جنگ

ایدهٔ بیگناهی مسائل و مشکلات دیگری دارد. در مورد جنگ غیرعادلانه ادّعا شده است که هیچ یک از سربازان فرا خوانده شده و داوطلبان بیگناه نیستند؛ اگر جنگ غیرعادلانه است همهٔ آنها یا قاتل اند یا چیزی شبیه به قاتل. این آموزه ما را قادر می سازد تا اثبات کنیم که عذر و بهانهای از این دست که «من فقط بر اساس دستورات مافوق عمل می کردم» - مثلاً کسانی که در نسل کشی شرکت داشته اند چنین عذر و بهانه ای می آورند اساساً عذر موجهی نیست. ولی از سوی دیگر آموزهٔ جرم عمومی آنچه را که ممکن است در بعضی از موارد، فشار غیرقابل تحمل به نظر آید در دیل تمایز مهمّی می گنجاند که میان اعمال انجام شده از روی قصد و اراده و اعمال انجام شده در تحت فشار و اجبار قائل می شود.

بخشى از نكتهٔ آموزهٔ بالا دربارهٔ گناه و بيگناهي بايد، يا ميبايست،

# رندگی و مرگ 📱 ۱۶۳

راه خارج کردن بیش تر انواع اعمال جنگی را از مقولهٔ قتل ارائه دهد. آمسوزهٔ قسرون وسطایی عدالت در جنگ به نحو کاملاً قابل قبولی ادعا میکند که جنگ دفاعی مجاز است مگر این که ابزارهای به کار گرفته شده شیطانی باشند. شرط لازم ابزارهای شیطانی، آنگونه که ویتوریو، گروتیوس ای و دیگران بیان کردهاند شامل این می شود: هدف گیری عمدی افراد عادی و غیرنظامیان توسط ارتش هرگز مجاز نیست و چنین کاری یا عین قتل است یا چیزی به بدی قتل.

این آموزه هم چنین بیان می کند جنگ تهاجمی ای که به دنیل موجه و درست جریان یابد مجاز است (هرچند با همان شروط جنگ دفاعی). تفاسیر دیگر می گویند که عملیات نظامی تهاجمی خیانت کارانه نخواهد بود به شرط این که یا شما در طرف حق باشید یا ندانید که در طرف باطل هستید. این تفسیر از معنای بی گناهی تعلیم سنتی دربارهٔ جنگ عادلانه را از توش و توان می اندازد. زیراه اگر مهاجمان کاملاً جاهل و خودفریب باشند، این تفسیر هر گونه خشونت بین المللی و میان نژادی را مجاز می داند. احتمالاً، خوانندگان تصدیق خواهند کرد که در حال حاضر عصر مدرن نیاز مبرم و ضروری به تبیین و توضیح احیا شده و مجدد دربارهٔ عدائت و ظلم در جنگ دارد. تا زمانی که چنین تبیین و توضیحی ارائه نشده باشد بیان صریح و دقیق رابطهٔ میان جنگ و قتل به راسنی دشوار است.

#### قتل و دفاع از خود

آیا ارتکاب قتل حین دفاع از خود صحیح است؟ اگو آری، حدً و حدودش تاکجا است؟ آیا تا محافظت از دارایی شخصی گسترش دارد؟ آیا نجات دادن دیگران از حملات مرگبار، اگر ضرورتاً به قیمت کشتن مهاجهان تمام شود، درست، و حتّی وظیفه محسوب می شود؟

بیش تر فبلسوفان و به خصوص توماس هابز حق دفاع از جان خود را حق بی قید و شرطی می دانند. هابز می نویسد: «انسان نمی تواند از حق مقاومت و دفاع در برابر کسانی که با خشونت به او تاخته و قصد جانش را کردهاند محروم شود» و «میثاقی که می گوید با خشونت نمی توان جلوی خشونت را گرفت باد هوا است». او می گوید که فرد مجرم نباید به جهت فرار از زندان یا حمله به مأمور اعدام مجازات شود. از سوی دیگر، همهٔ خرار از زندان یا حمله به مأمور اعدام مجازات شود. از سوی دیگر، همهٔ شهروند کی می تواند در دفاع از خود مرتکب قتل شود. حکومتها ادّعا می کنند که دفاع شخصی جایش را به نظم و ترتیب حاصل از نیروی انتظامی و ساز و کارهای حقوقی داده است. با تمام این ها حتّی قضات و سیاست مداران تصدیق می کنند که اگر بتوان ثابت کرد که نمی توان به حمایت و محافظت نیروهای دولنی امید بست، شهروند حق دارد برای دفاع از جان خود، در صورت لزوم مرتکب قتل شود.

امّا، در نظام قضایی اروپا و انگلیس محاکم خیلی بهندرت میپذیرند که وجود چنین وضعیتی محرز شده باشد. از سوی دیگر، بهنظر میرسد که در آمریکا عکس این فرض میشود.

تعلیم منتی غربی دربارهٔ دُفاع شخصی مبتنی بر این فرض است که هر انسانی حق طبیعی حیات دارد، حقّی که در عین حال تابع محدودیتهای معینی است که از نیاز اجتماع برای وضع مجازاتهایی (که ممکن است شامل مجازات سرگ باشد) برای جرایم سنگین سرچشمه می گیرد. حق حیات با حق دفاع از جان خود در برابر حملهٔ

## زندگی و مرگ 😨 ۱۶۵

مستقیم تو آم است به شرط این که ابزارهای دفاعی شیطانی نباشند. انگیزهٔ شخص باید محافظت از خود باشد نه صدمه زدن به فرد مهاجم. کشتن فرد مهاجم در صورت امکان فرار، مجاز نیست. حق کشنن هنگام نجات دادن شخص دیگر از حملهٔ مستقیم نیز تابع همین شرایط و حدود است. در حوزهٔ قضایی غرب کشتن مهاجم مستقیم وقتی که شخص واقعاً هیچ راه دیگری برای حفظ جانش نداشته باشد قتل محسوب نمی شود. گزارشهای روزنامهها در مورد سابقه و رویه قضایی (۱۱) در آمریکا و فرانسه به ظاهر حکایت از آن دارد که در این کشورها شهروندان برای محافظت از دارایی شخصی اجازهٔ کشتن افراد مهاجم را دارند.

#### چرا قتل بد است؟

آیا قتل طبق تعریف بد است؟ اگر نه، در این صورت تبیین اساسی در مورد خطا بودن آن لازم است.

این تعریف را در نظر بگیرید: «عموهای نسبی برادرهای پدرها هستند». این حقیقت مبتنی بر قواعد زبانی حاکم در مورد کاربرد کلمات عمو، پدر، برادر و غیره است. و از آنجا که این قواعد بنیادی صرفاً لفظی هستند جنین سؤالی تقریباً احمقانه خواهد بود که «دقیقاً به چه دلسل عموهای نسبی برادرهای پدرها هستند؟» پاسخ پیش پاافتاده است، «فقط به معنای کلمات بستگی دارد». به همین نحو، اگر قتل طبق تعریف بد باشد این پرسش بیهو ده است که «دقیقاً به چه دلیل بد است؟»

باری، وقتی تلاشهایی برای توجیه بعضی از نَنوع به خصوص قتل به عمل می آید تمایلی هست برای دادن نام جدیدی به این عمل مثلاً آن می تواند «قتل ترحمی»، (۱۱) یا «ترور سیاسی»، «یا نبرد رهایی» باشد.

تمایل به نامگذاری جدید قتل هایی که احساس می شود موجهاند، یعنی تمایل به بازی با کلمات، ظاهراً این نظر را نأیید می کند که قتل طبق تعریف بد است؛ گرچه این نتیجه گیری به هیچ وجه رضایت بخش نیست. باور به این که قتل عملی رذیلانه است یقیناً مبنایی محکم تر از ملاحظات لفظی صرف دارد.

چرا قتل در هر کشور متمدن محکوم است؟ سه دلیل در این مورد وجود دارد، که به ترتبب با ارزش ذاتی، ارزش شخص بنیاد (۱۲) و حقوق طبیعی ارتباط دارند.

سقراط می گوید بعضی جیزها و اوضاع امور واقع به منزلهٔ ابزارهایی برای نبل به اهداف خوبند، بعضی چیزهای دیگر به عنوان غایات فی نفسه (یعنی ارزش ذاتی دارند)، و هم چنین بعضی چیزها هم به عنوان ابزار ارزشمندند هم به عنوان غایات. (۱۳) همهٔ انسانها، اعم از این که خودشان بدانند یا نه، با بعضی چیزها و بعضی اوضاع امور واقع به منزلهٔ غایات برخورد می کنند. یافتن نمونههای اینها مشکل نیست. در هر جایی اعتقاد بر این است که سلامتی و خوشبخنی ذاتاً خوبند؛ احتمالاً زیبایی و قدرت نیز همین حکم را دارند. بیش تر مردم معتقدند که دانش و معرفت و تجربه ارزش ذاتی دارند.

خود زندگی انسان ذاتا آرزشمند است. این تصوّر محالی است که، در کل، زندگی انسان صرفاً به این جهت خوب است که ابزار مفیدی برای نیل به اهداف دیگری می باشد. یقیناً هیچ کسی دربارهٔ زندگی خود یا زندگی کسانی که دوستشان دارد چنین تصوّری ندارد. ارزش ذاتی زندگی انسان امری مبتنی بر عقل و فهم عرفی است. اگر زندگی انسان ذاتاً خوب نبود بسیار بی ارزش تر نیز می توانست باشد؛ شاید اصلاً هیچ ارزشی نداشت.

# زندگی و مرگ 🏮 ۱۶۷

بىراى مىثال، اگىر خىود انسىان، اهىمئتى نىداشىتند چگىونە سىلامتى و خوشىختى انسان، ها مى توانست با اهمئت باشند؟

طبق سنّت در مورد ارزش ذاتی زندگی انسان تبیین و توضیح دینی ارائه شده است و به همین دلیل گاهی اوقات گفته می شود که زندگی مقدس البته ارتباط این مسأله با دین از داستان «آفرینش» کتاب مقدّس آب می خورد. در سِفر تکوین (د۱) گفته می شود که خدا انسان را به صورت خود آفرید. زندگی انسان مقدّس است زیرا نوع بشر شبیه خدا است. با این حال درک و فهم ارزش ذاتی، و ارزش ذاتی زندگی انسال بدون اعتماد به تبیین دینی امکان پذیر است.

اصطلاح ارزش شخص بنیاد با این حقیقت ارتباط دارد که هر فرد انسانی معمولاً ارزش زیادی برای زندگی خود قائل است. البته بعضی از مردان و زنانی که ظاهراً برایشان مرگ و زندگی یکسان است از این قاعده مستند امّا، غالباً چنین افرادی به هر تقدیر آفتابشان لب بام است؛ بعضی شان هم اختلال ذهنی دارند. گر چه باید اذعان کرد که بدبختی شدید می تواند باعث شود مردم، اعم از این که پیر و مریض باشند یا نه، آرزوی مرگ کنند. این پدیده ها را بعداً در قسمت های مربوط به خودکشی مورد بحث قرار خواهیم داد.

دلیل سوّم این که چرا قتل محکوم است، در تاریخ و فلسفه، با اهمیّت و نفوذ نظریّهٔ حقوق طبیعی ارتباط دارد. همان طور که کمی پیش تر دیدیم، توماس هابز استدلال میکند که نمی توان از حق زندگی صرف نظر کرد؛ آن غیرقابل انتقال است. جان لاک، که تصوّر سی شود آراء سباسی اش بنیادهای عقلانی انقلابهای فرانسه و آمریکا را تشکیل می دهد، تأکید می کند که هر انسانی حق طبیعی زندگی، آزادی و دارایی دارد. بدیهی

#### ۱۶۸ 🚖 فلسفه به زبان ساده

است که حق زندگی باید اساسی تر باشد زیرا بهره مند شدن از حقوق طبیعی دیگر در وهلهٔ نخست بستگی به این دارد که شخص زنده باشد. قتل این اساسی ترین حق انسانی را زبر پا میگذارد.

#### خودكشي چيست؟

ادّعا شده است که خودکشی می تواند عملی شریف یا حتّی پارسایانه (۱۱ باشد. گاهی اوقات در تأیید این نظر به مرگ سقراط استناد می کنند. نمونهٔ دیگری که در تأیید این نظر ارائه شده است مربوط به داستان کاپیتان او تسلان است، او یکی از همراهان کاپیتان اسکات (۱۱ در سفر اکتشافی بدفرجام انگلیسی ها در ناحیه قطب جنوب بود. به سال ۱۹۱۲، او تس، در بازگشت از سفر دور و درازی که با پای پیاده به قطب جنوب داشتند، درون کولاک راه خود را پیش گرفت، ظاهراً به تصوّر این که با خارج کردن خود از جادر مشترک گروه خواهد توانست به نجات جان اعضای دیگر گروه کمک کند. تصوّر او اشتباه بود، زیرا همهٔ همراهانش کمی بعد از او جان دادند، ولی عموماً قصد و غرض او را فوق العاده خوب و عالی دانسته اند.

این نمونه ها ثابت نمی کنند که بعضی از خودکشی ها تحسین آمیز هستند بلکه بیش تر حاکی از آناند که همهٔ اعمال خود ویرانگرانه خودکشی نیستند. دوست داشتن فعالیّت های خطرناک وپرریسک مثل سخره نوردی دفیی نفسه نشانهٔ تمایلات خودکشانه نیست. راندن ماشین های پرسرعت می تواند منجر به مرگ شود ولی این بدان معنا نیست رانندگان آن هما واقعاً می خواهند بمیرند. پیوستن به ارتش با خطر جوان مرگ شدن تو ام است ولی باین همه خودکشی محسوب نمی شود.

### زندگی و مرگ 🍺 ۱۶۹

حتی سربازی که خود را روی نارنجک دستی می اندازد تا جان هم قطارانش را نجات دهد، بعد از مرگ مدال شجاعت دریافت کرده و متهم به خردکشی نمی شود، گر چه در این جا می توانیم از «تهور انتحاری» سخن بگوییم. (با این حال، تهور انتحاری انتا در واقع یک تشبیه است. و معنایش چیزی مانند این است: تهوری که شباهت ظاهری به خودکشی دارد).

بدیهی است که مرگ سقراط خودکشی نبود. نزد یونانیان، ۱۰۰ نوشیدن شوکران شیوهای از اعدام بود. بی تردید اگر مرد محکومی می خواست از خوردن زهر خودداری کنند حکم اعدامش به شیوهٔ دردناک تر دیگری اجرا سی شد. به آزامی سرکشیدن شوکران توسط سقراط شبیه راه رفتن آرام زندانی دوران جدید به سوی چوبهٔ دار است.

برای این که عملی خودکشی محسوب شود به مرگ منجر شدن آن عمل کافی نیست، حتّی اگر آن عمل متضمّن انتخاب آگاهانهٔ مرگ هم باشد برای این منظور کفایت نمی کند. اگر سقراط توسط مقامات آتنی مورد عفو و بخشابش قرار گرفته بود شوکران را نمی نوشید؛ اگر گروه نجات به موقع برای نجات هیأت اعزامی وارد صحنه شده بود، اوتس در برف به راه نمی افتاد؛ سرباز شجاع فقط می خواست از هم قطارانش محافظت کند. این انسانها نمی خواستند همین طور بمیرند «هر چه بادا

# آیا خودکشی همیشه خطا است؟

عقایدی که دربارهٔ خودکشی ابراز میشود نوعاً متمایل به قاعدهٔ همه یـا هیچاند.(۲۱) در تعالیم مسیحیّت و یهودیت سنّتی، شـریعت مـوسـوی(۲۲) علیه قتل بی قبد و شرط است و عموماً تصوّر می شود که خودکشی را هم شامل میگردد. در مقابل و در طرف تفریط، این نظر وجود دارد که یا اساساً خودکشی هرگز خطا نیست یا فقط وقتی خطا است که عواقب بدی در بر دارد. بدین سان فایده باوران معتقدند که خودکشی تنها وقتی محکوم خواهد بود که موجب غم و اندوه یا فقر بازماندگان شود؛ گروهی دیگر استدلال میکنند که چون زندگی من از آنِ خود من است می توانم هر کاری که دلم خواست با آن بکنم؛ هر جند ممکن است آثار مرگ من برای کسانی که بعد از من زنده اند ناگوار باشد.

نظری که پس از این بیان می شود معتدل تر از آنهایی است که هماینک مورد اشاره قرار دادیم. گر چه خودکشی معمولاً غیرعاقلانه، و گاهی اوقات بد است، ولی همیشه چنین نیست. در دفاع از این عقیده برخی از مثالهای نقضی مهم را ذکر کرده و سپس معنای شعار «زندگی من از آنِ خود من است» را بررسی خواهیم کرد.

# خودکشیی در مواقع اضطراری

هرچند همین طور «هر چه بادا باد» آرزوی مرگ داشتن، و با قاطعیّت و به شخصه بر اساس آن میل و آرزو دست به کار شدن، شرط لازم خودکشی است، ولی شاید شرط کافی آن نباشد. مواردی از خودویرانگری وجود دارد که می تواند خودکشی به شمار آید، و بیش تر مردم آنها را خودکشی می دانند، حتّی اگر فرد مرگ را انتخاب کند، نه این که بگوید «هر چه بادا باد»، بلکه برای فرار از وضعیّت دیگری که وحشتناک است. در زمان جنگ با آلمان نازی گاهی اوقات مأموران مخفی انگلیسی کیسولهای زهری با خود داشتند که در صورت دستگیری قورتشان می دادند. چنین

افرادی نمیخواستند همین طور بمیرند «هر چه بادا باد»، بلکه میخواستند سریعاً بمیرند تا زیر شکنجهٔ تا سرحد مرگ قرار نگرفته و همرزمان خود را لو ندهند. معقول می نماید که چنین مرگهایی را خودکشی های موجه بنامیم. در روزهایی که تکنیکهای مهار درد بسیار محدود تر از امروز بود، مصرف بیش از حد مرفین توسط بیماران سرطانی نیز یقیناً همین حکم را داشت. پس تا این جا به نظر می رسد که چنین مواقع اضطراری (۲۳) را می توان توجیه کرد.

# زندگی من از آن خود من است

آیا می توان دلیل آورد که خودکشی همیشه مجاز است؟ عدّه ای استدلال کرده اند، دقیقاً همان طور که انسان حق دارد دارایی های شخصی خود مانند روزنامه های کهنه، ظرف ها یا لباس های مستعمل را از بین ببرد، هم چنین حق دارد به زندگی خود خاتمه دهد. زیرا زندگی نوعی دارایی است و زندگی هر شخص فقط به خود شخص تعلّق دارد.

من باب دلیل فرض می کنیم که من حقیقتاً مالک زندگی خودم هستم، آیا از این جا لازم می آید که من حق خودکشی دارم؟ حق سن برای از بین بردن چیزهای بی اهمیّنی مثل روزنامه یا کتری چای چون و چرا ندارد؛ ولی آیا این بدان معنا است که من به حق می توانم اساساً هر چیزی را که به هر صورت مالکش هستم از بین ببرم؟ مثلاً ممکن است من اتّفاقاً مالک مجموعه با شکوه آثار هنری باشم، ولی از بین بردن این دارایی، یعنی این مجموعه، کار وحشتناکی خواهد بود.

زندگی و حیات انسان دارای ارزش است و هر فرد انسان منحصر به فرد می باشد. جای سؤال است که آیا مالکیّت حق مطلقی برای از بین

بردن چیزهایی که ارزشمند و منحصر به فرد هستند را اعطا میکند.

در هر صورت به نظر می رسد که مفهوم مالک زندگی شخصی بودن مفهوم بسیار غریب و خاصّی است. چنین می نماید که در این متن و زمینه، مالکیّت به طور مشکوکی مانند استعاره ای برای قدرت یا حق است. موارد دیگر «تملک» زندگی عجیب تر است. در روم باستان پدران طبق قانون حق کشتن نوزادان را داشتند، حقّی که بی تردید مبتنی بر این تصوّر بود که کودکان متعلق به آنها هستند. بی تردید حق شوهر برای کشتن همسر زناکار نیز بر اساس این تصوّر بود که شوهر مالک جان و زندگی او است. جوامع جدید غربی، از آنجا که تحت تأثیر مسیحیّت و سپس فیمنیسم قرار گرفته اند، حکم کرده اند که عقاید قدیمی دربارهٔ مالکیت، که به بدران و شوهران حقوق بی قید و شرطی نسبت به مرگ و زندگی خانواده شان می داد، و حشیانه بود.

هم چنین می توان استدلال کرد که زندگی من نه یکسره، و نه حتّی مجازاً مال من نیست. می توان دلیل آورد که زندگی من تا حدّی متعلق به جامعهای است که در آن متولّد شده ام و مرا به طرق گوناگون پرورش داده است. دولتهای زیادی در قدیم و جدید چنین نظری را اتخاذ کرده اند.

گو این که در بعضی از کشورها، و به ویژه در ژاپن، خودکشی عمل مذمومی به شمار نمی آید. به نظر می رسد یک بازرگان ژاپنی که به واسطهٔ افشاگری های عمومی در مورد معاملهٔ متقلبانه در آستانه رسوایی است به این فکر خواهد افتاد که بهتر است برای فرار از ننگ مجازات به زندگی خود خاتمه دهد. از دیدگاه یک انسان غربی این نوع خودکشی به اندازه گریختن از دست پلیس بد است و هیچ بهتر از آن نیست. در غرب خودکشی یک بازرگان متقلب راه شرافت سندانه ای برای عذر خواهی از

#### زندگی و مرگ 🏿 ۱۷۳

کسانی که در حق آنها احجاف کرده است تلقّی نمی شود بلکه روش شرم آوری برای فرار از مجازات به شمار می آید. به هر روی، سرگ این بازرگان، حتّی در ژاپن، تنها به صورت نمادین جبران خسارت می کند، در حالی که ممکن است روی آوری به موسیقی فرصت جبران خسارت به معنای واقعی کلمه را فراهم سازد. پس می توانیم محتاطانه نتیجه بگیریم کسه گریختن از ننگ مجازات، از نظر اخلاقی مبنایی عقلانی برای خودکشی نیست.

#### خودکشی و فایدهبخشی

موضع فرد فایده باور در مورد خودکشی تقریباً این قرار است: بدبختی شدید دلیل کافی برای خودکشی را در اختیار میگذارد به شرط این که هیچ کس دیگری از مرگ فردی که خودکشی می کند آسیب نبینند. به علاوه، تنها شخصی که به رنج و بدبختی مبنلا است می تواند در مورد میزان آنها داوری کند. این حق برای رهگذر محفوظ است که اقدام به خودکشی انسانی را به تأخیر بیندازد، هم چنین برای این که بداند آیا او از لحاظ ذهنی سالم است و می داند که چه کار می کند یا نه. اگر او هیچ دوست و فامینی نداشته و عاقل باشد، و به این نتیجه رسیده باشد که بدبختی اش شدید و علاج نابذیر است، در این صورت باید به او اجازه دهد که خودش را خلاص کند.

این موضع و نظر یک اشکال اساسی دارد، و در این مقدّمه ظهور پیدا کرده است که تنها فرد بدبخت می داند که وضعیتش چهقدر بید است. تسجربهٔ مشترک ما حاکی از آن است که می توان ثابت کرد حتّی بدبختی های شدید نیز موقتی هستند. این حکم به خصوص وقتی صدق

#### ۱۷۴ = فلسفه به زبان ساده

می کند که مرد یا زن جوانی می گوید زندگی ارزش زیستن ندارد. بی تردید افراد مسن تر و با تجربه تر در مقامی هستند که به جوانان مایل به خودکشی بگویند حالات ذهنی آنها موفتی است و آنچنان هم حاد نیست که آنها تصور می کنند.

معنای اعمال افراد بسیار پیر و جوانان کمابیش با یکدیگر فرق دارند. تصمیم افراد پیر و ضعیف را در خودداری از معالجهٔ پزشکی نباید به عنوان قصد خودکشی، یا حتّی شبیه خودکشی تلقّی کرد. یک چنین تصمیمی احتمالاً به جهت تشخیص این است که به هر تقدیر مرگ طبیعی قریب الوقوع است و باید با آرامش و خون سردی آن را پذیرفت.

#### نتبجهكيري

در حوزه های قضایی مختلف مرز میان قتا هابی که بیش تر از روی قصورند و قتل های عمدی به طور متفاوتی ترسیم می شود، ولی دست کم در غرب این تغییرات فاحش نیست. به طور کلّی حدود میان قتل و انواع دیگر کشتن کاملاً مشخص نیست ولی مطلقاً هم مبهم نمی باشد. بدترین بلاتکلیفی و تردید به خشونت جنگی و شدید یا مرگ بار مربوط می شود. به هیچ وجه روشن نیست که چه وقت و تا چه اندازه خشونت جنگی و شدید یا مرگ بار شبیه قتل است (البته طبق نظر صلح طلب ها پاسخ این است «همیشه» و «کاملاً»).

نه قتل طبق تعریف بداست نه خودکشی. دلایل این که چرا این اعمال بدند، اوّلاً، با ارزش ذاتی زندگی انسان ارتباط دارند، ثانیاً، با ارزش شخص بنیاد زندگی انسان، و ثالثاً، دستکم در صورد قتل، با مفهوم و تصور حقوق طبیعی.

# زندگی و مرگ 🔳 ۱۷۵

به احتمال ضعیف قابل تصوّر است که قتل ممکن است گاهی اوقات بدیاش کمتر از گزینهٔ دیگر باشد. حتّی به احتمال زیاد خودکشی نه همیشه عملی غیرعقلانی است نه همیشه بد.

حق با فایده باوران است که تأکید میکنند ملاحظات مربوط به غم و اندوه بازماندگان می تواند اهمیت بیش تری در برابر هر گونه تمایل برای خودکشی داشته باشد.

این نصور که من مالک جان و زندگی خودم هستم تصور غریبی است. هیچ کس واقعاً مانک جان و زندگی هیچ کس نیست. مالکیت در این متن و سیاق، در بهترین شکل، استعارهای برای قدرت یا قانون یا حق است؛ و قدرت و قانون و حق مستازم مبنا و دلیا اند.

هم فهم عرفی و هم تجربه حاکی از آذاند که مردم ناراضی و غمگین همیشه نمی توانند میزان بدبختی و ناکامی را بهدرستی ارزیابی کنند. خوشبختی و بدبختی چیزهایی هستند که تقریباً هر کسی در زندگی تجربه میکند و این حقیقت فی نفسه دلالت بر این دارد که خودکشی، وقتی که واقعاً از روی ترس ناشد، بیش تر اوقات نامعقول است.

- 1 resurrection
- 2 reincarnation
- euthanasia یا با فسرگی، قتل ترخمی بعنی گشتن بیمار یا در حات دادن در رنج: (م)
- 4 murder
- 5 manslaughter
- 6 extenuating circumstances
- 7 non-culpable killings
- 8 Vitorio
- 9 Grotius

# ۱۷۶ 🐨 فلسفه به زبان ساده

- 10 case law
- 11 mercy killing
- 12 subjetive value

۱۳ دنه ف ارت دیگر بعتمی چیزها طریقت دارند. بعضی دیگر موضوعیّت. و قسم سؤم هم موغدوعیّت دارند هم طریقیت: (م).

- 14 sacred
- 15 Book of Genesis
- 16 saintly
- 17 Captain Oates
- 18 Scott
- 19 suicidal courage
- 20 Grecks
- 21 all-or-nothing
- 22 Mosaic law
- 23 in extremis

# بخش سوّم

فلسفهٔ سیاسی: فلسفهٔ دولت و شبهروند

| ь. |   |   |  |
|----|---|---|--|
|    |   |   |  |
| L  |   |   |  |
| 1  | • |   |  |
| ı  |   |   |  |
| ı  |   |   |  |
| н  |   |   |  |
| ı  |   |   |  |
| н  |   |   |  |
| ŀ  |   |   |  |
| ı  |   |   |  |
| L  |   |   |  |
| L  |   |   |  |
| ı  |   |   |  |
| ı. |   |   |  |
| н  |   |   |  |
| н  |   |   |  |
| L  |   |   |  |
| Ł  |   |   |  |
| н  |   |   |  |
| н  |   |   |  |
| L  |   |   |  |
| н  |   |   |  |
| г  |   |   |  |
| ı  |   |   |  |
| ı  |   |   |  |
| ı  |   |   |  |
| ı  |   |   |  |
| ı  |   |   |  |
| 1  |   |   |  |
| ı  |   |   |  |
| ı  |   |   |  |
| ı  |   |   |  |
| ı  |   |   |  |
| L  |   |   |  |
| г  |   |   |  |
| П  |   |   |  |
| ı  |   |   |  |
| ı  |   |   |  |
| ı  |   |   |  |
| ı  |   |   |  |
| н  |   |   |  |
| ľ  |   |   |  |
|    |   |   |  |
|    |   |   |  |
| ı  |   |   |  |
| l  |   |   |  |
|    |   |   |  |
|    |   |   |  |
|    |   |   |  |
|    |   |   |  |
|    |   |   |  |
|    |   |   |  |
|    |   |   |  |
|    |   |   |  |
|    |   |   |  |
|    |   |   |  |
|    |   |   |  |
|    |   |   |  |
|    |   |   |  |
|    |   | • |  |
|    |   | , |  |
|    |   |   |  |
|    |   |   |  |
|    |   | , |  |
|    |   | • |  |
|    |   |   |  |
|    |   |   |  |
|    |   | • |  |
|    |   |   |  |
|    |   |   |  |
|    |   |   |  |
|    |   |   |  |
|    |   |   |  |
|    |   |   |  |

# فصل ۱۱

# اقتدار و بىدولتى

نزد بیش تر خوانندگان «آنارشی» یا بی دولتی (۱۱) وضعیّت هرج و مرج اجتماعی و خشونت بی قید و شرط را تداعی خواهد کرد. گر چه نظریّه پردازان آنارشیست نمی گویند که وضعیّت هرج و مرج اجتماعی به عنوان هدف مطلوب است. نظریّهٔ حکومت ناگرایی یا آنارشیسم (۲۱) عبارت از این است که اگر هیچ دولتی در کار نبود وضعیّت ما، یعنی نوع بشر، بهتر می شد. آنارشیستها ادّعا می کنند که برای نظم و سامان دادن جامعهٔ انسانی روشهای بهتر و ساده تری وجود دارد. به عقیدهٔ نظریّه پردازانی مثل پی. جی. پرودن، (۱۱) علّت خشونت شدید و هرج و مرج اجتماعی، افراد، یا گروه های کوچکی از افراد نیستند، بلکه علّتش خود «دولت» است. تعریف یرودن از حکومت به شرح زیر است:

تحت حکومت بودن مساوی است با تحت نظارت بودن، بازرسی شدن، پاییده شدن، راهنمایی شدن، قانوندار شدن، شمارهدار شدن، کنترل شدن، پذیرفته شدن، تلقین شدن، موعظه شدن، مهار شدن،

بازبینی شدن، ارزیابی شدن، ارزشگذاری شندن، تحقیر شندن و محکوم شدن ترسط مخلوقاتی که نه حقّ چنین کاری را دارنـد نـه عفلتر را و نه فضلتش را ... اأن مساوي است با ... ثبت شدن، شماره شدن، مشمه ل ماليات شدن، يوجسب خوردن، اندازه گيري شدن، قیمتگذاری شدن، مجاز شدن، مقهور شدن، بر حذر شدن، جلوگیری شدن، منع شدن، اصلاح شدن، تصحیح شدن و تنبیه شدن. أن عبارت است از، به بهانهٔ مصلحت عمومي ... حتق بيمه ر داختار، تعلیم دیدن، چاپیده شدن، استثمار شدن، به انحصار در آمدن، مورد اخّاذي قرار گرفتن، چلانده شدن، فریب خوردن و غارت شدن: يس، به سبب كو چكاتو يوز مخالفت، يعني به سبب وَليُسِ فرياد اعتراض، سركوب شدن، جريمه شدن، مبورد تبوهيين قبار گرفتن، به ستوه آمدن، تحت تعقیب و مورد سوء استفاده قرار گرفتن، تا حدٌ مرگ شكنجه شدن، دهان بسته شدن، به هم بسته شدن، قربانی شدن، فروخته شدن، لو داده شدن، و در مورد کار جمعیت، مسخره و استهزا و ریشخند شدن، مورد هتک حرمت قرار گرفتن و بم أبرو شدن.

ابن است حكومت؛ ابن است عدالت أن؛ ابن است اخلاقيًات أن.

## أنارشيسم جناح چپ و جناح راست

تفاوت میان آنارشیسم جناح راست و جناح چپ بدین شرح است: آنارشیستهای جناح چپ، از قبیل آنارشیستهای قرن نوزدهم مشلاً پرینس کرویتکین<sup>(۱)</sup> معتقدند که جامعهٔ انسانیِ آرمانیِ (بیدولت) آینده به واسطهٔ همکاری داوطلبانه به شیوهٔ دموکراتیک پایدار خواهد ماند. دارایی خصوصی، به استثنای لوازم شخصی مانند پوشاک، یا بسیار کم خواهد بود یا اصلاً وجود نخواهد داشت، زیرا مزارع و درآمد عمدهٔ تولید تحت مالکیت عموم مردم خواهد بود.

آنارشیسم جناح راست شاخهای از نظریّهٔ سیاسی جدید است که گاهی اوقات *آزادیخواهی سرمایهدار (<sup>۵)</sup> ن*امیده میشود. آزادیخواهان سرمایهدار معمولاً خواهان دولت حدّاقلی هستند، ولی تعداد کمی از آنها آنارشیمت بوده و اصلاً خواهان هیچ دولتی نیستند. آنارشیمتهای جناح راست بر این باورند که جامعهٔ آرمانی انسانی بر حقّ مطلق دارایی خصوصي مبتني خواهـد بـود، و از راه هـمكاري داوطـلبانهٔ مبتني بـر مبادلات اقتصادی میان افراد، و میان مؤسسات بازرگانی کوچک و بزرگ پایدار خواهد ماند. آنارشیستهای جناح راست، و بستگان نزدیکشان، یعنی «دولتهای حدّاقلی»، چشم به راه وضعیُتی هستند که در آن تنها راه کارها و روش های سرمایهداری <sup>۴)</sup> جوابگو خواهند بود، و کم و بیش بدون نظارت. آذها مع گویند سرمایه داری همواره برای همهٔ افراد جامعه منافع هنگفتی می آورد، گر چه قانونگذاری و وضع مالیات کارایمی این نظام و بنا بر این، منافع ناشی از آن راکاهش می دهد. اگر می شد مالیاتها و قانونگذاری مخالف حق انحصاری تولید و محدودیتهایی از این قبیل را از میان برداشت، در این صورت عملکرد و روش طبیعی نظام سمرمایهداری کاملاً بهطور خودکار از دست کالاهای بنجل و مواد آلوده کننده و بازدهی کم خلاص خواهد شد.

# آیا می توان دولت را ساقط کرد؟

اگر منباب دلیل فرض کنیم که حکم کردیم حکومتها چیزهای بـدی

#### ۱۸۲ 📧 فلسفه به زبان ساده

هستند، چگونه می توانستیم از دست آنها خلاص شویم؟ ما واقعاً نمی توانیم از حکومت فرار کنیم زیرا روی کره زمین هیچ جایی بدون حکومت نیست. امروزه و تقریباً هر جزئی از سطح کرهٔ زمین بخشی از قلمرو دولتی ملّی است.

در گذشته، آنارشیستهای جناح چپ (یعنی سوسیالیست) (۱/۱۰ آدعا می کردند که تنها راه خلاص شدن از دست دولت عبارت است از ترور کردن حاکمان یا اقدام به انقلاب همگانی. گر چه در این جا باید از یک استثنای مهم، یعنی گاندی، (۱/۱۰ نام ببریم. گاندی آنارشیست چپگرایی بود که می گفت بهترین جامعه، جامعه ای خواهد بود مبتنی بر همکاری داوطلبانه میان گروههای کوچک (روستاها یا انجمنهای محلّی). ولی او مخالف هر گونه خشونت، از جمله شورش شدید و خشن بود؛ و به جای آن از روشهای مقاومت منفی طرفداری می کرد.

آزادی خواه - آنارشیستهای بیجناح راست مدرن (سرمایه دار) راه کارهای غیرانقلابی را توصیه می کند. بعضی معتقدند که می توان با ابزارهای سیاسی دموکراتیک دولت را سرنگون کرد. بعضی دیگر بر این باورند که حکومتها به همان اندازه که کنترل بیش تر و بیش تری بر زندگی ما اعمال کنند به مراتب ناکارآمدتر و بی کفایت تر شده و نهایتاً به طور خود به خود از هم خواهند پاشید. بعضی از دولت سیزان (۱۰۰۰) سیاست تغییر دادن نخبه گان (۱۰۰۱) را توصیه می کنند. آنارشیستها باید بکوشند تا افراد عاقل، و افرادی را که در موضع قدرت و نفود هستند (مثل ژنرالها و تجار بزرگ) تحریک کنند تا از همکاری با حکومتها دست بر دارند. وقتی که بزرگ) تحریک کنند تا از همکاری با حکومتها دست بر دارند. وقتی که بخبگان به آنارشیسم روی آوردند دولت از بین خواهد رفت.

ماركسيسم (١٢) از مد افتاده مي گويد تنها انقلاب خشن مي تواند بساط

#### اقتدار و بیدولتی 🏿 ۱۸۳

سرمایه داری و حکومتهای سرمایه داری را برچیند. مارکس معتقد بود بعد از انقلاب موفّقیّت آمیز ضد سرمایه داری، دولتی جدید برای گذر از این مرحله به روی کار خواهد آمد، یعنی دیکتاتوری پرولتاریا یا طبقهٔ کارگر. (۱۲) این دولت پرولتاریا به زودی اهمیّت خود را از دست داده و جایش را به کمونیسم (۱۲) خواهد داد که در آن هیچ نوع دولتی که ما می شناسیم وجود ندارد. ولی، ظاهراً تاریخ ثابت کرده است که (به اصطلاح) دیکتاتوری پرولتاریا به آرامی از بین نمی رود. برعکس، آن نوعی حکومت است که چنگالش را به تمام ساحات حیات انسان فرو می برد. بنا بر این، انقلاب مارکسیستی نه به بی دولتی می انجامد نه به آزادی، و در هر صورت انقلاب خشونت آمیز به هر علّتی که باشد همواره سیاست خطرناکی است.

آیا دولتها و حکومتها را می توان به طریق دموکراتیک ساقط کرد؟ ایدهٔ اتکا به انتخابات آزاد برای برانداختن حکومت تا حدودی غیرعادی است. آیا هیچ کس به کاندیدهایی رأی خواهد داد که می خواهند نمایندهٔ مردم در همان مؤسساتی باشند که هدفشان برچیدن آنها است؟ آیا هیچ کس باور خواهد کرد که خط مشی آنها به راستی دروغین و ریاکارانه نیست؟

آیا احتمال واقعی این هست که دولت موجب از بین رفتن خودش خواهد شد؟ عدم کارایی برای از بین رفتن دولت کافی نیست. اسراطوری عظیم و دست و پاگیر عثمانی، (۱۵) که طبق نظر مورّخان فوق العاده بی کفایت و فاسد بود، برای چندصد سال دوام آورد. فروب شی نهایی آن وضعیت بی دولتی را به دنبال نیاورد، بلکه ظهور بی واسطهٔ تعدادی از دولت های کوچک تر و کمایش کارآمد را در یی داشت.

### ۱۸۴ 🛎 فلسفه به زبان ساده

آیا هیچ راه و روشی هست که آنارشیستهای خشونت ناگرا بتوانند به واسطهٔ آن دولت را ترغیب به کناره گیری بکنند؟ بعضی از آراء نظیر این پیشنهاد که آنارشیستها باید دم نخبگان را ببیند، رنگ و بوی خیال پردازانه دارد. به طور کلّی، واقعاً زیاد تعجبآور نیست که ایدئولوژیستهای سیاسی (هم دولت باورانسی ۱۹۰۱) مشل بی. اف. اسکینر، ۱۷۱۱ هم دولت ستیزانی مانند آین رَند (۱۸۱۱) می بایست نظریّه هایشان را به شکل رمانهای آرمانشهری و داستان علمی بنویسند. زیرا هیچ کس واقعاً نمی داند وقایع سیاسی آینده چگونه خواهد بود.

#### دولت و دولت طبیعت

چرا ما دولتها داریم؟ و چرا باید از دولت اطاعت کنیم؟ آیا هیچ الزامی برای اطاعت کردن وجود دارد؟ یا این که اطاعت ما فقط ناشی از ترس است؟ آیا دولت چیز خاصی است، یا هیچ بهتر از دستهٔ دزدان نیست، که قدرت بی چون و چرایی برای امر و نهی کردن به ما دارد، ولی حق چنین کاری را ندارد؟

یک پاسخ قدیمی به پرسش نخست چنین است. به همان دلیل که زنبوران درون کندوها زندگی سیکنند، نوع بشر نیز تحت حاکمیت حکومتها زندگی میکند ـ زیرا باید چنین باشد، چون که چاره دیگری ندارد: این طبیعت حیوان است که (اگر زنبور باشد) در کندو زندگی کند و (اگر انسان باشد) درون حکومت.

ولی این درست به نظر نمی رسد. نخست این که، آنچه طبیعی است نه اجتناب ناپذیر است، نه همواره بهترین راه محسوب می شود. برای گاوها و گوسفندان و بزها طبیعی است که آزادانه در محیط وحش بچوند،

## اقتدار و بیدولتی 🎍 ۱۸۵

ولی با همهٔ این ها، و اگر ما برای لحظهای صنعت گوشت را نادیده بگیریم، بدیهی است که گاوها (یعنی، گاوهای شیرده خانگی) و حیوانات دیگر (مثلاً، بزها) در نتیجهٔ اهلی و خانگی شدن طولانی تر و راحت تر زندگی میکنند. به همین نحو می توانیم استدلال کنیم که هرچند احتمالاً زندگی تحت حکومت ها برای انسان ها طبیعی است، ولی مطلقاً اجتناب ناپذیر نیست. و چه بسا اگر انسان ها بدون تمدن درون بیشه ها و جنگلها زندگی می کردند واقعاً خوشبخت تر بودند.

دوّم، نوع انسان چنان همه فن حریف قهاری است که در هر صورت مشکل بتوان گفت چه چیزی برای او طبیعی یا غیرطبیعی است. قابلیّت برای انجام کارهای گوناگون جزء طبیعت واقعی حیوان است.

بعضی از مردم می گویند برای نوع بشر هر چیزی که ممکن باشد طبیعی است. تصوّر می کنیم این سخن ممکن است تا حدّی افراطی باشد. شاید برای انسانها و موشها امکانپذیر باشد که در اجتماعات مبتنی بر همزیستی در زمینهای بایر ناحیهٔ قطب جنوب با همدیگر زندگی کنند و بر اساس برنامهٔ غذایی روزانهٔ شیر موش کنار همدیگر امرار معاش کنند. ولی آن نمی تواند طبیعی باشد. گر چه این حقیقت باقی است که به سادگی نمی توان گفت چه چیزی برای نوع بشر طبیعی است و چه چیزی غیرطبیعی.

و نهایتاً، در حالی که زنبورها همیشه در کندو زندگی میکنند، تاریخ و انسان شناسی الله گویای آن است که انسانها همواره تحت حکومتها زندگی نمیکنند. بعضی از انسانها در گروههای پدرسالار زندگی میکنند که توسط پدربزرگهای چند زنه رهبری میشوند، بعضی در قبایل بزرگ تر فاقد یا دارای پادشاهان و روحانیان و قضات به سر میبرند، و

حتی تعداد اندکی زندگی راهبانه ای را پیشه میکنند. دلیل این که امروزه بیشتر مردم تابع دولتهای ملّی هستند آن است که دولتهای ملّی بزرگ و قدرت مندند، و نمایل شدیدی به از بین بردن قبایل یا طوایف مستقل کوچکی دارند که در گذر ایّام با آنها روبهرو می شوند.

#### هابز و لاک

توماس هابز، که در طول جنگ داخلی انگلستان می زیست، می گوید دولت هیچ ارتباطی با وضع طبیعی نوع بشر ندارد. او معتقد است که وضع طبیعی نوع بشر ـ «حالت طبیعی نوع بشر است، خطر طبیعی نوع بشر ـ «حالت طبیعی اوضعیت انسان ... اصلی وجود مردم دیگر است. در حالت طبیعی «وضعیت انسان ... وضعیت جنگ همه علیهٔ یکدیگر است» و زندگی «منزوی، بی روح، حیوانی و کوتاه می باشد». مردم دولت را تأسیس می کنند تا از وحشت نحوهٔ طبیعی زندگی خودشان فرار کنند. هابز می گوید اوّلیّن دولت به واسطهٔ قراردادی تأسیس شد که بر اساس آن افراد با یکدیگر توافق کردند تا پادشاهی تعیین کنند که قدرت مطلقه به آنها داشته باشد و هدف اصلی شرط اوّلیهٔ دولت است، و شرطی است که تنها وقتی می تواند احراز شود که پادشاه یا حاکمانِ دیگر قدرت مطلق داشته باشند. هابز تصوّر می کرد که هر گونه محدودیت قدرتِ حاکم به جنگ داخلی منجر خواهد شد.

نظر هابز دربارهٔ دولت و وضع طبیعی توسط فیلسوفان دیگر مورد اعتراض قرار گرفته است، که یکی از مشهورترین آنها جان لاک است. لاک می گوید مردم ترجیح می دهند در صلح به سر برند، و حتی در وضع طبیعی هم واقعاً توان و استعداد آن را دارند. او می گوید انسانها حموق

طبیعی مسلمی دارند، حق زیستن، آزادی و مالکیت. شأن وجودی دولت صرفاً برای حفظ صلح نیست، آن هم چنین وظایف قطعی برای تأسین و حمایت از حقوق طبیعی دارد. قدرت مطلقه با این برنامه سازگار نیست؛ بنا بر این قدرت دولت باید محدود باشد، و به نحوی میان مؤسسات و سازمانهای مختلف تقسیم شود.

عقاید و آراء لاک عمیقاً انقلاب امریکا را تحت تأثیر قرار داد. اعلامیهٔ استقلال (۲۰۱ اشارات صریحی به حقوق طبیعی دارد، و وجود چنین حقوقی را «بدیهی» میشمارد.

لاک و هابز دربارهٔ چگرنگی رفتار واقعی انسانها در صورت نبودن دولت توافق ندارند. هابز تصوّر می کند چیزی جز جنگ نخواهد بود، به گمان لاک می تواند تو أم با صلح و دوستی باشد. این واقعاً پرسش از امر محققي است، لذا الايد با توجّه به شواهـد بتوانيم به أن پاسخ دهـيم. متأسفانه شواهد مبهم و نامشخص اند. نبوع انسان به گونهای است که می تواند خودش را با نظم و ترتیب اجتماعش، که کاملاً متنوع و متغیّرند، انطباق دهد. بعضی از طوایف و قبایل با صلح و صفا زندگی میکنند. بعضی دیگر درگیر جنگهای متناویند، برخی دیگر نیز یکسره از راه جباول همسابگانشان به حيات خبود ادامه مي دهند. في الواقع، ما نمی دانیم که زندگی انسانها در «حالت طبیعی» چگونه خواهد بود. با این همه میدانیم که انسانها راههای گوناگون فراوانی برای سامان بخشیدن به زندگانی خودشان دارند، که برخی جنگ طلبانه است و برخی صلح آمیز. هابز دربارهٔ جنگ داخلی طوری سخن میگوید که گویی عظیمترین فاجعهٔ قابل تصوّري است که ممکن است در یک کشور روی دهـد. مـا امروز از احتمال بروز جنگ داخلی وحشت بسیار کمتری داریم تا از احتمال جنگ هستهای بینالمللی. شکل جنگ تغییر کرده است، دولتها نه همدرطور آشكار است توجيهٔ شخصي هايز در مورد حكومت نمی تواند چنین خطری را برای نوع بشر در نظر بگیرد، خطری که ناشم از ستر رفتهای جندصد ساله ما در زمینهٔ فن آوری نظامی است. خود جنگ داخلی نیز تغییر شکل داده است. در زمان ما جنگهای داخلی، بهویژه آنهایی که مستلزم عملیات چریکی هستند، به آمانی می توانند به درون کشورهای دیگر کشیده شوند. و حتّی بعد از پایان جنگ سرد<sup>(۲۱)</sup> احتمال وقوع، به اصطلاح، درگیری داخلی می رود، و این درگیری در واقع تنازع پینهانی است میان دولتهای بزرگتری که جنگشان بیر سر سرزمین های دولت های کوچک تر به پایان رسیده است. در چنین مواردی مسردم بسومي بسه عنوان مزدوران يا دست نشانده هايي در منازعات غیررسمی ما بین قدرتهای خارجی مورد استفاده قرار میگیرند. فقط نیمنگاهی به وقایع لبنان (۲۲) و امریکای مرکزی (۲۳) برای تصدیق این مدّعا بسنده خواهد بود. به این دلیل امروز ببرای ما آنارشیسم ـ دستکم از لحاظ نظری ـگزینهٔ بسیار قابل قبولتری است تا برای هابز کـه در قرن هفدهم ميزيست.

# دولت و اقتدار آن

ما این فصل را با بحث از نظریّهٔ جدیدی، یعنی گونهای هابزگرایی (۲۰) به روز شده، که توسط جی. ای. ام. آنسکام در مقالهٔ کوتاهش تحت عنوان «منشأ اقتدار دولت» (۲۵) ارائه شده است به پایان خواهیم برد.

آنسکام میگوید یقیناً باید میان دولت و انجمن داوطلبانه نوعی فرق وجود داشته باشد. و بی تردید باید میان دولت و باند دزدان مسلح نوعی تفاوت درکار باشد. ولی این تفاوتها چه می توانند باشند؟ فرق عمده میان انجمن داوطلبانه و دولت این است که شما مینوانید از انجمن داوطلبانه کناره گیری کنید، ولی کناره گیری از دولت هرگز امکانپذیر نیست.

آنسکام در این جا مبالغه گویی می کند؛ زیرا بعضی سازمان ها وجود دارد که شما می توانید داوطلبانه در آنها عضو شوید ولی به سادگی نمی توانید از آنها کناره گیری کنید ؛ مثلاً لؤیون خارجی، (۲۶) یا در واقع هر ارتش داوطلبانه ای. و از سوی دیگر، گاهی کسب اجازه از کشور به خصوصی برای ترک محدودهٔ آن و تبعهٔ کشور دیگری شدن امکانپذیر است.

با وجود این، به طور کلّی، این تفاوت میان کشورها یا دولتها و سازمانهای داوطلبانه وجود دارد که هر کسی باید تبعهٔ کشوری باشد، ولی معمولاً هر فردی می تواند از پیوستن به سازمان داوطلبانه اجتناب ورزد.

مشخص کردن دقیق تفاوت میان دولت و باند تبهکاری کارآمدی مثل مافیا<sup>(۲۷)</sup> دشوارتر است. آنسکام حتّی میگوید که شاید در این جا تفاوت چندانی وجود نداشته باشد. هم دولت و هم باندهای تبهکاری برای مطبع ساختن شما به زور متوسل می شوند. رفتار و سلوک دولتها می تواند مانند باندهای تبهکاری تحکمی باشد ـ او به سلطهٔ ترک کبیر<sup>(۲۸)</sup> در قرن پانزدهم به عنوان نمونهای از حکومت تحکمی اشاره می کند. باندهای تبهکاری گاهی اوقات می توانند مانند دولتها خیرخواه باشند؛ دولتها اغلب مثل باندهای تبهکاری کاملاً شیطان صفت هستند.

با این حال، آنسکام در پایان میگوید که میان دولتها و باندهای تبهکاری تفاوتی وجود دارد. و آن این است که دولت دارای اقندار است. او اقتدار را چنین تعریف میکند: حق تصمیمگیری و حق مطاع بودن وقتی فرمانبرداری مطرح است. ولی این حق از کجا سرچشمه میگیرد؟ آنسکام استدلال میکند که سه نوع حق وجود دارد: (۱) حقوق عرفی، (۲۹) (۲۹ مقوق قراردادی (۳۱) و (۳) «حقوق کاری». (۲۱)

## نمونهای از حقوق عرفی

شما می توانید در خانهٔ خود از مهماناتان «درخواستهای مودبانه» بکنید، مثلاً این که، «لطفاً از اتاق خواب طبقهٔ بالا استفاده نکنید، آن برای مادربزرگ اختصاص یافته». آنسکام می گوید این «درخواستهای مودبانه» در واقع منع و نحریمهایی هستند که شما در مقام میزبان حق عرفی دارید تا بر میهماناتان تحمیل کنید. حق دولت برای فرمان برداری شبیه این نیست. یک دلیلش آن است که اقتدار دولت در صورت لزوم همواره به وسیلهٔ زور پشتیبانی می شود، در حالی که حقوق عرفی معمولاً به واسطهٔ نوعی پذیرش و توافق بی سر و صدا، و تقریباً ناآگاهانه، حفظ می شود.

#### نمونههایی از حقوق قراردادی

حقوق قراردادی شامل حقوقی میشود که به وسیلهٔ قراردادهای شغلی رسمی یا غیررسمی، و تعهدات بهطور کلّی، و ازدواج و طلاق و مانند آن به وجود می آید. قراردادها معمولاً اختیاری هستند. اقتدار دولت یک حق قراردادی نیست زیرا ما شهروندان هرگز تعهد نکرده یا قرارداد نیستهایم که مطیع دولت باشیم؛ ما درون مرزهای فلان یا بهمان کشور متولّد می شویم و به زودی در می یابیم که چه بخواهیم چه نخواهیم باید مطیع باشیم.

#### حقوق كارى

وجود حقوق کاری حقوقی است که از وظیفهای پیشین، که اجرا و انجام آن مطلوب و ضروری است، مایه می گیرد. فی المثل، برای بقای نژاد، پرداختن به وظیفهٔ پرورش کودکان ضروری است. موجد حقّ والدین یا قیم برای پرورش کودک لزوم انجام جنین کاری است. مجموع حق در این مورد تشکیل می شود از: نخست، منع نشدن از پرورش کودک، دوّم، مجاز بودن برای تصمیم گیری به جای کودک وقتی که کبودک کبوچک ترا از آن است که بتواند برای خود تصمیم بگیرد، و سوّم، مجاز بودن برای وا داشتن کودک به اطاعت از کسی، وقتی که برای اطاعت کردن به اندازه کافی بزرگ است ولی بدان حد بزرگ نیست که بداند چگونه از صدمه زدن به خود بپرهیزد.

حقوق کاری ضرورت یا مطلوبیت کارها و وظایف را مفروض می گیرند. آنسکام، استدلال می کند که اقتدار دولت، بعنی حق آن برای وضع قوانین، جلوگیری از جنایات، مجازات مجرمان و مانند آن، از ضرورت انجام چنین کارها و وظایفی مایه می گیرد، که به محض آغاز زندگی مشترک جمع قابل ملاحظه ای از مردم در قالب گروهها و دسته ها پدید می آبد. این وظایف و کارهای ضروری عبارتند از: بکم، محافظت از مردم در مقابل یکدیگر (بنا به تبیین هابز)، دوّم، تحکیم قراردادهایی که مردم با یکدیگر می بندند، سوّم، حفظ و حمایت از هر آنچه حقوق مردم با یکدیگر می بندند، سوّم، حفظ و حمایت از هر آنچه حقوق برنی مطلوب و مفید می شمارد، و چهارم، طرح و اجرای برنامههای بزرگ عام المنفعه ـ فی المثل، تأسیس جاده و راه آهن، و تشکیل ارتش به منظور دفاع از جامعه در برابر حماهٔ خارجی

آنسکام، میگوید دولت ضروری است، و اقتدار، یا عنی حق فرماذبرداری دارد، زیرا این کارها و وظایف با اهمیت و واقعی هستند. با

#### ۱۹۲ 🖭 فلسفه به زبان ساده

این حال تصدیق میکند که ممکن است این کارها در جامعهٔ کوچک به جای دولت از راه همکاری داوطلبانهٔ افراد انجام شود. او همچنین به این نکته مهم و با ارزش اعتراف میکند که اگر انسانها فوقالعاده پرهیزکار و شریف بودند و هرگز در صدد صدمه زدن به یکدیگر برنمی آمدند، یکی از این وظایف اصلی منتفی می شد.

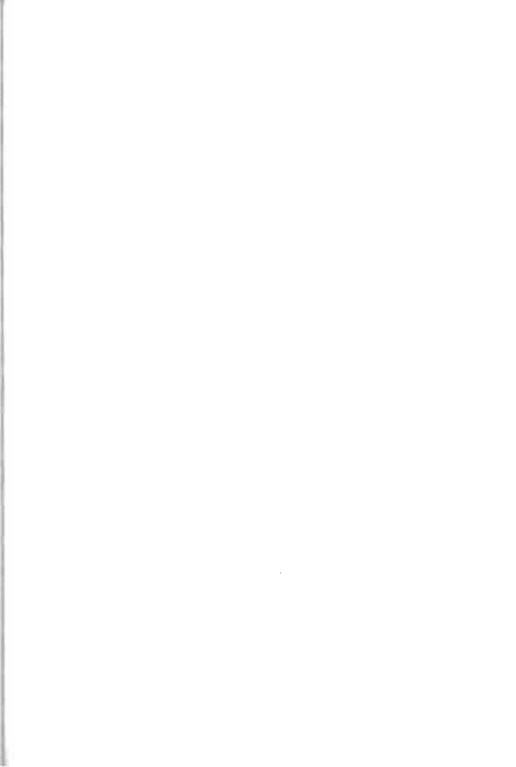
فعلاً از باب دلیل می یذیریم که این کارها و وظایفی که دولت انجام می دهد کارهایی ضروری هستند، و فقط تشکیلات پر دامنه ای مثل دولت قادر به انجام آنها است. آیا از این جا لازم می آید که همر دولت نسبتاً کارآمدی حق فرمانبرداری دارد؟ آیا هرگز حق شورش، حتی علیهٔ ظالم ترین و مستبد ترین حاکمان وجود ندارد؟ یقیناً این نتیجه لازم نمی آید. پاسخ آنسکام به پرست ما نافص است. اقتدار یا مشروعیت دولت نیازمند چیزی بیش از اجرا و انجام موفقیت آسیز یک کار است.

ما در فصل بعد برخی از شرایط دیگر پیشنهاد شده برای اقتدار قانونی را مورد بحث قرار خواهیم داد. این شرایط، یعنی *آزادی و* برابری، دو ارمان سنّتی مردمسالاری غربی هستند.

- I anarchy
- 2 anarchism
- 3 P. J. Proudhon
- 4 Prince Kroptkin
- 5 capitalist libertarianism
- 6 capitalism
- 7 socialist
- 8 Gandhi
- 9 anarcho-libertarians
- 10 anti-statists
- II the elite

#### اقتدار و بی دولتی 🔹 ۱۹۳

- 12 Marxism
- 13 the proletariat
- 14 communism
- 15 Ottoman Empire
- 16 statists
- 17 B. F. Skinner
- 18 Ayn Rand
- 19 anthropology
- 20 The Declaration of Independence
- 21 Cold War
- 22 Lebanon
- 23 Central America
- 24 Hobbesism
- 25 The Source of the Authority of the State
- 26 Foreign Legion
- 27 Malia
- 28 Great Turk
- 29 customary rights
- 30 contractual rights
- 31 task rights



# فصل ۱۲

# آزادى

آزادی یا حریت یکی از آرمانهای بنیادی دولتهای مردمسالار جدید است. ولی آزادی چیست؟

در ۶ ژوئیهٔ ۱۹۴۱ روزولت، ۱۱ در پیامی به کنگرهٔ امریکا، به جیزی اشاره کردکه آن را ۱۱ آزادیهای چهارگانه، نامید:

ما طالب جهانی هستیم استوار بر چهار آزادیِ اساسیِ انسانی. نخست، آزادی قلم و بیان در هر جایی از جهان دوّم، آزادی هر شخص برای پرستش خدا به هر نحو که می خواهد در هر جایی از جهان. سوّم، آزادی و رهایی از فقر ... در هر جایی از جهان چهارم، آزادی و رهایی از ترس ... در هر جایی از جهان.

# آزادی ایجابی و آزادی سلبی

بمعضی از فیلسوفان کوشیدهاند میان آزادی مثبت، یا «آزادی برای انجام ... »، و آزادی سلبی، یا «رَادی از ... » تمایز قائل شوند. پیام روزولت به دو آزادی «ابجابی»، یعنی آزادی بیان و پرسنش، و دو آزادی «سلبی»، یعنی آزادی و رهایی از ترس و فقر، اشاره میکند.

ولی به نظر می رسد که تفاوت میان «آزادی برای انجام ...» و «آزادی از ... » اهمیّت فلسفی چندانی ندارد. این امر تا حدّی به جهت آن است که «آزادی برای انجام ...» و «آزادی از ... » اغلب فقط دو روی یک سکه هستند. بدین سان در زمینهٔ سیاسی یا اجتماعی «آزادی از سیانسور» به هسمان میعنای «آزادی برای گفتن و نوشتن آن چیزی است که فرد می خواهد»، «آزادی از تحمیل مذهبی» هممعنا است با «آزادی برای پرسنش به انتخاب فرد، یا اصلاً پرستش نکردن».

خلاصه این که تفاوت عمده میان «آزادی برای انجام ... » و «آزادی از ... » صرفاً لفظی است. بنا بر این، ما این تمایز مفروض میان آزادی «ایجابی» و آزادی «سلبی» را نادیده خواهیم گرفت.

#### آزادى سياسى

همهٔ آزادی ها سیاسی نیستند. «آزادی و رهایی از ترس» مورد اشارهٔ روزولت را در نظر بگیرید. بی تردید خود روزولت از ترسی سخن میگفت که رژیمهای سیاسی مستبد باعث آزاند، ولی مردم ترسهای دبگری نیز دارند. آزها آرزو می کنند تا از ترسهایی مثل ترس از امراض، تسرس از تسنهایی، تسرس از جسوش صورت، تسرس از اخستلالات و آشفنگی های روانی نجات یابند. به این دلیل بعضی از فبلسوفان سیاسی در پرسشرهای نامربوطی راجع به روانشناسی فرو ماندهاند. فی المنل، آزاها می گویند آیا اگر فردی برای انجام عمل الف منع روانی داشته باشد، آزادی انجام آن را دارد. شاید این مسألهٔ در خور توجهی باشد؛ ولی ارتباط آزادی سیاسی تا حدی غریب است.

بحث ما در مورد آن نوع آزادیهایی خواهد بودکه بهوضوح سیاسی هستند، یعنی آزادیهایی که به رابطهٔ میان فرد و دولت مربوط است.

آزادی سیاسی موضوع گستردهای است، لذا بحث خودمان را به بررسی سه پرسش اصلی اختصاص خواهیم داد.

پرسش نخست این است: چند نوع آزادی سیاسی وجود دارد؟ دوّم این که: آیا انواع متفاوت آزادیهای سیاسی ارتباطی با یکدیگر دارند؟ به بیان دیگر، آیا اگر جامعهای یک نوع از آزادی داشته باشد، آن آزادی وجود انواع دیگر آزادی را هم تضمین خواهد کرد، یا نه؟

پرسش سوّم این است که: مهم ترین نوع آزادی کدام است؟

جهار نوع آزادی سیاسی وجود دارد: آزادی ملّی یا استقلال (در مفابل استعمار)، آزادی سیاسی مبتنی بر حکومت مشروطه (در مقابل استبداد)، (د) آزادی اقتصادی و آزادی فردی.

#### استقلال

کوهسنان مشرف بر ماراتن (۴۰ است،

و ماراتن رو به دریا،

و تنها ساعتي تعمق در آنجا،

مُلْهَم شدم كه يونان باز مي تواند آزاد باشد.

به بایرون اللهام شده بود که یونان از یوغ استعمار چند قرنهٔ ترکیه آزاد می شود. نزد اکثریت مردم در بخش اعظمی از تاریخ، آزادی به معدی حقرق مدنی، الله مینای استقلال است میعنی آزادی از سلطهٔ اربابان خارجی. بیش تر به معنای استقلال است میعنی آزادی از سلطهٔ اربابان خارجی.

چرا ملّتها از حاکم بیگانه نفرت دارند؟ تا حدّی به این دلیل که غالباً استبداد استعماری به مراتب از استبداد بومی بدتر است. بنا بر این، هرچند بی تردید بیش تر حکومتها و بسیاری از مستبدان از رعیت سوء استفادهٔ اقتصادی میکنند ولی تقریباً مسلّم به نظر می رسد که حکومت استعماری نسبت به پادشاهان و حاکمان دیگر با سوء استفاده و بهره کشی بیش تری تو آم است، زیرا معمولاً در وهلهٔ نخست به جهت سوء استفادهٔ اقتصادی است که کشوری به استعمار کشیده می شود.

استعمار سلسله مراتبی در جامعه به وجود می آورد که بومیان ردیفهای پایینتر را تشکیل می دهند و حتّی ممکن است اجازهٔ استفاده از منابع طبیعی مثل سواحل و رودخانه و خود زمین را نداشته باشند.

حکومت استعماری معمولاً از منظر زبانی، دینی و فـرهنگی بسـیار بدتر از استبداد محلّی است. استعمار اغلب ویرانی و تباهی فرهنگها و ادیان محلّی، و حتّی نابودی زبازها را در پی دارد.

با این حال حکم کلّی بالا استثنائاتی دارد. بدترین جنایات مستبد استعمارگر قتل عام و شکنجه است، ولی در زمانهای متفاوت، و در بخشهای گوناگونی از این کرهٔ خاکی ظالمان محلّی وجود داشتهاند که در این زسینه ها دقیقاً به بدی هر جبار بیگانهای بودهاند. فی المثل، کالیگولا، ۱۹۱۱ و پل پوت بر سر هموطنانشان بلاهایی آوردند بسیار بدتر از آنچه حاکمان استعمارگر بر سر مردم تحت استعمار می آورند. رفتار احمقانهٔ جورج سوم امران آمریکا وقتی با اعمال کسانی مثل پل پوت مقایسه شود کم اهمیّت جلوه می کند.

# آزادی سیاسی در قالب جکومت مشروطه

جستجوی آزادی اغلب نبرد قلم و بیان، و گاهی اوقات جنگ شمشیرها علیهٔ قدرتهای مطلقهٔ پادشاهان یا دیکتاتورها بوده است. وقتی کسانی که تحت حاکمیت هستند شکلی از نمایندگی را به دست می آورند قدرت پادشاهان یا دیکتاتورها محدود می شود، بنا بر این، اگر سایر چیزها مساوی باشد، افزایش نمایندگی سردم باکاهش قدرت سلطان تو أم خواهد بود. یکی از دلایل این که چرا نمایندگی سیاسی با آزادی ربط و پیوند دارد همین است.

هر حکومتی برای مردم تحت حاکمیت خود محدودیتهای شدید یا ضعیفی تحمیل میکند. امّا، در شرایط مساوی، آزادی بهطور کلّی از قید و بند بهتر است. چه نوع حکومتی بیش ترین آزادی را مجاز می داند؟ به نظر می رسد کسانی که بر خودشان حکومت میکنند آزادی بیش تری را برای خود مجاز خواهند شمرد، یا در هر صورت آن مقدار آزادی را اجازه خواهند داد که با چیزهای خوب دیگر، مثل صلح داخلی، قابل مقایسه باشد.

ولی حکومت خودگردان دقیقاً به چه معنا است؟ آیا حکومت پارلمانی است که بر کسانی است که بر کرسی پارلمان تکیه میزنند. آیا حکومتِ مشروطه کافی است؟ خیر: بر کرسی پارلمان تکیه میزنند. آیا حکومتِ مشروطه کافی است؟ خیر: زیرا در درجه اوّل بسنگی به این دارد که آیا حکومت مشروطه نمایندهٔ نظر همهٔ مردم است یا تنها عدّهای از آنها. آن همچنین به چیزهایی از این قبیل بستگی دارد که آیا وجود احزاب سیاسی مجاز است؛ آیا نظام رأیگیری واقعاً عادلانه است، یا (مثل احکم بعد از قصاص ا) کاهلاً ناعادلانه؛ و آیا تقسیم غیرعادلانه حوزههای انتخاباتی به نفع یک حزب یا دستکاری نظام انتخاباتی به شکلی دیگر مشکل است یا آسان. همچنین بستگی به این دارد که آیا خود نظام معتبر است، یا صرفاً نبوعی ظاهرسازی است برای آین مصالح دیکرانی از قبیل نیروهای مسلح یا کمونیست خارجی یا مرمایه گذاران کاپیتالیست.

دربارهٔ مردمسالاری چه می توان گفت؟ به احتمال قبوی در جامعهٔ

بزرگ تحقق مردم سالاری مسنفیم، که بر طبق آن هر کسی در مورد هر موضوع سیاسی رأی می دهد، غیر ممکن است. پس به نظر می رسد که در دولت های ملّی بزرگ مدرن آرمان آزادی به خاطر حکومت خودگردان نمی تواند به صورت مردم سالاری مستقیم باشد. حداکثر تقرب ما به چنین آرمانی حکومت مشروطه تو أم یا انتخابات منظم است که در آن هر فرد بالغی حقی یک رأی داشته و هیچ کس حقی بیش از یک رأی نداشته باشد، و در آن هیچ یک از احزاب و تشکّل های مستقل سیاسی غیرقانونی نباشند، و نظام انتخاباتی در آن دروغین و عوام فریبانه نباشد.

### أزادى اقتصادى

آزادی اقتصادی را معمولاً به معنای آزادی داشتن دارایی شخصی، آزادی خرید و فروش کالاها، و آزادی انجام کار برای دریافت حق الزحمه می دانند. ولی بدون وجود حکومت، در وهلهٔ نخست، نه جبزی از قبیل دارایی شخصی می تواند در کار باشد، نه قراردادهای فروش، و نه قراردادهای اشتغال و استخدام. هم آزادی اقتصادی و هم نفطهٔ مقابل آن تا جایی که هر دو آنها وجود حکومت را مفروض می گیرند داتاً سیاسی هستند.

دو فیلسوف آمریکایی به نامهای آین ژند و رابرت نازیک، که در فصل بعد مجدداً نظریاتشان را مورد بررسی قرار خواهیم داد، آزادی اقتصادی را، که در اصل با کاپیتالیسم یا نظام سرمایهداری یکی میدانند، به عنوان موضوعی مطلقاً محوری تلفّی میکنند. آنها معتقدند که آزادی اقتصادی، هم فی نفسه و هم در حکم بنیاد مفروض هر نوع آزادی دیگر، مهم ترین نوع آزادی است. آنها به تأکید بیان میکنند که کمونیسم فاقد

آزادی بیان و آزادی دین و امتال آن است، *زیرا* آزادی اقتصادی را محدود میکند.

# آیا هیچ آزادی جامعی میتواند آزادیهای دیگر را تضمین کند؟

متأسفانه پاسخ به این پرسش ظاهراً منفی است. با به دست آمدن یک نوع آزادی، نبر د برای آزادی تمام نشده است.

استقلال ملی را در نظر بگیرید. تاریخ نشان می دهد که نبرد موفّقیّت آمیز برای استقلال می تواند هر نوع حکومتی را به دنبال داشنه باشد. اگر تقدیر کشور جدید حکومت انتخابی مردم سالار باشد از بخت بلند آن است؛ بر مر کار آمدن دیکتاتوری نظامی یا تشکیلات تک حزبی دیگر کاملاً محتمل است. بی تردید استقلال ملی شرط ضروری آزادی سیاسی حاکمیّت بر سرنوشت خود است، ولی یقیناً شرط کافی نیست.

اینک آزادی در قالب حکومت مشروطه را در نظر بگیرید. بعضی از مشهورترین مدافعان این نوع آزادی ـ مثلاً آباء بنیانگذار ایالت متحده ـ تعمداً مزایای آن را به اعضای نژاد و جنس خودشان محدود کردند. بنا بر این منافع شهروندی کامل، حتّی در نظامهای به اصطلاح مردمسالار، برای تمامی کسانی که درون موزهای آن کشور متولّد می شوند همواره فراهم نبوده است. هیچ دلیل غیرخودپسندانهٔ قاطعی ببرای این نوع محدودیت آزادی وجود ندارد. واقعیّات امر آشکارند. مشهورترین مردمسالاری روی زمین بردهداری را تا ۹۰ سال بعد از تأسیس خود لغو نکرد، و تا حدود ۱۰۰ سال بعد از تأسیساش حتّی رأی به زنبان نداد. ترورهای فراوان رأی دهندگان سیاه در ایالتهای جنوبی ایالت متحده، بدرفتاری و اعمال خشونت، زندانی کردن و تغذیهٔ اجباری زنان هوادار

حقّ انتخاب زن در بریتانیا، ۱۳۰۱ هر دوگواه دوام و قدرت این احساس است که حکومت بر خود حقّ همه کس نیست، احساسی که در نظامهای مردم سالار بزرگ وجود دارد.

حتی عرف و قانون اکثریت حقیقی نیز نمی تواند آزادی های فردی از قبیل آزادی بیان را تضمین کند. عرف و قانون اکثریت نیز غالباً با عدم تساهل نسبت به عقاید اقلیّت تو أم است. تنها سنّت دیرپای بردباری اقلیّتها، نوعی اعتراض علیهٔ تعصب و نابر دباری اکثریت است.

آیا حکومت مشروطه آن نوع آزادی اقتصادی را که آین رَند و رابرت نازیک مطلوب میداند کاملاً تضمین میکند؟ چنین نیست بعضی از دولتها که حکومت مشروطه و مردم سالاری پارلمانی کامل دارند (فی المثل کشورهای اسکاندیناوی)(۱۲) اقتصادشان را بر اساس ترکیبی از سرمایه داری و سرسیالیسم(۱۵) پیش می برند.

دربارهٔ آزادی اقتصادی چه می توان گفت؟ آیا آزادی اقتصادی و سرمایه داری آزادی سیاسی را تضمین می کند؟ کشورهایی که دارای درجهٔ قابل ملاحظه ای از آزادی اقتصادی هستند غالباً آزادی های دیگر را هم دارا می باشند. البته این خیلی مایهٔ اعتبار آنها است. با این حال، آزادی اقتصادی آزادی سیاسی (حکومتِ مشروطه) را کناملاً تضمین نمی کند، چه رسد به این که بتواند آزادی بیان یا آزادی مذهب را تضمین کند. ژند و نازیک تصور می کنند که آزادی اقتصادی علّت و مؤید انواع دیگر آزادی است، ولی آنها یک مورد خاص، یعنی ایبالات متحده، را بدون این که زحمت نگریستن به بقیهٔ کشورهای جهان را به خود بدهند، بعمیم و کلیّت می دهند. آنها خبر ندارند که همهٔ دولتهای میرمایه داری مردم سالارانه نبوده اند. اقتصاد کرهٔ جنوبی بر اساس اصول میرمایه داری

پیش می رود، همین سخن دربارهٔ بیش تر دولتهای آمریکای جنوبی نیز صادق است. سرمایه داری تحت حاکمیّت اسلام امکانپذیر است هرچند بیش تر دولتهای مستقل اسلامی اجازهٔ آزادی کامل مذهبی را نمی دهند. می توان گفت تعداد اندکی از آنها دارای نظامهای حکومت مشروطه کاملاً مترقی هستند.

پس به نظر می رسد که انواع مختلف آزادی جمعی نه می توانند یکدیگر را تضمین کنند، نه می توانند تضمین کنندهٔ آزادی فردی باشند. استقلال ملّی نمی تواند آزادی سیاسی را تضمین کند. آزادی سیاسی نیز غالباً شرایط محدودکننده ای برای خود داشته و به هر حال مایل به ترویج نابر دباری و تعصب اکثریت سالارانه (۱۴) است. آزادی اقتصادی با دیکتاتوری سیاسی و محدودیت های مربوط به آزادی بیان و آزادی مذهبی قابل جمع است.

استقلال، حکومت مشروطه و آزادی اقتصادی آزادی های جمعی هستند. آنها به خاطر ملّتها، جوامع و گروهها وجود دارند و وجود اینها را مفروض میگیرند. اینک وقت آن است که به آرمان متفاوتی توجّه کنیم، یعنی آرمان آزادی فردی. آزادی فردی از نظر تاریخی نسبت به آزادیهای فوق الذکر دیر آیند است و ارتباط نزدیکی با مفهوم حق دارد.

## أزادى فردى وحقوق طبيعي

جان لاک در رسالهٔ دوّم از دو رساله دربارهٔ حکومت مدنی (۱۱ طرح کلّی نظریهٔ «حقوق طبیعی» را ارائه می دهد. او ادّعا می کند که سه حقّ طبیعی وجود دارد، حقّ زندگی، حقّ آزادی و حقّ دارایی. توماس جفرسن (۱۸) به جای سوّمین حق از حقوق طبیعی لاک، یعنی حقّ دارایی، جستجوی خوشبختی را قرار می دهد.

#### ۲۰۴ 🛋 قلسفه به زبان ساده

دو رساله لاک، و «اعلامیهٔ استقلال» اآمریکا اه تأثیر عمیقی روی فیلسوفان آمریکایی گذاشته است، و بیش تر آنها معتقدند که مفهوم حق یایهٔ اساسی اخلاق است.

هرچند آموزهٔ حقوق طبیعی انسان تأثیرات کوتاهمدّت و بلندمدّت بسیار مهمّی بر تفکّرات اخلاقی و سیاسی داشته است، باید پذیرفت که نقاط ضعفی نیز دارد.

یک عیبش این است که آموزهٔ فوق نسبتاً مبهم است. به چه طرین حقّی می تواند طبیعی باشد؟ یقیناً به همان نحو که (مثلاً) غرایز، طبیعی هستند نیست. معمولاً معنای «طبیعی» کم و بیش تبیین نشده باقی میماند.

هم چنین می توان ایرادگرفت ادّعای این که انسانها حقّی طبیعی برای آزادی دارند نه به ما می گوید که این حق شامل چه چیزهایی می شود و نه نحوهٔ حفظ و دفاع از آن را بیان می کند. فی المثل، آیا این آموزه مستلزم آن است که جنایت کارانِ محکوم نیز حقّ طبیعی برای آزادی دارند؟ اگر آری، آیا عفو عمومی همهٔ مجرمان روش خوبی برای دفاع از حقّ طبیعی آنها برای آزادی است؟

ثالثاً، تاریخ قرنهای هجدهم و نوزدهم نشاندهنده آن است که خطابه در بناب حقوق طبیعی به آسانی می تواند بنا بنرده داری، و محدودیتهای شدید حقوق سیاسی و اجتماعی مثل حق رأی و حق تحصیل توأم باشد.

آموزهٔ حقوق طبیعی به رغم پیشینه و اثر نسبتاً خوب بلندمد تش بدان حد دقیق نیست که تنها تکیه گاه باشد. لازم است به آرای دیگری دربارهٔ آزادی نیز توجه کنیم.

## آزادی فردی و حقوق مدنی

آزادی فردی عبارت است از آزادی فرد از مداخله مردم دیگر، بهویزه آزادی از مداخلهٔ ناروای حکومت در زندگی او. این به عنوان آرمانی تلقی می شود که بعضی از قلمروهای زندگی فرد هرگز نباید توسط هیچ حکومتی مورد مداخله قرار گبرند. این راکه این قلمروها کدامند می توان از خود آزادی ها استنباط کرد. عموماً اعتقاد بر این است که آزادی های اساسی فردی عبارتند از: آزادی قلم و بیان؛ آزادی اطلاع رسانی؛ آزادی مذهبی؛ آزادی از دواج، یا عدم از دواج بسته به خواست فرد. بنا بر این، فلمروهای «آزادی» عبارتند از (به اصطلاح) زندگی خصوصی فرد، و حیات فکری و عقلی.

هواداران نظریّهٔ مورد بحث میگویند ابن آزادیها نیاز به حمایت قانون دارند، و باید شامل اقلیّتها نیز بشوند.

بیش تر فیلسوفان غربی و اندیشمندان دیگر، به طرق گوناگون، از آرمان آزادی فردی دفاع کردهاند. برای نمونه، بنجامین کنستانت ۱۹۱۱ معتقد بود که آزادی مذهبی، آزادی مالکیّت و آزادی عقیده، اموری بنیادی برای جامعهٔ پیشرفنه هستند. برخی دیگر بر آزادی بیان و آزادی نشر تأکید کردهاند؛ جمعی دیگر نیز بر اهمیّت تحصیلات اصرار می ورزند، که بدون آن بهرهمند شدن از آزادی فکر و عقیده دشوار است. نویسندگانی که دغدغهٔ آزادی فردی دارند بیشمارند، ولی شایسته است که به خصوص از این افراد نام ببریم. جان میلتن، ۱۳۱۱ تام پین، ۱۳۱۱ ماری ولست ولیست مباری ولست اف. دی.

دفاع میلتن (۱۶۴۴) مبتنی بر این نظر است که حقیقت و معرفت

#### ۲۰۶ 🛎 فلسفه به زبان ساده

ارزشهای برترند. به نظر او آزادی مذهبی شرط ضروری معرفت دینی است، و در واقع بدون وجود آزادی بیان هیچ معرفت و شناختی نمی تواند وجود داشته باشد: «جایی که تمایل برای آموختن زیاد باشد ضرورتاً بحث و جدل و تألیفات و عقاید زیادی وجود خواهد داشت؛ زیرا عقیده نزد نیک مردان چیزی نیست جز معرفت در حال تکامل». او هم چنین می گوید همواره در نبرد عادلانه حق بر باطل پیروز است:

گر چه تمامی آموزه از ادانه در پهنهٔ زمین رجمز میخواندند، و حقیقت نیز در عرصهٔ کارزار بود، شک و تردید ما در قدرت آو، و مجاز و تحریم کردنش، ژاژخاییدن است. بگذارید حق و باطل گلاویز شوند؛ چه کسی طالب این بود که در مصافی آزاد و رو در رو حقیقت بازنده باشد؟

میلتن هم چنین میگوید، برای فرد، آزادی اندیشه بسیار گرانبهاتر از هر آزادی دیگری است: «پیش از هر آزادی، آزادی دانستن، بیان کردن و بحث آزاد آگاهانه را برای من روا دارید».

دویست سال بعد، در سال ۱۸۵۹، جان استورات میل در مقالهٔ مشهورش تحت عنوان دربارهٔ آزادی (۲۳) تقریباً همان چیزها را گفت. بدین سان او میگوید اگر انسانهای جایزالخطا بر چیزهایی که بحث دربارهٔ آنها مجاز است حدودی تعیین کنند، نمی توان به حقیقت دست یافت؛ فقط بحث آزاد آراء و عقاید به حقیقت و معرفت جدید منجر تواند

میل هم چنین از آزادی اندیشه و آزادی بیان طرف داری میکند، زیرا برای فرد دارای ارزش اند؛ او تأکید می ورزد که محدود کردن آزادی آرا، و عقاید مساوی است با محدود کردن چیزی که برای نوع بشر اساسی و

#### آزادی 🔹 ۲۰۷

بهترین است. بدون آزادی اندیشه مردم تنزل کرده و پست میشوند. تمدن بدون آزادی پیشرفت نمیکند، و مشخصهٔ بارز جوامع فاقد آزادی فردی میانمایگی و خشکیدن همهٔ تواناییها و استعدادهای انسانی است.

#### مقايسة آزاديها

آیا رویهمرفته میتوان گفت مهمترین آزادی کدام است؟ احتمالاً خیر. وضع جامعه را آزادیهای آن مشخص میکنند، ولی عوامل بیشمار دیگری نیز در این امر دخیلند، بهطوری که مشاهدهٔ تجربی، و مطالعهٔ تاریخ در دو جای متفاوت پاسخهای متفاوت خراهد داد.

ولی شایان ذکر است که ما بدون آزادی اندیشه و بیان حتّی نمی توانیم لب به پرسش بگشاییم، چه رسد به این که در درصد پاسخگویی بـه آن برآییم.

- 1 Roosevelt
- 2 national liberty
- 3 colonialism
- 4 representative government
- 5 autocracy
- 6 Marathon
- 7 Beyron
- 8 civit rights
- ۹ ـ Caligula یکی از فرماندهال حبرهای سرح که همواه ینل پارت Pol Pot یا کت ارهای رسیع هموطناشان دست ردند. م
- 10 George III
- 11 self-government
- 12 parliamentacy government

### ۲۰۸ 🛎 فلسفه به زبان ساده

- 13 Britain
- 14 Scandinavian
- 15 socialism
- 16 majoritarian
- 17 Two Treatises on Civil Government
- 18 Thomas Jefferson
- 19 Benjamin Constant
- 20 John Milton
- 21 Tom Painc
- 22 Mary Wollstonecraft
- 23 On Liberty

# فصل ۱۳

# برابري

آیا برابری آرمانی است که ارزش دفاع داشته باشد؟ بهتر است پیش از پاسخگویی به این پرسش روشن کنیم که از چه نوع برابری سخن میگوییم.

### سردر گمیها دربارهٔ برابری

باید اذعان کرد که خطابه دربارهٔ برابری می تواند مایهٔ سردرگمی شود. برای نمونه، گاهی اوقات خطابهٔ مساوات طلبانه (۱) با این مقدّمه آغاز می شود که به هر حال همهٔ مردم برابرند، سپس نتیجه گیری می شود که باید همهٔ مردم برابر باشند. به وضوح باید در چنین استدلالی کلمهٔ «برابر» در معانی متفاوتی به کار رفته باشد، ولی این معانی متفاوت چیستند؟

می توان اسندلال کرد که مخالفان مساوات طلبی قربانیان اصلی خلط و التباس ها در خطابهٔ مساوات طلبانه هستند. آنها با اشاره به این خطابه خاطرنشان می کنند که بی هیچ تردید مردم برابر نیستند، و می پرسند: پس

#### ۲۱۰ 🖭 فلسفه به زبان ساده

وقتی گفته می شود آنها باید برابر باشند منظور چیست؟ آنها به گونهای تصنعی نتیجه نمی گیرند که آرمان برابری هم زیانبار است هم غیرممکن. همان طور که کمی پیش اشاره کردیم، این حقیقت که خود خطابه نمی تواند میان انواع متفاوت برابری تمییز دهد در واقع باید به منزله هشداری باشد به مخالفان مساوات طلبی تا به نحو مشابهی دچار ناکامی نشوند.

## انواع متفاوت برابري

بی تردید هیچ حکوستی، هرچند قدرتمند، نمی تواند همهٔ مردمش را از نظر قد، یا جرأت، یا زیبایی یا مهارتهای کوه نوردی برابر سیازد. اگر دولت مردان می توانستند کاری دربارهٔ قدرت ذهنی انجام دهند در آغاز توان ذهنی خودشان را کاملاً بالا می بردند.

ولی حکومتها می توانند مردم را در زمینههای دیگری تا حدّی برابر سازند. اگر بدترین مورد را در نظر بگیریم، حکومت می تواند در برابر ساختن مردم از نظر جهالت یا بردگی جسمی و روانی به توفیقاتی دست یابد. ما از روی تجربه می دانیم که حکومتها قادرند مردم را از جهت تکلیف پرداخت مالیاتها برابر کنند.

حکومتها هم چنین می توانند مردم را از راههای مفیدتر دیگری برابر سازند. حکومتها می توانند به همهٔ مردم حقّ مساوی رأی دادن و حقّ مساوی محاکمه با حضور هیأت منصفه قائل شوند. این نوع برابریهای سیاسی اصولاً محال نیستند. شما هم چه بسا بگویید که حکومت مردم سالار منتخبِ مردم شکلی از حکومت است که یافت نمی شود. ولی تحقق آن محال نیست؛ اتفاقاً یافت هم می شود.

دربارهٔ برابری اقتصادی چه می توان گفت؟ هیچ حکوستی از عهدهٔ آن بر نیامده است، ولی عدّهای تصوّر کرده اند که شاید بتوان شهروندان را از لحاظ وسایل مادّی و درآمد برابر ساخت. زیرا بر خلاف زیبایی، هوش، جرأت یا مهارت کوه نوردی، می توان وسایل مادّی را از فردی به فرد دیگر منتقا کرد.

وقتی ما از برابوی سخن میگوییم یا منظورمان برابری سیاسی خواهد بود یا برابری از لحاظ وسایل مادّی و درآمد.

آیا این آرمانهای برابری از نظر ما ارزشمندند؟ بیشتر غربیها، از جمله تعدادی از فیلسوفان ضد مساوات طلب تصدیق میکنند که برابری سیاسی شرط آزادی سیاسی است، و بنا بر این آرمان ارزش مندی است. برابری اقتصادی علّت بیش تر سنازعات است، اوّلاً به این دلیل که خود این مفهوم، مفهوم مبهمی است، و ثانیاً به جهت آن که ظاهراً شرور چندی را در پی دارد.

برابری اقتصادی به جهت ارتباطش با نیازها، تمایلات و خواستها مفهوم مبهمی است. این امر وقتی آشکار می شود که سؤالات زیر را بپرسیم، سؤالاتی که تاکنون هیچ کسی پاسخ قانع کنندهای برابری آنها نیافته است.

آیا مردمی راکه از نظر زیبایی، هوشی، یا تواناییِ شغلی نابرابرند باید از نظر اقتصادی برابر کرد (یا به همین صورت باقی گذاشت)؟

مثلاً، آیا احتمالاً افراد زیبا و باهوش و تیوانا استحقاق درآمدهای بیش تری نسبت به دیگر شهروندان را دارند؟

به نظر می رسد که گویی همیشه تلاش برای به وجود آوردن برابری اقتصادی شروری همچون تمامیت خواهی (۲) و عدم کار آیی اقتصادی را به

#### ۲۱۲ 📧 فلسفه به زبان ساده

بار می آورد. حتّی اگر این امر تا حدّی بستگی به این داشته باشد که چه میزان از برابری مورد نظر است، و چه گامهایی برای تحقق بخشیدن به آن برداشته شده است، و چگونه این آرمان با آرمانهای دیگر جامعه ترکیب شده، و از آنها متأثر می شود، هنوز این یک واقعیّت تجربی محض باقی می ماند که حکومتهای معتقد به آرمان برابری اقتصادی در این اواخر نشان دادهاند که نه تنها در معرض فساد، بلکه مستعد استبداد هستند. با این همه، باید با خونسردی به این امور پرداخت. نباید در مورد، مثلاً، کلمنت آتل (۳) و اف. دی. روزولت چنین تصوّری داشت که گویی آنها اسلاف یل پوت بودند.

#### علیه برابری: امکان استبداد

چنین می نماید که گویی دستیابی به جامعهای بدون نابرابری های اقتصادی متضمن مشکلی اساسی باشد. این طور به نظر می رسد که تنها راه تحقق بخشیدن به برابری اقتصادی گذر از مرحلهٔ نابرابری شدید و افراطی است. سناریو این گونه اجرا می شود: قبل از هر چیز باید انقلابی رخ دهد؛ بعد از انقلاب، مردم تمام قدرت را به جوی همرزم تحویل می دهند، او باید برای نظم بخشیدن به تقسیم دارایی، بیش تر از هر کس دیگری مساوات را رعایت کند. (جورج اورول (۱۰) در رمان قلعهٔ حیوانات (۱ می دو و همپالکی های نحوهٔ وقوع این اتفاقات را بسیار عالی شرح می دهد). جو و همپالکی های او، که معمولاً به «کارگزاران حزب» (۱۰) مشهورند، به تقسیم دارایی ها و امتیازات از موضع قدرت بی رقیب می پردازند. و تاریخ نشان می دهد که به امتیازات از موضع قدرت می دهد که به جهت این تمرکز قدرت مرحلهٔ «موقتی» نابرابری هرگز به طور طبیعی به برابری نمی انجامد.

## برابری 😨 ۲۱۳

دوّم، فرایند حفظ برابری در تنضاد با آزادی است. تقسیم انقلابی مقدماتی داراییها، هرچند موفّقیّن آمیز باشد، نه نها حالت برابری داشی را به بار نمی آورد، بلکه نمی تواند به بار آورد. رؤیای برابری نهایی و پایدار مساوات طلبانه هرگز قابل تحقق نیست، زیرا حکومت باید بیش از ییش به مداخلهٔ به مراتب شدیدتری در زندگی شهروندان بپردازد. حکومت برای حفظ برابری لازم است دائماً با زیربنای اقتصادی ور برود تا چوب لای چرخ کسانی بگذارد که حیله گرتر، جاه طلبتر، و از نظر اقتصادی کاردان تر از هموطنانشان هستند. باید دربارهٔ این که مردم با استحقاقها و توانایی های خود چه می توانند یا نمی توانند بکنند اصول دقیقی وضع شود. حکومت یا باید آن کار را بکند، یا باید برای مختل کردن نظم ذهنی کسانی که ذهن افتصادی قوی دارند به اعمال جراحی مغزی بیردازد.

# علیه برابری: نظر نازیک دربارهٔ آزادی و دارایی

رابرت نازبک، نویسندهٔ آمریکایی، عمیقاً از فلسفهٔ سیاسی آین رند، مدافع پرو پا قرص سرمایه داری جناح راست، تأثیر پذیرفته است. نازیک در کتاب خود تحت عنوان بی دولتی، دولت و آرمان شهر ادّعا می کند اگر حکوستی به جد خواهان ایجاد بر نیری اقتصادی باشد باید فعالیّتهای سرم به داری را میان افراد بالغ رضی غیرقانونی اعلام کند.

به عنوان نمونهٔ بارزی از نحوهٔ تفکّر نازیک داستان کوتاه او دربارهٔ ویلت چمبرلین (۱۱ بسکتبالیست را نقل میکنیم.

ویلت جمبرلین فوق العاده نکنیکی است، و بیش تر مردم مخصوصاً برای دیدن او به تماشای مسابقات می روند. ویلت برای این که سرش کلاه

### ۲۱۴ 💻 فلسفه به زبان ساده

نرود، میگوید تنها به این شرط بازی خواهد کرد که طرف داران سینه چاکش مبلغی اضافی به صندوق صدقاتش بریزند. نازیک میگوید یک مساوات طلب این کار را دور از انصاف خواهد دانست، زیرا بسکتبال یک بازی تیمی است، و ویلت چمبرلین نباید بیش تر از دیگر اعضای تیم پول دریافت کند. از سوی دیگر، او تأکید میکند منع این طرف داران توسط فرد مساوات طلب از این که با دیدن قهرمانشان مبلغ اضافی نیردازند تجاوز آشکار به آزادی آنها است.

نازیک از این نکته به کل ایدهٔ تقسیم دارایی منتقل می شود. او اعتراض میکند که دلایل اخلاقی غلطاندازی در این مورد اقامه می شود بدون آن که در این باره درنگ شود که اموال مورد بحث متعلق به مردم واقعی هستند. دربارهٔ اموال مصادره ای مردم واقعی که به سختی به دست آمده طوری سخن می رود که گویی موهبتی الاهی ۱۸۱ و به شتی هستند که اتفاقاً برای جوی هم رزم نازل شده اند.

نظریههای متعددی در این رمینه وجود دارد که ملاک تملک عادلانه اموال چیست. اگر شما بر این باورید که هر دارایی از راه دزدی به دست آمده است، در این صورت لازم نیست هیچ عذاب وجدان و تردیدی در تقسیم اموال داشته باشید. در واقع دارایی ها برای شما در حکم موهبت الاهی و آسمانی خواهند بود، تا سیان نیازمندان توزیع شود. یا اگر معتقدند نظام کسب اموال در جامعهٔ به خصوصی فامد است، طبعاً در صدد خواهید بود تا شرایط لازم برای تقسیم دوبارهٔ خوان نعمت اقتصادی را فراهم کنید. شما استدلال خواهید کرد که در جامعهٔ بهتر این خوان نعمت از اوّل به گونهٔ دیگری تقسیم خواهد شد.

نازیک نظر متفاوتی دارد. او میگوید هر دارایی از راه مشروع کسب

شده است مگر این که واقعاً به وسیلهٔ زور یاکلاه برداری یا اخاذی از کسی گرفته شده (دزدیده شده) باشد. اگر صاحبان فعلی یا اجدادشان مرتکب هیچ از این دزدی ها نشده اند، در این صورت هر گونه تلاشی برای محروم کردن آنها از دارایی هایشان با حق آزادی آنها در نعارض است. مثلاً، مالیات بسر درآمد هیچ تفاوتی با کار اجباری ندارد؛ از این رو، حکومتهایی که برای کمک به فقرا از ثروتمندان مالیات می گیرند حقوق بسیاری از شهروندانشان را زیسر پا می گذارند. دولت باید دولت باید دولت مداقلی «حداقلی» باشد، یعنی وظیفه اش فقط جلوگیری از جنایت و دفاع در مقابل دشمنان خارجی باشد.

تبیین نازیک دربارهٔ ملاک مشروع یا نامشروع بودن دارایی کسب شده ادامهٔ بعضی از اندیشه هایی است که در رساله دوّم دربارهٔ حکومت مدنی لاک قابل مشاهده است. ولی در واقع اگر نظریّهٔ نازیک دربارهٔ حکومت به مرحلهٔ اجرا در می آمد با تکیه بر آنچه که وی دو «شرط ضروری لاک» می نامد، ناقض خود می شد. این شروط عبار تند از:

۱ - اگر دارایی شما از اجدادی به ارث رسیده است که آنها در آغاز آن را از راه دزدی به دست آورده اند در این صورت آن دارایی باید بی هیچ دخل و تصرفی ۱۱۰ به صاحبان اوّلیّه یا اخلاف آنها برگردانده شود. ۲ - اگر دارایی مال دزدی نباشد، ولی با این حال می توان ثابت کرد که در زمان اکتساب آن، زمین و اموال تصاحب نشده برای مردم دیگر کفایت نمی کرد، دولت باید آنها را از نو تقسیم کند.

این دو شرط دولت را درگیر تحقیقات تاریخی پرهزینهای خواهد کرد (که بنا به فرض از راه مالیانها تأمین می شود)، و هر هزینهای از این دست به اغتشاش وحشتناکی در رژیم اقتصادی منجر می شود. در آغاز کار باید بیش تر دارایی ها در ایالات متحده به سرخپوستان امریکایی برگردانده شود، و این کار به احتمال زیاد به انقلاب مسلحانهٔ غیر سرخپوستان منجر خواهد شد. به خوبی می توان بی برد که مداخلات «لاکی» نازیک در مقررات دارایی ها و اموال به همان اندازهٔ مداخلات مساوات طلبان دو آنسه اقتصادی برای نظم داخلی و آزادی سیاسی ویرانگر است.

# دفاع از یک آرمان: برابری فرصت

عدّهای از مساواتطلبان آموزهٔ محدودتری را ترجیح میدهند، یعنی آموزهٔ برابری فرصت. ایده و نظر در این جا این است که هر کسی باید در جامعه شانس موفّقیّت داشته باشد. امکانپذیر ساختن این امر باید به عهدهٔ حکومت باشد، که می تواند از مالیات برای هزینهٔ احداث مدارس و مؤسسات آموزشی دیگر استفاده کند. این که در واقع و در نتیجهٔ چنین اقداماتی فلان یا بهمان گروه از مردم موفق شوند یا نماهمیّتش کم تر از به انجام رساندن این اقدامات و، البتّه، کم تر از کار آنها است.

طرفداران برابری فرصت سازگاری آن با ارزشهای دیگری هسم چون آزادی را از آموزههای مساوات طلبانهٔ سختگیرتر بیش تر می دانند. برابری فرصت مستلزم ور رفتن زیادی با آزادی فردی نیست. لازم نیست که حکومت درآمدها را در سطح ثابتی نگه دارد یا مانع رقابت شود. برابری فرصت توانایی استفاده و لذّت از زندگی را زیر یای آرمانی دست نیافتنی قربانی نمی کند.

تردیدی در ابن نیست که هیچ کس دوست ندارد مالیات بپردازد. همچنین کم نیستند مالیات دهندگانی که به ارزش نحصبلات دانشگاهی و مراقبتهای بهداشتی، ارزش برنامههای خانهسازی اجنماعی، و حتّی ارزش اعطای فرصت به همهٔ شهروندان برای رسیدن به مسابقات اسکی اذعان دارند. ممکن است مالیات دهندگان دربارهٔ میزان بودجهای که دولت باید برای این امور مطلوب اختصاص دهد بحث داشته باشند، ولی بیش تر آنها علی الاصول می پذیرند که باید کمینهای از بودجهٔ دولت را تأمین کنند.

بیش تر شهروندان کشورهای غربی پیرو آین راند یا نازیک نیستند. آنها این امکان را میپذیرند که در بعضی سواقع کاملاً ممکن است گروهی اخلاقاً مجبور شوند از چیزی که بر اساس قانون مالکش هستند دست بردارند. از این جا فقط گام کوچکی برای پذیرش این نکته باقی است که حکومت در اوضاع و احوال معینی می تواند حق داشته باشد تا به خاطر مصالح عمومی بزرگ تر برخی از اشخاص را از بخشی از در آمدشان محروم کند.

ولی، متعهد بودن به برنامهٔ ترویج و تبلیغ فرصتِ برابر، در صورتی که در واقع امر شمار کثیری از اشخاص از گروههای اجتماعی معین باز هم تتوانستند به کم ترین موفقیتی دست یابند محلّی از اِعراب نخواهد داشت. مئلاً، طرح تشویق زنان برای تحصیل در رشتهٔ مهندسی در صورتی که در نتیجهٔ این طرح زنان زیادی به مهندسی گرایش پیدا نکردند قابل اعتنا نخواهد بود. از سوی دیگر، ممکن است محقّق ساختن خود این طرح به دستکاری و مداخلهٔ به مراتب بیش تری در آزادی منتهی شود.

مخالفان مساواتطلبی ادّعا میکنند که هیچ تمایز دقیقی میان برابری فرصت و برابری «مطلق» وجود ندارد. آنها میگویند که تعهد و اعتقاد به برابری فرصت بذر تمایل به موفّقیّت عمومی را در بطن خود دارد. ولی موفّقیّت عمومی امکانپذیر نیست، و تمنای آن فقط می تواند به وضع پایدار مداخله و دستکاری در آزادی منجر شود.

# دفاع از یک آرمان: قانون و ارزشها

گاهی مساوات طلبان با استناد به حکومت قانون از آرمان خود دفاع میکنند. برابری با ایدهٔ قواعد و قوانین اجتماعی در ارتباط است، زیرا قوانین بماهو قوانین باید اطلاق داشته باشند. قانون یا قاعده ای که تنها شامل یک فرد شود اصولاً قانون نخواهد بود.

در حال حاضر از آنجا که مزیّت برخورداری از قانون مورد اجماع بوده و به طور گسترده ای از آن حمایت می شود، شاید گمان رود که جای مناسبی را برای دفاع از برابری پیدا کرده امم. یکم، مساوات طلبان در پی دفاع از چیزی بیش از برابری قانونی هستند. آنها می خواهند از برابری سیاسی و اقتصادی، و احتمالاً اجتماعی نیز دفاع کنند. دوّم، برابری در مقابل قانون که از منطق آداب و مقررات مایه می گیرد به تنهایی برابری قانونی بسیار کم تری را نسبت به آن چه معمولاً مساوات طلبان خواهان آن هستند مجاز می دارد. زیرا هرچند ممکن است با تمام کسانی که متهم به زیر پاگذاشتن قانون معینی هستند به طور یکسان رفنار کرد، ولی در مورد خود قانون این احتمال می رود که میان برخی از گروه های جامعه قائل به تبعیض و نابرابری شود. قوانین عبور و مرور در آفریقای جنوبی!" تبعیض و نابرابری شود. قوانین عبور و مرور در آفریقای جنوبی!" یکسان برخورد می شد، ولی سفیدپوستان از همان آغاز مجبور به تبعیّت یکسان برخورد می شد، ولی سفیدپوستان از همان آغاز مجبور به تبعیّت از این قوانین نبودند.

آیا آرمان برابری اقتصادی میتواند با ارزش های دیگر، مثلاً ارزش درمان انسان مرتبط باشد؟

بی تردید آرمان انسانیّت، مهربانی و ملاطفت و احترام متقابل با اعتقاد به جامعهٔ مبتنی به سلسله مراتب سازگار است. در چنین جامعهای قائل شدن به عزت و احترام برای کسانی که در موقعیّتهای اجتماعی پایینی هستند منطقا امکانپذیر است. از سوی دیگر، گر چه این امر امکانپذیر است، ولی همواره در مقام عمل وقوع نمی یابد. بلکه کم و بیش به این امر بستگی دارد که رده بندی سلسله مراتب چه شیبی دارد. اگر رده بندی اجتماعی چنان گزاف باشد که بیش تر مردم مجبور باشند از بدو تولّد تا دم مرگ در کوچه و خیابان زندگی کنند، در این صورت نفس همین واقعیُتْ عزّت و ارجمندی را مسأله آفرین و احترام به انسانیّت را امری بعید می سازد. معمولاً گروهی از فقرا و طبقهٔ پایین که محتاج رفتار انسانی تری هستند به زودی می فهمند که سزاوار، اگر نگوییم برابری اقتصادی کامل، دستکم نابرابری بسیاری کم تری هستند. و در واقع کاهش نابرابری آرمانی است که مردم غرب به نسبت خبلی زیادی به آن وسعت یافتهاند. به علاوه این آرمانی است که کشورهای جدید آزادی طلب می توانند با مونقیّت آن را پی جویند دسرند این زلاند نو (۱۳ دو نمونه از این کشورها هستند.

### همانندی و ارزش

گاهی گفته می شود که جستجوی برابری به همانندی کسل کنندهای منجر می شود. امّا همانندی چیزی نیست که مساوات طلبان سیاسی و اقتصادی طالبش باشند. آنها به خوبی هر کس دیگری می دانند که همانندی، اگر به معنای برابری استعداد، هوش، قد، وزن و زیبایی باشد، نمی تواند با حکم حکومتی ایجاد شود. زیرا اساسه ایجاد شدنی نیست.

مساوات طلبان اغلب می گویند اشخاص ارزش برابر دارند. معنای این سخن چیست؟ معنایش تا اندازهای چنین است که فقدان همانندی مستلزم فقدان برابری سیاسی یا اقتصادی نیست.

مساوات طلبان مایل به کارآمدتر کردن ابدهٔ لیاقت هستند، در حالی که

بی تردید مخالفان عکس این نظر را دارند. مساوات طلبان استدلال میکنند کسانی که با هوش تر یا با استعداد ترند در واقع نیازمند آب و غذا و وسابل نقلیهٔ بیش تری نسبت دیگران نیستند. کسانی که کم هوش ترند همین حکم را دارند. و به طور کلّی در درستی این سخن تردیدی نیست.

امًا معنای اصلی و اهمیّت این سخن که همهٔ اشخاص ارزش برابر دارند آن است که یک فرد انسان چیزی بیش از صرف موضع یا محل موفّقیّتها و تواناییها است. انسانها در درجهٔ اوّل از آن جهت که انسانند و صرفاً در درجهٔ دوّم به عنوان کوهنوردان یا بازرگانان یا سوارکاران یا فیلسوفان یا امثال آن دارای ارزشند.

این تصوّر که همهٔ انسانها، گذشته از نژاد، سن، جنس، پایگاه یا موفقیّتهایشان دارای ارزش یکسان هستند یک نظربّهٔ انقلابی خطرناک جدید نیست. آن نوعی تلقّی از انسانیّت است که مساو تطلبان جدید در آن با تفکّر یهودی مسیحی سنّتی و تا اندازهای با ایدئولوژی مردمسالار جدید غرب وجه اشتراک دارند.

## چه حداقلی دولت حداقلی است؟

آین رند، نازیک و دیگر آزادی خواهان جیاح راست استدلال میکنند که بهترین نوع دولت، دولت حداقلی است، دولتی که حوزهٔ فعالیّت و توجّه خود را به برخی از زمینه ها محدود میکند. این حوزه ها شامل دفاع از کشور در مقابل حملهٔ خارجی، و احتمالاً ایفای نقش در حفظ نظم و قانون می شوند. (میگوییم احتمالاً، زیرا نازیک مدّعی است که حتّی باید هزینهٔ خدمات پلیس به طور دل خواه و مستقیماً توسط کسانی پرداخت شود که می خواهند از چنین خدماتی بهرهمند شوند و می توانند از عهدهٔ آن بر آیند).

ب این همه درات حداقلی هنوز دولت است، و بی تردید نازیک می پذیرد که نفس واقعیّتِ زندگی در یک کشور مستلزم فدا کردن مقداری از آزادی ها است. ما از قانون مخالفِ قتل تبعیّت می کنیم زبرا تصدیق می کنیم که هیچ کس نباید آزادی کشتن همسایگان دیوار به دیوارش را داشته باشد. این نوعی محدودیت است، ولی معمولاً محدودیتی نیست که موجب رنجش ما شود. تمایزی که ما در مقام شهروند قائل می شویم میان آن محدودیت هایی است که به عنوان محدودیت های ضروری می پذیریم و آنهایی که تصور می کنیم زائد و غیر ضروری هستند.

نزاع میان مواضع مساوات طلبان و مخالفان مساوات طلبی در واقع عبارت است از عدم توافق در مورد محدودهٔ قدرت دولت.

یک پاسخ این است: باید محدودهٔ قدرت دولت را به کمترین حدّ لازم رساند. هر گونه تلاشی برای دستیابی به برابری را باید کنار گذاشت.

پاسخ دیگر این است که چیزی به عنوان «گمترین حد لازم» وجود ندارد زیرا همهٔ آن بستگی به این دارد که چه مقداری را شما لازم و ضروری می دانید. مثلاً، آیا هر کس واقعاً می خواهد که هر درجهٔ ممکن از نابرابری را که ممکن است از ترتیبات متداول اموال و دارایی ها به وجود آید تحمل کند؟ آب شهروندان یک دولت ثروتمند مدرن با گشاده رویی قیافهٔ هزار نخانه به دوش بیکاری را که به صورت خطرناکی در خیابانها پرسه می زنند تحمل خواهند کرد؟ آیا آنها وجود کودکانی را که درون زبالها زندگی می کنند تحمل خواهند کرد؟ آیا آنها وجود کودکانی را که درون زبالها زندگی می کنند تحمل خواهند کرد؟ «حداقل ضروری» قدرت زبالها زندگی می کنند تحمل خواهند کرد؟ «حداقل ضروری» قدرت زبالها زندگی می کنند تحمل خواهند کرد؟ «حداقل ضروری» قدرت دولت را تنها با استناد به آزادی نمی توان تعیین کرد. کفّهٔ ارزشی که به آزادی مالیات دهندگان یا مالیات دهندگان بالقوّه، دست کم در نظام مردم سالار، داده می شود باید سنگین تر از کفّهٔ ارزشی باشد که به جیزهای دیگر اختصاص یافته است، چیزهایی از قبیل زندگی کودکان در

#### ۲۲۲ ﴿ فلسفه به زبان ساده

جامعه، تحصبلات، دفاع از تمامیت ارزی، طول عمر شهروندان و آخر از حیث ترتیب نه از حیث ارزش (بهنظر نازیک) حقوق شهروندانی که اجدادشان را اجداد ما غارت کردهاند.

آزادی ارزش بسیار مهمی است، ولی تنها ارزش ما نیست، و نه می تواند تنها ارزش ما باشد، آن تنها علامت حداقل ضروری قدرت دولت نیست، و نه می تواند تنها علامت باشد.

- 1 egalitarian
- 2 totalitarianism
- 3 Clement Attle
- 4 George Orwell
- 5 Animal Farm
- 6 party officials
- 7 Wilt Chamberlain
- م .. manna. منّ. والمده أحساني لسبت كه به روايت *كتاب مقدّس خداوند* از أحسال بالي بعي اسواتيل در بيابان نازز كرده است؛ (م).
- 9 minimal
- 10 ceter paribus
- 11 South Africa
- 12 Sweden
- 13 New Zealand

## فصل ۱۴

# ماركس و ماركسيسم

عقل کارل مارکس که از غذای پرتوان مابعدالطبیعی هگلی<sup>(۱)</sup> و اقتصاد ربکاردویی<sup>(۲)</sup> نیروگرفته بود بصیرتهای جامعه شناختی نافذی را دربارهٔ انگلستان صنعتی قرن نوزدهم به بار آورد. در قرن بیستم آراء و افکار او بیش از نظریّات هر متفکّر دیگری در نقشهٔ سیاسی و فرهنگی جهان تأثیر گذاشته است.

امّا اعتقاد مارکس واقعاً چه بود؟ فلسفهٔ مارکسیست، " یعنی فلسفه ای که دستکم نا همین اواخر بیش تر دولتها به آن سوگند وفاداری یاد کرده بودند، دقیقاً چیست؟

پاسخهای کاملاً موتق به این پرسشها، حتی آخر موجود هم باشند، در حوصلهٔ این فصل نمی آخره این به علاوه، ناهماهنگی ظاهری موجود میان به اصطلاح مارکس «متقدم» نویسندهٔ ایدئولوژی آلمانی، آو مارکس «متأخر»، نویسندهٔ سرمایه (دا و گروندریسه (۲) (بنیادها)، مارکسیستها را به مشکل انداخته است. از سوی دیگر، غیرمارکسیستهای علاقه مند با این مشکل مواحه هستند که وقتی برای فهم نوشتههای مارکس به متخصصان

## ۲۲۴ 🍺 فلسفه به زبان ساده

روی می آورند اغلب متوجه می شوند که دست کم برخی از این متخصصان کتابهایی به «زبان خاص مارکس» یعنی به زبان غامض و خود تابی (۱) تألیف می کنند که فهم استدلالهای سیاسی و اقتصادی پیچیده را دشوارتر می سازند.

هدف از این فصل آن است که مقدّمه و درآمدی باشد دربارهٔ آراء اصلی مارکس که اسدواریم نه بهطور توهین آمیزی سادهانگارانه باشد نه بی خود و بی جهت پیچیده.

وقتی مارکس به بحث دربارهٔ جوامع میپردازد میان آنچه زیربناهای اقتصادی و روبناهای سیاسی، فرهنگی و حقوقی آنها می نامد تمایز می نهد. او معتقد است که وضع حیات سیاسی، فرهنگی و حقوقی جامعه را نوع اقتصاد آن جامعه تعیین می کند. به نظر مارکس وقتی مسردم باگرسنگی دست به گریبانند و می کوشند تا با شرایط آب و هوایی طاقت فرسا کنار آیند هنرهای زیبا و آداب و رسوم اجتماعی و حقوقی پیجیده نمی تواند پا مگیرد. به علاوه، او ادّعا می کند آن نوع جامعه ای که دست بر قضا فرد در. آن متولد می شود، محدودیتهای اساسی بر توانایی ها و پیشرفت شخصی او تحمیل خواهد کرد.

در این حفیقت تردیدی نیست که ما انسانها خود و یا کیفیت مان را با عملی تعین نایافته و اسرار آسیز نمی آفرینیم. نه تصمیم می گیریم که در کدام دورهٔ تاریخی زندگی کنیم و نه می توانیم شرایط سیاسی و جغرافیایی حاکم بر زمان تولّدمان را انتخاب کنیم. مشکلاتی که با آنها روبه رو هستیم تا حدود زیادی معنول شرایط زندگی ما است، و این مشکلات را با استفاده از ایده ها و راه حل هایی رفع می کنیم که دم دست می یابیم و خود آنها تا حدودی مقید و مشروط به اوضاع را حوال زندگی است. از سوی دیگر هرچند اسانها بدون تردید محصول اوضاع و احوالند در عین حال

## مارکس و مارکسیسم 📧 ۲۲۵

می توانند اوضاع و احوال را تغییر دهند. بعید است که مارکس معتقد به این باشد که ما قربانیان بی اردهٔ ضرورت علّی و معلولی بباشیم. او بر امکانات تغییر پویا و عمل انقلابی تأکید می ورزد. بنا بر ابن، نمی توان مارکسیسم را با جبرباوری مکانیکی، (۱۱ یعنی آموزهٔ تقدیرگرایانهای (۱۵ که منکر فعالیّت و قصد انسان است مساوی دانست. برعکس، مارکس استدلال می کند خود اوضاع و احوال و شرایطی که آگاهی را شکل می دهد، تا حدّی وابسته به اعمال انسان است. آنها شامل ارتباطات انسانی می شوند که از نظر تاریخی به واسطهٔ اعمال نوع بشر به وجود آمدهاند. او در رسائهٔ سوم از سه نکته دربارهٔ فوئر باخ (۱۱ می نویسد:

آموزهٔ ماتویالیستی دربارهٔ تغییر اوضاع و احوال و تربیت فراموش میکندکه اوضاء و احوال به وسیلهٔ السان تغییر میکند.

در همان اثر نا حدودی ایده آلیسم(۱۱) را معتبر می سمارد، نظریّهای که معمولاً به عنوان مخالف جدّی ماتریالیسم تلقّی می شود.

### تأثير هگل

علاقهٔ مارکس به هگل عمد: متمرکز است بر کتاب پدیدارشناسی روح (۲۱)
این فیلسوف، و به ویژه بر انتزاعی ترین و مابعدالطبیعی ترین بخش آن
تحت عنوان «خود آگاهی». هگل در آنجا به شرح روابطی می پر دازد که
میان آگاهی یک انسان و انسانهای دیگر وجود دارد. اما دانستن این نکته
مهم است که او مردم وافعی یا حتّی مردم صرفاً ممکن را شرح و توصیف
نمی کند: بلکه، موضوع بحث او روابطی است که میان ارواح انسانی
سرنمونی ایا مثالی آ<sup>۳۱</sup> حاکم است، که به نوبهٔ خود تجلیّات (به اصطلاح)
روح جهان (۳۱ هستند. گفته می شود که هر رابطه ای باسازگاری های
در خود دارد، که موجب ناپابداری آن شده و نهایتاً به

درهم شکستگی منجر می شود. بعد از درهم شکستگی از تکه پارههای رابطهٔ پیشین رابطهٔ جدیدی پدید می آید، و برای تمام مشکلاتی که معلول فروپاشی نخستین است راه حلهایی ارائه می دهد، ولی بعداً تنشها و ناسازگاریهای خاص خود را سی پرورد. شتابی که معلول جایگزینی پی در پی یک مجموعه از روابط با مجموعهٔ دیگر می باشد اساس و دیالکتیک هگلی ادار تشکیل می دهد که آن را به حق می توان دیالکتیک روح نامید. تصویر پردازی آن کمابیش یاد آور سه بایهٔ مسیحی اخار است: معصومیّت، هبوط، رستگاری. روح نخستین، که نقطهٔ آغاز هگل می باشد، به اصطلاح محض و کل است، ولی فاقد خودشناسی. تلاش برای خودشناسی شکاف و ناآرامی درونی را به بار آورده، و به آشتی و برای خودشناسی شری از کلیّت منجر می شود.

مارکس مانند دیگر روشن فکران جوان نسل خود مجذوب بینش تاریخی و فلسفی هگل بود. امّا، در دههٔ ۱۸۴۰ که در طول آن به این باور رسید که اصلاً این روابطِ روحی نیستند که جوامع را شکل می دهند، نگرش اوّلیّهٔ خود را ترک گفت و به نگرش مرد بالغتری دست یافت. شرایط مادّی که نسبت به روح خارجی هستند، مثلاً انواع کارهایی که مردم میکنند، و ثروتی که کار آنها برای خودشان و دیگران فراهم می آورد، چیزهایی هستند که دارای اهمیّتند. به عبارت دبگر پیشرفت تاریخ را خودآگاهی تعیین نمی کند. به نظر مارکس خودآگاهی سناسب با افزایش کنترل ما روی محیط افزایش می یابد، نه برعکس. به علاوه تا افزایش که نژاد انسانی به کنترل کامل اوضاع و احوال مادّی نایل نیامده است ناگزیر روابط سیان انسانها شکل مروری و بردگی به خود خواهد گرفت. ولی خودسروری و بردگی به تدریج تحول یافته، و متناسب با هر مرحله از فرایند تاریخی آشکال جدیدی به خود می گیرد. شتاب این

## مارکس و مارکسیسم 🖭 ۲۲۷

فرایند آنچنان نیست که هگل تصوّر میکرد؛ تنشهایی که در هر مرحلهای از تاریخ بشریت بروز میکند چهرههایی از نیروهای مادّی است، نه روح. همانطور که تقریباً هر کس میداند نظریّهٔ مارکس را ماتریالیسیم دیالکتیک مینامند.

# نیروهای تولیدی، تقسیم کار و أشکال مالکیت

به نظر مارکس ساختار دروننی هر دولت بستگی به زمینهای دارد که نیروهای تولیدی دولت در آن رشد و تکامل یافتهانند. از این جا نتیجه می شود به محض این که فهمیدیم یک کشور چه نوع اقتصادی دارد باید بتوانیم به چیزهای زیادی دربارهٔ ویژگیهای فرهنگی و درونی دیگر آن یی بیریم.

نه تنها نوع و سرشت اقتصادی جامعه، به نحو چشمگیری، توسط تولیدات آن مشخص می شود، بلکه این امر اساساً به میزان تقسیم کار موجود در جامعه وابسته است. نیروهای تولیدی جدید ضرورتاً با پیشرفت و تکامل تقسیم کار، و به عبارت دیگر، با تغییراتی که در ساختار کلمی تمامیت نیروی کار روی می دهد تو أم است. به علاوه، مارکس می گوید همهٔ مراحل گوناگون پیشرفت را می توان به منزلهٔ انواع یا اشکال متفاوت مالکیت به شمار آورد.

اوّلیّن شکل مالکیت دورهٔ اشتراکی نخستین الله الله دورهٔ اشتراکی مرحله ای در تاریخ بشریت است که در آن تولید هنوز تکامل نیافته است. در دورهٔ اشتراکی مردم از راه شکار و ماهی گیری، و احتمالاً پرورش حیوانات و کشاورزی زندگی میکنند ولی کشاورزی در شکل بسیار ابتدایی آن است. در این دوره تقسیم کار بسیار ساده است، یعنی بر توسعهٔ جرئی تقسیم هطبیعی کار که در خانواده دیده می شود مبتنی است.

شكار دوَّم مالكيت بردهداري (۱۸) است. ولي بير اسياس نظريَّهُ مارکسیستی بر دهداری قبلاً در دورهٔ اشتراکی نخستین به صورت کمون در ساختار خود خانواده وجود داشت. ولي، بيردهداري كـامل تـنها وقـتي آشکار می شود که جمعیت رشد میکند، جوامع پیچیدهتر می شود، و تماس و برخورد میان قبیلهای ـ در شکا اداد و سنند و جنگ ـ افزایش مى يابد. طبق نظام طبقهبندى ماركسيستى، جوامع قبيلهاى پيچيده، و آن نوع دولتهای فئودال (۱۹)که در دوران سیاه (۲۰) تاریخ اروپا شاهدش هستیم، جوامع برده دار محسوب سی شوند. جامعهٔ قبیلهای بیچیده را می توان به عنوان جامعهای نوصیف کرد که حاصا اتحاد قبایل متعدد است؛ چنین اتحادی یا می تواند در نتیجهٔ توافق حاصل شود یا به واسطهٔ پیروزی، و معمولاً به دولت یا شهر تحول پیدا میکند. مارکس در *ایدئولوژی آلمانی می* نویسد: این گروهها در ابتدا اَسکالی از مالکیت اشتراکی را در زمینهٔ اموال منقول و غیرمنقول حفظ مے کنند کیه در کینار دارایی خصوصی وجود دارد. این نوع اخیر مالکیت در ابتدا به منزلهٔ نظم و قاعدهای غیرعادی و تابع سنّتهای اشتراکیی ظاهر می شود ولی در نهایت جایگزین آنها می گردد.

جامعهٔ فئودال موجب تقسیم مردم به زمیندار و فاقد زمین می شود. تصور می شود که در جامعهٔ فئودال هم رعایای فاقد زمین و هم اشراف زمین دار روابط خاص خودشان را با زمین دارند. این ساختار اجتماعی دارای سلسله مراتب به وسیلهٔ دسته های مباشران مسلحی تقویت و تحمیل می شود که اشراف آن ها را برای همین منظور استخدام کرده اند.

شکل سوّم مالکیت سرمایه داری است. هر جایی که داد و ستد باشد طبقهٔ تاجر به عرصهٔ ظهور خواهد رسید، طبقه ای که با طبقهٔ زمین داران کاملاً متفاوت است. نظام سرمایه داری مبیّن پیروزی این طبقهٔ جدید

## ماركس و ماركسيسم 🗉 ۲۲۹

است که اغلب به نام طبقهٔ میانی یا بورژوازی (۱۱) موصوف است. در نظام سرمایه داری طبقهٔ میانی، یا بکی از بخشهای آن، مالکیت ابزارهای تولید و کسترل ثروت را در اختیار دارد: یعنی کارخانه ها، بانکها، شرکتهای کشتی رانی و امتال آنها را.

مرحلهٔ چهارم مالکیت **سوسی***الی***سم** است. مارکس معتقد است بـه منحض بنه وجنود أمادن نيروي كنار صنعتي وانيمهروشنفكر تنحقق سوسياليسم امكانپذير ميگردد. طبقهٔ پايين صنعتي، يعني پرولتاريا، براي دستمزد اندکی کار میکند، و مازاد تولید آنها به تروتمند شدن اربابانتیان، یعنی طبقه بورژوا، منجر می شود. البتّه، پرولتاریا یا طبقهٔ کارگر نیازمندکار است تا جسم و روحش را حفظ کند، زیرا به جز کارشان چیزی برای فروش ندارند. آنها به اربابان سرمایهدار خود نیاز دارند (با دستکم چنین تصوّر میکنند) زیرا ابن اربابان هستند که دست مزدها را پرداخت میکنند. یادآوری این نکته اهمیّت دارد که هرچند سرمایهداران به همان اندازه، یا حتی خیلی بیش تر، به کارفران نیاز دارند، ولی کارگران نیازمند شغل خودشان هستند. بدیهی است که بدون نیروی کار نه تولیدی در کار خواهد بود و نه چیزی برای فروش وجود خواهد داشت. بهنظر مارکس انقلاب سوسیالیستی هنگمی می تو ند رخ دهد که کنارگران دریابند نیرومندتر از کارفرمایادشان هستند. در این لحطه از فرایند تاریخی کارگران علیه بورژوازی به یا خاسته و کنترل ایزار تولید را به دست می گیرند. درست همان طور که می توان انقلاب سرمایه داری را به منزلهٔ يسيروزي بورزوازي بر زمسين داران فسؤدال تسوصيف كرد، انقلاب سوسیالیستی را نیز میتوان پیروزی طبقهٔ کارگر بر مدیران طبقهٔ میانی توليد صنعتي دانست.

شايد تصوّر شودكه نظر ماركس دربارهٔ نقطهٔ اوج تكامل تـاريخي

انسان همان نقش طبقات کارگر باشد، که نتیجهٔ انقلاب سوسیالیستی خواهد بود؛ ولی چنین نیست. درست همان طور که جوامع پیشین تنش هایی را درون خود پروردند که در نهایت به فروپاشی آن ها منجر شد، جوامع سوسیالیستی نیز زیر فشار تناقضات درونی خودشان فرو خواهند ریخت. خود «دیکتاتوری پرولتاریا» نخستین علامت تنش های درونی ویرانگر آن است. طبق نظریهٔ مارکسیستی، آخرین مرحلهٔ تکامل انسانی وقتی به دست خواهد آمد که بر این دیکتاتوری غلبه حاصل شود. در این لحظه از تاریخ بساط دولت برچیده خواهد شد، دیگر نه مالکیت شخصی وجود خواهد داشت نه اختلافات طبقاتی.

مارکس یا هر کس دیگری توضیحات صریحی در این باره ندادهاند که دولت (یا به عبارت بهتر، نادولت) کمونیست به چه چیزی شباهت خواهد داشت. مارکس در عبارات اولیه که به دوران جوانی او مربوط می شود بهشتی را تسصویر مسیکند که مردم بیش تر وقتشان را در آن صرف ماهی گیری و سرودن شعر می کنند. توصیفات دیگر دربارهٔ آرمان شهر مارکس سلبی هستند: در آن جا هیچ نزاع طبقاتی وجود نخواهد داشت، انسان ها یکدیگر را استنمار نخواهند کبرد، مالکیت شخصی ابزار و محصول در کار نخواهد بود، و در آن جامعه هیچ نوع مفاسد یا متیکلات اجتماعی وجود نخواهد داشت.

از جامعهٔ اشتراکی نخستین تا کمونیسم: آیا تنها یک مسیر وجود دارد؟ بحث بر سر این نکته است که آیا مارکس معتقد بود که همهٔ جوامع باید مطابق ترتیب جامعهٔ اشتراکی نخستین: برده داری، سرمایه داری، سوسیالیسم و کمونیسم تکامل یابند؟ شواهدی وجود دارد دال بر این که او نمی خواست پافشاری کند که برای رسیدن به آرمان شهرش تنها یک

مسیر وجود دارد. در گروندریسه چنین مینماید که نکتهٔ عمل گرایانه و محدودتری را در کار می آورد، یعنی این نکته که جوامع غیرکمونیست ناگزیر با اختلافات طبقاتی دست به گریبانند که منجر به ناپایداری آنها می شود. بنا بر این، فقط جوامع کمونیست می توانند پایدار باشند.

ستأسفانه این تلقی ساده انگارانه تصویری از جوامع انسانی پیش روی ما می گذارد متشکل از نظامهای غیر عقلانی که به کرّات از هم می پاشند و نظم و ترتیب اقتصادی و اجتماعی جدیدی جایگزین شان می شود. چنین تصویری هیچ اطمینانی نمی دهند که آیا انسانها به کمونیسم دست خواهند یافت \_یعنی تنها نظم و ترتیبی که، به نظر مارکس، می تواند ضامن پایداری و ثبات باشد.

بنا بر این، شاید باور به این امر دلگرم کننده باشد که توالی غایت شناختی (۲۲) مرحلهٔ اشتراکی نخستین، برده داری، سرمایه داری و سوسیالیسم باید در هر جایی روی دهد، و این که ضرورتاً به ایجاد کمونیسم در همه جا منتهی خواهد شد. از سوی دیگر این الگوی غایت شناختی انعطاف پذیر با وقایع تاریخی مطابق نیست. بر اساس این الگو باید سرمایه داری پیش از سوسیالیسم بیاید؛ ولی همان طور که اینک به خوبی می دانیم، انقلاب های موفّقیّت آمیز سوسیالیستی این قرن نه در کشورهای صنعتی اروپا و امریکای شمالی، بلکه در کشورهایی به وقوع پیوسته است که عمدتاً دارای نیروی کار کشاورزی هستند: روسیه، (۲۲) پیوسته است که عمدتاً دارای نیروی کار کشاورزی هستند: روسیه، (۲۲)

یرسش دیگری که پیش می آید این است: چرا انسانها به انتخاب خود زندگی اشتراکی نخستین را رها میکنند؟ چرا آنها در طول قرنها به نزاع می پردازند تا آیندهٔ دوردست جامعهٔ کمونیستی را به وجود آورند؟ شاید انسان در واقع به خاطر این تفکر مورد ملامت نباشد که زندگی

#### ۲۳۲ 🗷 فلسفه به زبان ساده

کردن در پایین دستِ نودهٔ اجتماعی مرحلهٔ اشتراکی نخستین ـ اگر مرحلهٔ اشتراکی نخستین یایین دست و بالا دستی داشته باشد ـ ظاهراً از دارا بودن جایگاه پایینی در جامعهٔ بردهدار، یا در سرمایهداری، با حتی به جرأت می توان گفت، در دولت سوسیالیست بسیار گذت بخش تر است.

پاسخ مارکس این است که وفتی طبیعت سخاوتمند باشد نه تاریخی هست نه حرکت دیالکتیکی. ساگنان مرحلهٔ اشتراکی دست و دل باز نخستین چیزی از خودشان به ما نمی گویند، و اگر روزگاری تغییرات مهمّی در حال و وضع آذها روی دهد از بیرون عارض جامعه خواهد شد، نه به واسطهٔ تنشهای درونی.

به این حال حتّی ممکن است مرحلهٔ اشتراکی سخاوتمند نخستین با مشکلاتی مواجه شود که با رشد سریع جمعیّت تو آم است و رشد جمعیّت احتمالاً تبع افزایش تولید و فن آوریهای جسورانه تر است. حیوانات به جای این که شکار شوند پرورده خواهند شد، سبزیجات و رستنی ها به جای برداشت صرف کاشته می شوند؛ و نتیجهٔ ایس کار بهدرستی می تواند تولید مازاد بر مصرف مورد نیاز تولید کنندگان باشد. این تولید مازاد عامل شتاب دهنده ای است که منجر به تشکیل طبقهٔ این تولید مازاد عامل شتاب دهنده ای است که منجر به تشکیل طبقهٔ اجتماعی جدیدی می شود، طبقه ای که وظیفه اش عبارت است از خرید و فروش این مازاد و سازمان دادن مقررات تولیدی پیچیده تر. این طبقهٔ فروش این مازاد و سازمان دادن مقررات تولیدی پیچیده تر. این طبقهٔ گرفت، و این به نوبهٔ خود می تواند به پیدایش بک طبقه یا طبقه ای فرعی از مردم خوش خوراکی شود که اصلاً هبچ کاری ندارند. این طبقات غیرکارگر و تشکیلاتی بر کل جامعه مسلط می شوند، و بیدین سان کل غیرکارگر و تشکیلاتی بر کل جامعه مسلط می شوند، و بیدین سان کل جامعه را به ویرانی سوق می دهند.

#### مارکس و مارکسیسم 🔹 ۲۳۳

## ايدئولوژىھا

ایدئولوژیها عبارتند از نظامهای اعتقادی. در نظریهٔ مارکسیستی کلمهٔ ایدئولوژی این اعلب دلالتهای تحقیر آمیز دارد مبنی بر این که اعتقادات مورد بحث مشکوک هستند بیا، به تعبیر مارکس، «ریشه در آگاهی کاذب دارند». همهٔ جوامع فاسد، یعنی غیرکمونیستی، توسط ایدئولوژیستهای خاص آن جوامع تقویت و تحکیم میشوند. همهٔ سلسلهٔ مراتبها به وسیلهٔ ابدئولوژی توحیه میشوند، و کسانی که ایدئولوژی محلّی را قبول دارند طبیعتاً از این سلسله مراتب دفاع خواهند کرد ولو خودشان در پایین دست توده زندگی کنند. دفاع ممکن است در فالب این ایده باشد که میگوید نظمی طبیعی وجود دارد که بر طبق آن فقرا و دون پایگان مطلقاً ال مردم دیگر پست ترند. یا شاید عبارت از این تصوّر باشد که جامعه بدون وجود سلسله مراتب نابود خواهد شد.

لنین در چه باید کرد؟ (۱۳۰۰ استدلال می کند که راه مقابله با اعتقادات ابدئولوژیکی نأسیس «گروه پیش تازی» است که کارشان ارائه و معرفی باورهای صحیح خواهد بود. بدون کوشش های چنین گروهی طبقهٔ کارگر یا پرولتاریا هرگز نمی تواند از جهان اید تولوژی زده اش رهایی یابد. لنین از تلقین آن آراه و افکاری طرف داری می کرد که کارگران را تواناتر سازند تا به نحوی جامعه را تغییر دهند که در خدمت مصالح آنها باشد. او معتقد بود که نقادی جدّی از جامعه باید متضمّن نقادی اید تولوژی آن باشد؛ این دو عملکرد جدایی ناپذیرند. این مایهٔ افتخار او است که گفت می خواهد از فرایند تلقین هر گونه تمایلی برای به بردگی کشیدن، استثمار کردن و تحت سلطه در آوردن مردم را مستثنا کند.

## ۲۳۴ 🍙 فلسفه به زبان ساده

## مكتب فرانكفورت

فلسفهٔ مارکسیسنی در طول دههٔ ۱۹۲۰ توسط تئودور دبلیو. آدرنو، ۱۰ هربرت مارکوزه ۱۲۱ و دیگر اعضای مؤسسهٔ پژوهش های اجتماعی فرانکفورت ۱۳۰ در آلمان گسترش یافت؛ امّا این مؤسسه همزمان با به قدرت رسیدن هیتلر تعطیل شد. اساتید آن به ایالات متحده گریختند و شکل جدبدی از «مکتب فرانکفورت» ۱۳۰ را در آن کشور افتتاح کردند. مارکوزه به خصوص در امریکا بلندآوازه شد. پس از جنگ مؤسسهٔ پژوهش های اجتماعی دوباره در فرانکفورت آغاز به کار کرد و در آنجا، بهویژه، آدرنو افراد زیادی را تعلیم داد که مقدر بود فیلسوفان مشهوری از کار در آبند.

فلسفهٔ مکتب فرانکفورت را ایدئولوژیکریتیک ا<sup>۱۳</sup> (نقد ایدئولوژی) می نامند. آن مکتب این پرسش شبه لنینیستی را می پرسد: چگونه می توان از وضعیّت توهم ایدئولوژیکی و بردگی اقتصادی و اجتماعی کنونی بشریت به روشن بینی و آزادی نهایی گذر کرد؟ یاسخ این است که مردم باید خودنمان را تابع رویهٔ نقادانه ای قرار دهند که آنها را به جستجوی مرچشمه های باورهاشان دربارهٔ جهان وا خواهد داشت. مثلاً، چه بسا ما تمایل کم تری برای باور به مزایای نظام مبتنی بر سلسله مراتب، که شاید خود ما در آن محکوم به فقر هستیم می داشتیم، اگر به ما ثابت می شد که تنها کسانی که از پای بدی میا به چنین باورهایی بهره سی برند اشرافزادگان سرمایه داری هستند.

چنین می نماید که نقد ایدئولوژی تنها وقنی می تواند آغاز شود که مردم عادی بر سر برخی از مفروضات اساسی با مشاوران مارکسیسنِ خود به توافق برسند. مردم عادی باید این فرض مسلّم بنا فراباور بنیادی را

## مارکس و مارکسیسم 📭 ۲۳۵

بیاموزند که وظیفهٔ باورها و اعتقادات آنها دربارهٔ جامعه عبارت است از مشروعیت بخشیدن به مؤسسات اجتماعی بیدادگر ولی غیرضروری.

اوّلیّن هدف «درمان» مارکسیستی به سبک مکتب فرانکفورت عبارت است از تشویق و ترغیب مردم برای مجسم کردن الگویی از جامعه که تمام معیارهای لازم برای یک جامعهٔ ایده آل را احراز کند و بر مؤسسات بیدادگر یا آداب بردهسازی برخی از گروهها مبتنی نباشد. گام دوّم عبارت است از بحث و بررسی در باب این موضوع تا زمانی که افراد درگیر با آن دریابند که الگوی توصیف شده صرفاً رؤیایی پوچ نیست، بلکه واقعاً می تواند تحقق خارجی داشته باشد. مشاورهٔ فلسفی به مردم ثابت خواهد کرد که جامعهٔ ۱۱یده آل» نه تنها ممکن است بلکه ضروری است ـ یعنی ضروری برای رشد کامل استعداد انسان. در نهایت کسانی که به واسطهٔ نیقد ایدئولوژی به روشن بینی نایل آمدهاند از اعضای طلایه داران مارکسیستی ـ لنینیستی خواهند ترد که دگرگونی انقلابی هم ضروری است هم مطاوب.

برای مکتب فرانکفورت (و هم مسلکان آن) جای بسی تأسف است که آموزش فلسفی چندین ساله در زمینهٔ روش شناسی آن مکتب تاکنون حتّی موجب یک نمونه انقلاب موفّقیّت آمیز در هیچ جایی از جهان نشده است. بنا بر این، به نظر می رسد که نقد ایدئولوژی روش مطمئنی برای ایجاد دگرگونی اجتماعی نیست.

مطابق معمول، بعضی از اعضای مکتب این مسأله را بسیار صورد توجه و تأمل قرار دادهاند. آدرنو مدّعی است که تشکیل جلسهٔ بحث و تبادل نظری که در آن سرکتکنندگان بتوانند باورهای خود را جرح و تعدیل کنند و بدین وسیله به تلقی خاص خودشان از زندگی رضایت بخش عقلانی دست یابند روش خوبی برای تجدید ساختار جامعه است. ولی گیاهی به نظر می رسد که او از این بیم دارد که ممکن است توهم ایدئولوژیکی جنان عمیق باشد به ویژه در نظام سرمایه داری که نتوان آن را از بیخ و بن بر کند. به عبارت دیگر: چه بسا معلوم شود که آدرنو هرگز قادر نخواهد بود جمعی از افراد نقّاد را متقاعد کنند که با مقدمات او موافقت کنند: یعنی این که زندگانی در یک جامعهٔ سرمایه داری پیشرفته مسلزم (۱) نگه داشتن نصفی از مردم جهان در فقر است به نحوی که دیگران بتوانند به مصرفگرایی خود ادامه دهند؛ (۲) هدر دادن منابع طبیعی زمین برای همان منظور؛ (۳) تولید کالاهایی که قرار است دور ریخته شوند؛ زیرا این تنها راه روشن نگه داشتن ماشین نظام سرمایه داری است. مردم ضرورتاً باور نخواهد کرد که طرق دیگر ادارهٔ اقتصاد هیچ مزیّتی نداشته باشند.

## میرات مارکس

ممکن است امروزه نظریهٔ مارکس چیزی بیش از کنجکاوی عقلانی به نظر نیاید، نظریهای که به واسطهٔ اعتقاد قدیمی به پیشرفت، واپسگرا بوده و دلمشغول شرایط معیشتی طبقهٔ کارگر شهری انگلستان است. با این حال نابخردی و تنگ نظری خواهد بود که قدرت بینش آرمانشهری مارکس را دست کم بگیریم. بیتی از یک نسل از اندیشمندان، نه تنها در اروپا بلکه در سرتاسر جهان، تحت تأثیر افکار او بودهاند. در طول این قرن احتمالاً تمام برجسته ترین چهره های روشن فکری اروپا از خوانندگان آثار مارکس برده اند. زان پل سارتر، اسیمون دو بووار، اسیمیشل فوکو و آنتونیو

## مارکس و مارکسیسم 📱 ۲۳۷

گرامشی است و نیز کسانی هم چون هربرت مارکوزه، تئودور آدرنو و یسورگن هابرماس است که بعضی از برجسته ترین چهره های سیاسی هم چنین معروف است که بعضی از برجسته ترین چهره های سیاسی روزگار ما آراه مارکس را اقتباس و ظاهر آن را تغییر داده اند. لنین مارکسیسم را جرح و تعدیل کرد تا نرا با آنچه به عنوان مقتضیات مارکسیسم دولتی روسیه تصوّر می کرد هماهنگ سازد و فیدیل کاسترواس همین کار را کرد تا به نیازهای انفلاب کوبا پاسخ مناسب دهد. مائوتسه تونگان قرائت چینی از آن به دست داد و گرامشی قرائت اروپایی. کارگزاران سوسیسسم دولتی هر جایی به ربان پردازی کلیشه ای صرف دربارهٔ ایدهٔ نزاع طبقاتی پرداختند، با ادّعای این که بیروزی طبقهٔ کارگر در جوامع آنها تحقق یافته است دادّعایی که با پیتر ببنی های خود مارکس دربارهٔ برچیده شدن بساط دولت و به شکرفابی رسیدن جامعهٔ مارکس دربارهٔ برچیده شدن بساط دولت و به شکرفابی رسیدن جامعهٔ می دولت فاقد طبقه در غرابت کامل است.

این فصل، هم به جاذبهٔ وسیع مارکسیسم اشاراتی داشت و هم تلویحاً به مجموعهٔ گستر دهای از نظریههایی که آنها را مسامحناً می توان مارکسیستی ناسید. رشتهٔ مشترکی که از میان این تاریخچههای متنوع می گذرد ـ از برنهادهای نظری مکتب فرانکفورت گرفته تا مردم باوری از او به خام انقلاب فرهنگی چین ـ تفکّر مردی است که گفت می خواهد از او به عنوان اندیشمند یاد کنند نه به عنوان فیلسه فی

- 1 Hegelian metaphysics
- 2 Ricardian economics
- 3 Marxist philosophy
- 4 German Ideology
- 5 Capital

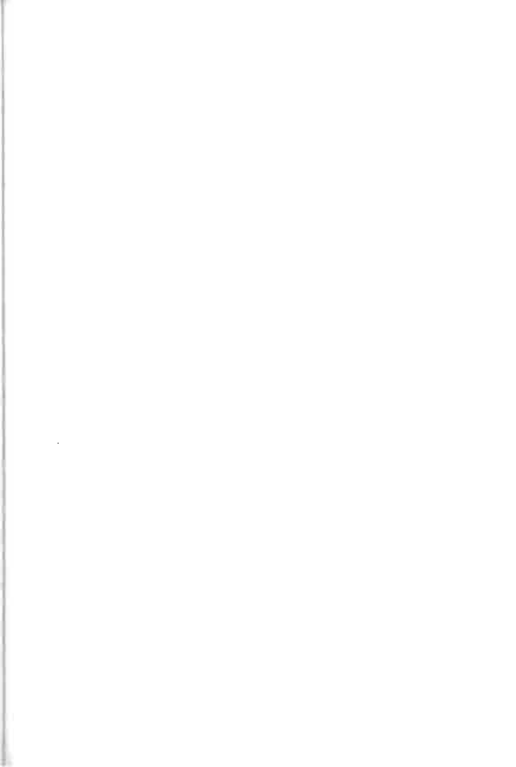
#### ۲۲۸ 📑 فلسفه به زبان ساده

- 6 Grundrisse
- 7 self-sustaining
- 8 mechanistic determinism
- 9 fatalistic
- 10 Third Thesis on Feuerbach
- II idealism
- 12 Phenomenology of Spirit
- 13 archetypal
- 14 World Spirit
- 15 Hegelian dialectic
- 16 Christian triad
- 17 Eden
- 18 slavery
- 19 feudal
- 20 Dark Ages
- 21 bourgeoisie
- 22 teleological
- 23 Russia
- 24 China
- 25 Cuba
- 26 ideology
- 27 What is to be Done
- 28 Theodor W. Adorno
- 29 Herbert Marcuse
- 30 Institute for Social Research in Frankfurt
- 31 Frankfurt School
- 32 Ideologickritik
- 33 Jean-Paul Sartre
- 34 Simone de Beauvoir
- 35 Michel Foucault
- 36 Antonin Gramsci
- 37 Jürgen Habermas
- 38 Fidel Castro

# مارکس و مارکسیسم 🌸 ۲۳۹

39 - Mao Tse Tung

40 - populism



## فصیل ۱۵

# سیاست و جنستت

### ايدئولوڙي جنسيت

ایدئولوژی جنسیّت<sup>(۱)</sup> شماری از موضوعات مرتبط با هم را شامل میشود، که مهمترین آنها عبارت است از تفاوت سنّتی میان زنان و مردان از نظر مقام و پایگاه اجتماعی و سیاسی.

موضوعات دیگر عبارتند از ازدواج، درستی و نادرستی طلاق، سقطجنین و جلوگیری از بارداری، همجنسگرایی، (۲) و بهطور کلّی رفتار جنسی.

### فلسفه و جنسيّت

ممکن است خوانندگان از این که میبینند کتابی فلسفی شامل فصلی دربارهٔ موضوعات جنسی است تعجب کنند. آیا جنسیّت موضوع مناسبی برای فلسفه است؟

تفاوت مردان و زنان از نظر مقام و منزلت که در بیش تر جوامع وجود دارد گاهی اوقات صورت قانونی به خود گرفته است، و برعکس، گاهی

#### ۲۴۲ : فلسفه به زبان ساده

تغییراتی که در مورد تفاوت مقام و منزلت روی می دهد حاصل تغییرات در قانون است. به هر روی، قانون و قوانین موضوع حقوق (یا فلسفهٔ حقوق) هستند: نتیجه می شود که هر گونه اختلاف در مقام و منزلت که مبتنی بر قانون باشد بالقوّه موضوع مناسبی است تا فیلسوف دربارهٔ آن سندیشد.

دوّم، تعالیم اخلاق و ادیان سنتی مشتمل بر مقدار زیادی احکام لازمالاجرا در مورد نحوهٔ رفتار دو جنس است. اعتبار یا عدم اعتبار دستورات خاص اخلاقی جزئی از موضوع فلسفهٔ اخلاق است (یا باید باشد).

سوّم و مهم تر این که، جنسیّت موضوع مناسبی برای فلسفه است زیرا ایدئولوژی جنسیّت با آرایی دربارهٔ طبیعت در هم آمیخته است، یعنی با نظریّه هایی در خصوص طبیعی و غیرطبیعی، بهنجار و نابهنجار، و «طبیعت بر ضد تربیت». چنین آرایی ذاتاً صبغهٔ فلسفی دارند، و ما عمدتاً این مسائل را مورد بحث و فحص قرار خواهیم داد.

این موضوعی پیش پاافتاده و قدیمی است که همهٔ تفاوتهای موجود میان انسانها طبیعی نیستند. بیش تفاوتها اجتماعی یا نهادی اند. یکی از جالب ترین نمونههای تفاوت و یا مجموعهای از تفاوتها، نهاد هندی (۲) کاست (۱) است.

این نیز امری پیش پاافتاده است که مردم غیرمتفکر اغلب میان تفاوتهای طبیعی و تفاوتهای اجتماعی تمایز قائل نمی شوند. در اذهان بیش تر مردم غیرمتفکر خود این تمایز به ندرت وجود دارد. ولی این تمایز برای موضوع بحث ما بسیار مهم است. آن را در ادامه مورد بحث قرار خواهیم داد. اما نخست، آیا فیلسوفان واقعی دربارهٔ مقام زنان مطلب می نویسند؟ آیا فیلسوفان واقعی در خصوص موضوعات جنسی دست به قلم می برند؟ آری پاسخ مثبت است. افلاطون، ارسطو، روسو، شوپنهاور و جان استوارت میل، از جمله کسانی هستند که مقام و پایگاه زنان، و طبیعت آنها را موضوعات مناسبی به شمار می آوردند. در سالهای اخیر تعداد قابل توجهی از فیلسوفان، به ویژه در فرانسه، کانادا(۵) و ایالات متحده به فمینیسم علاقه نشان دادهاند، که البته همان سؤالات را دربارهٔ مقام و طبیعت زنان مطرح می کند.

هم چنین در طول سی چهل سال اخیر یا چیزی در این حدود معمولاً موضوعات جنسی به طور گستردهای توسط فیلسوفان مورد بحث قرار گرفته است. در این مدّت بیتر تر فیلسوفان مقالاتی دربارهٔ طلاق منتشر کردهاند. نقریباً همین تعداد از مردم آثاری در مورد اخلاق جلوگیری از بارداری انتشار دادهاند. راجر اسکروتن، (۲) فیلسوف انگلیسی، و توماس نیگل، (۱) فیلسوف امریکایی، به طور جداگانه کوشیدهاند تا انحراف جنسی (۱) را تعریف کنند. اخیراً نیز مجلات فلسفی شروع به چاب مقالاتی پیرامون برخی پرسش های اخلاقی کردهاند که در ارتباط با شیوع ایدز مطرح شده است.

## فلسفه و فمينيسم

فمینیسم چیست؟ فمینیستها مدّعی هستند که مقرّرات اجتماعی در مورد زنان ناعادلانه است. این بیعدالتی در واقعیاتی از قبیل اسور زیر مشهود است:

از نظر تاریخی، زنان در بیش تر جوامع قدرت سیاسی نداشتهانید و حتّی امروز قدرت کمنری نسبت به مردان دارند.

### ۲۴۴ 🕫 فلسفه به زبان ساده

زنان درگذشته و در حال حاضر در بیش تر جوامع، سطح تحصیلات پایینتری نسبت به مردان داشته و دارند.

زنان اجازهٔ ایفای نقش های احتمالی اندکی در زندگی داشته و از فرصتهای کمی برای کار قابل توجه در بیرون از خانه بهرهمند بودهاند.

ادّعا می شود که در بیش تر جوامع زنان با دست مزدهای پایین تر و حتّی بدون دست مزد، سخت تر از مردان کار میکنند.

زنان (بهطور موفّقیّت آمیزی) تشویق شدهاند که به عنوان یک جنس، احترام کمتری را برای خود قائل شوند.

هدف فمینیستها این است که از راه استدلال و تا جایی که ممکن و مناسب باشد به وسیلهٔ فعالیّت سیاسی به این اوضاع و احوال پایان دهند.

فمینیسم خیلی جدید نیست. ماری ولستُّن کرافت، که هوادار حقّ رأی برای زنان بود و زنان هوادار چنین حقّی، ویرجینا ولف<sup>(۹)</sup> و سیمون دو بووار همگی فمینیست بودند. و اگر شما چشمان تیزی داشته باشید اغلب می توانید به طور غیر منتظره ای با آرای فمینیستی بسرخورد کنید که در نمایش نامه ها و رمان های نویسندگان با وقار و به ظاهر عامه بسند مخفی است. فمینیسم به عنوان یک پدیده اجتماعی با جنبش هایی تو آم است. جنبش جاری فمینیسم آثار مشخصی بر روی مسألهٔ استخدام و تحصیلات عالی داشته است.

## انتظارات و جنسیّتها

جنسیّت و تفاوتهای جنسی به طرق متعددی زندگی را نظم می دهد. نخستین پرسشی که دربارهٔ نوزاد سی شود این است: «آن پسر است یا دختر؟» در جوامع سنّتی تولّد پسر موجب شادمانی، و تولّد دختر موجب ناراحتی است.

زنان و مردان طبیعتاً تصوّر متفاوتی از خود تفاوت مقام و منزلت إمیان مرد و زنا دارند. ممکن است زن به دلیل خاصّی از تفاوت در مقام و منزلت بدش بیاید در حالی که ممکن است مرد هیچ دلیل شخصی برای احساس رنجش نداشته باشد. وقتی زنان به جای این که رنجیده شوند تفاوت در مقام و منزلت را می پذیرند به احتمال زیاد هنگام ظهررات جزئی آن بیش تر از مردان متعجب می شوند. احتمالاً مردان بیش از زنان آمادگی فرض این را دارند که نحوهٔ تفکّر و عمل جنس مقابل بسیار متفاوت از نحوهٔ تفکّر و عمل جنس مقابل بسیار متفاوت از نحوهٔ تفکّر و عمل جنس خودشان خواهد بود.

بی تردید هر جامعهای انتظار دارد که مردان و زنان تا اندازهای رفتار متفاوتی داشته باشند. در جامعهٔ خود ما تصوّر می شود زنان مهربان تر از مردانند، و پیچیده گیهای روابط نزدیک و نیازهای انسانی را بهتر می دانند. اعتقاد بر این است که آنها درک بهتری از واقعیّات روانشناختی و فهم بهتری از تسکوفایی انسان، شخصیّت انسان و رشد روانی انسان دارند. فرض بر این است که مردان نسبت به زنان کم تر احساساتی هستند. انتظار می رود که آنها بهتر توانایی فهم ماشین آلات و پیچیده گیهای فن آوری مدرن را داشته باشند. هم چنین تصور می شود آنها درک و فهم بسهتری از واقعیّتهای سیاسی و اقتصادی دارند. دست کیم یک انسان شناس اد عاکرده است که پیش فرضها و انتظارات دربارهٔ رفتار زن و مرد از جامعهای به جامعهٔ دیگر فرق سی کند. بیدین ترتیب مبارگارت میدان به بسد:

در هر جامعهٔ شناخته شدهای نوع بشر تقسیم کار زیستی را در قالب صورتهایی بسط و گسترش داده است که اغلب ارتباط بعیدی با تفاوتهای زیستی اولیّهای دارد که سررشتههای اصلی را به دست

#### ۲۴۶ 🚎 فلسفه به زبان ساده

داده است. دريارهٔ اختلاف از نظر صورت جسماني و وظيفه، السانها خالق تشبيهاتي بودهاند ميان خورشيد و ماه، شب و روز. خیر و شر، تندی و مهربانی، پایداری و نایابداری، استقامت و ضعف گاهی صفتی را به یک جنس نسبت دادهاند، دیگرگاه به جنس ديگر. زماني تصوّر ميشودكه پسران فوقالعاده أسيبيذير و نیازمند مراقبت عطوفتآمیز خاص می باشند، زمانی تصوّر می شود که دختران ... بعضم از مردم زنان را برای کار بیرون از خانه بیش از حد ضعیف می دانند، بعضی دیگر زنان را باربران شایستهای برای بارهای سنگین به شمار می آؤرند ازیرا سر آنها قوی تر از سر مردان است ... خواه سروكار ما يا موضوعات كوچك باشد خواه با موضوعات بزرگ، خواه با سرگرمیهای بچهگانهٔ تنزیینی و آرایش خواه با تقدیس جایگاه مود در جهان، ما چنین تنوع زیاد طوق را شاهدیم، که اغلب از بیخ و بن با یکدیگر فرق دارند، و در آنها نقشهای این دو جنس الگو قرار گرفته است. ولی ما همواره الگرسازي ... را شاهديم. ما هيچ فرهنگي را يبدا نمي کنيم که در آن تصوّر شده باشد که همهٔ صفات شناخته شده ـ حماقت و ذكاوت، زیبایی و زشتی، دوستی و دشمنی، ابتکار و تفاهم، تهور و بردباری و جديّت ـ صرفاً صفات الساني باشند.

فمینبستها می کوشند تا به تفاوتهای مؤکد اجتماعی میان زنان و مردان با چشمان باز نگاه کنند. آنها منتقد فرضهای عامی هستند که می گویند رفتار طبیعی و قابل قبول زنان و مردان چیست، و خاطرنسان می کنند که این فرضهای عام اغلب بر ضد مصالح زنان هستند. کتی میلت، ۱۱۱۱ در کتاب سیاست جنسی ۱۱۱۱ استدلال می کند که مفاهیم بذیرفته شده دربارهٔ خلق و خوی و وظایف مردانه و زنانه، و جامعه پذیری پسران و دختران

### فلسفه و جنسيّت 🔳 ۲۴۷

برای پیروی از آنها، تضمین میکندکهقدرت جامعه در دست مردان باقی خواهد ماند.

#### یک جنس یا دو جنس؟

سيمون دو بووار در نوشتهٔ سال ١٩۴٩، چنين خاطرنشان كرد:

در حقیقت، پیادهروی با چشمان بازکافی است تا ثابت شودکه نوع بشر به دو دسته از افراد تقسیم می شودکه لباس، شکل ظاهری و جسمانی، طرز خندیدن و راه رفتن، علایق و سرگرمی های آن ها به وضوح با یکدیگر متفاوت است.

ولی از سوی دیگر این تصور ریشه دار و متضاد وجود دارد که نوع بسر در واقع نوع تک جنسی است. یکی از راه هایی که این تصور ریشه دار و احتمالاً ناخود آگاه خودش را آشکار می سازد در این فرض است که زنان صرفاً مردان غیرعادی هستند. زنان مردان بچه گانه، یا مردان بیمار، یا مردان عقیم هستند. می توانید این نحوهٔ تفکر عجب را در نوشته های اندیشمندان میختلف، از جمله ارسطو، شوپنهاور، فروید (۱۳) و اُتو

هم چنین تصوّر این که نوع بشر نوع تک جنسی است، یا می تواند به یک جنس تبدیل شود، در برخی نوشته های فمینیستی به چشم می خورد که از آن چه می توان ایده آل دو جنسیّتی (د') نامید طرف داری می کنند.

بر اساس ایده آل دوجنسیتی بهترین وضع ممکن وضعی خواهد بود که در آن وظایف جنسی، از جمله وظایف لقاح، آبستنی و مادری برچیده شوند. در این صورت همهٔ روابط نهادی و میان فردی می تواند فارغ از قدرت، سلطه و بی عدالتی باشد. ایده آل دوجنسیتی می تواند در آینده

## ۲۴۸ 🗷 فلسفه به زبان ساده

نزدیک با استفاده از تلقیح مصنوعی، و برنامههای علمی که امکان میدهد تاکودکان در لابراتورها متولّد و پرورش داده شوند محقق شود.

این شاخهٔ خاص فمینیسم مدّعی است که ویژگی های روانشناختی خاص ادّعایی دربارهٔ زنان و مردان حاصل مهندسی اجتماعی است. وظیفهٔ ما باید به فراموشی سپردن اید تولوژی های زیربنایی باشد به طوری که زنان اجازه داشته باشند تا قری و شجاع، منطقی و تحلیل گر بوده، و مثل کودکان به چیزهای بی ارزش و کسل کننده علاقه مند نباشند. در عوض، اگر کسی هنوز فکر می کند که صفات عطوفت و حساسیت ارزشمندند، مردان می توانند با عاطفه و حساس باشند.

## انواع مختلف فمينيسم

به نظر می رسد ایده آل دو جنسیتی مفروض می گیرد که وظایف زنانهٔ مرسوم ابلهانه، کسل کننده و فاقد ارزش اند، در حالی که گیمان می رود وظایف متعارف مردانه جالب و از نظر انسانی با اهمیت هستند. زنان ویزگی ها و توانایی ها و استعدادهای به خصوصی دارند، و دارای سبک تفکّر زنانهٔ مشخصی هستند که نسبت به تفکّر مردانه شهودی تر، از نظر عاطفی صادقانه تر، و مازنده تر و خلاق تر است. این گزینهٔ اصیلی است در مقایسه با سبک تفکّر علمی، عقلانی، منطقی و تحلیلی مردان. وظیفهٔ فمینیت کوشش برای محقق کردن ایده آل دو جنسیتی نیست بلکه بیش تر این است که مطمئن شود جامعه ارزش واقعی توانایی ها و فضایلی را که مخصوصاً زنانه هستند درک خواهد کرد، فضایل و توانایی هایی که در طول قرون و اعصار همواره توسط جوامع مبتنی بر سلسله مراتب مورد بی مهری قرار گرفته است.

### فلسفه و جنسيت 🐷 ۲۴۹

همچنین در زمینهٔ لزوم برابری در محل کار دو مکتب فکری درون جنبش فمینیستی وجود دارد.

یک نظر این است که برابری با مردان در محل کار هدف اساسی فمینیست است. مکتب فکری دیگر معتقد است که نباید به دنبال چنین برابری بود. جامعه باید تفاوت جنسی را، هرچند در آشکال جدیدش، به رسمیت بشناسد، زیرا رفتار برابر با زنان و مردان به معنای رفتار ناعادلانه با زنان است. زنان باید بچه به دنیا بیاورند، و بیش تر باید به مراقبت از بچه ها بپردازند. در حقیقت بیش تر زنان از نگهداری فرزندانشان لذّت می برند. تأکید کردن بر شرایط مساوی اشتغال (یعنی، اشتغال در بیرون از خانه) به این معنا خواهد بود که زنان در واقع باید نسبت به مردان ساعات بیش تری کار کنند، همان طور که در اتحاد شوروی سابق شاهدش بودیم.

ولی یقیناً آشکار است که اگر شرایط «مساوی» کار منجر به تقسیم ناعادلانه و نابرابر کار نسبت به شرایط کاری دیگر شود از همان آغاز واقعاً مساوی نیستند. به نظر می رمید که تفاوت میان این دو دیدگاه در نهایت به جهت سر در گمی و اشتباه در خصوص معنای کلمهٔ «مساوی» باشد.

#### جنستت و جنس

در حالی که بیش تر مردان، و جمعی از زنان می پذیرند که قوانین و آداب و رسوم ساختهٔ دست بشر در واقع موجد و حافظ تفاوت زنان و مردان از نظر مقام و سنزلت است، با این حال تأکید می ورزند که تفاوت های طبیعی، این قوانین و آداب و رسوم، یا به هر حال چیزی شبیه آنها را ضروری می سازد. خود جنسیّت یک تفاوت طبیعی است که باید قوانین و دیگر نهادهای اجتماعی آن را مدّ نظر داشته باشند.

با این حال، اگر ذکری از دانش متعارف تاریخ هم به میان نیاوریم، ادله انسان شناسی ثابت میکند که این قوانین و آداب و رسوم همواره مجموعهٔ واحدی از تمایزات اجتماعی میان مردان و زنان را ایجاد و تحمیل نمیکنند، بلکه جوامع مختلف موجد تفاوت های اجتماعی گوناگونی هستند. تفاوت های اجتماعی کلی نیستند، بلکه به طرق متعددی ترجمان اهمیّت آن می باشند. تفاوت جنسی به تنهایی نمی تواند موجب همهٔ هنجارهای سیاسی و اجتماعی فراوان و گوناگونی باشد که معمولاً توجیه می شود.

فمینیستهای جدید برای این که شمایی از این مطلب ارائه دهند میان جنسیّت از یک مو و آنچه که آنها، به دلیل آن که واژهٔ بهتری برایش سراغ ندارد، جنس (۱۴) نامیدهاند از سوی دیگر تمایز قابل می شوند.

تفاوت مربوط به جنسیّت تفاوتی است که در طبیعت مشهود است، ولی اهمیّت طبیعی آن عمدتاً به زمینه های تولید مثل و عشق جنسی محدود می شود.

از سوی دیگر، «جنس» به هیچ وجه دادهٔ طبیعت نیست. آن تشکیل شده است از مجموعهٔ عظیمی از قوانین، آداب و رسوم، نظر بههای روانشناختی، روشهای پرورش کودکان، توصیهها، فواعد، آداب معاشرت و جز آنها. مختصر آن که، جنس طبیعت نیست بلکه تربیت است. وظایف مربوط به جنسیّت، از قبیل تلقیح و بارداری، در فیزیولوژی، یعنی در طبیعت ریشه دارند، امّا وظایف جنسی ساختهٔ دست بشرند. هر فردی متناسب با وظایف زنانه یا مردانهٔ جامعهٔ خود تربیت می شود، و بیش تر افراد نابخردانه این نظر را می پذیرند که تفاوتهای موجود در وظایف جنسی دقیقاً به همان اندازهٔ تفاوتهای فیزیولوژیکی طبیعی هستند.

همین قدر در مورد توضیح فمینیستها از جنسیّت و جنس کافی است. پیرایش گرایان زبانی (۱۷۰ و آدمهای ملانقطی اعتراض خواهند کرد که واژهٔ «جنس» با دستور زبان ارتباط دارد. بنا بر این، لازم است تا توضیح دهیم که چرا واژهٔ «جنس» عنوان مناسبی بیرای بیرخی از ساختارهای اجتماعی است.

جنس عبارت است از طبقه بندی دستوری همهٔ اسامی به مؤنث و مذکر (و همچنین در بعضی از زبانها به خنثی). البته در زبان انگلیسی این طبیقه بندی و جسود دارد ولی جسسهای مسذکر و مسؤنث به شیوهٔ واقع گرایانهای به کار می روند، یعنی تنها در ارتباط با انسانها و حیوانات دیگر. در زبان انگلیسی به یک شیء بی جان با ضمیر از آن ااشاره می شود نه با ضمیر علیا از سوی دیگر، در زبان فرانسوی هر چیزی از جمله همهٔ اشیاء بی جان، از نظر دستوری یا مذکرند یا مؤنث. برخی از زبانهای دیگر سه جنس دارند ابا احتساب جنس خنثی ۹ ولی باز مُجاز می دانند که ضمیر «او» برای اشیاء بی جان به کار رود.

جنس در واقع یک مفهوم دستوری است. ولی اصولاً تسرّی معنا از طبقه بندی دستوری به مصنوعات اجتماعی دیگر بی مناسبت نیست. جنس دستوری مشابه مصنوعی جنسیّت طبیعی است، یعنی نوعی جنسیّت خیالی که ابلاغ نوع بشر است. جنس دستوری تقلیدی از نفاوت جنسی طبیعی است.

ما در مفهوم فمینبستی جنس نوع کاملاً مشابهی از تشبیه را می بابیم. به عبارت دیگر، مفهوم فمینیستی جنس تصوّر تمایزی اجنماعی، یعنی تمایزی مصنوعی است که از تمایز طبیعی تقلید میکند.

این مورد ضمناً نشان میدهد که به کار بردن کلمهای در معنای جدید و گسترده مستلزم متوقف کردن هر بحث طاقت فرسایی نیست. این امس

### ۲۵۲ 🐷 فلسفه به زبان ساده

وقتی اتّفاق میافتد که مردم نتوانند بفهمند که معنای کلمه عمداً تعمیم یافته یا تغییر کرده است. در مورد کنونی معنای تعمیم یافته آشکار است، بیربط و نسبت نبوده، و درک و فهمش چندان مشکل نیست.

#### تبعيض

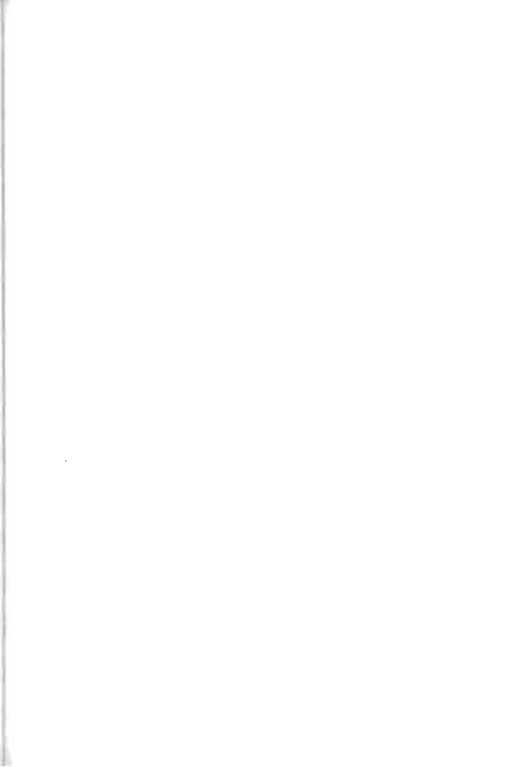
تبعیض به معنای فرق قایل شدن است. فرق قایل شدن میان مردم ذاتاً چیز بدی به نظر نمی آید - بالاخره، مردم در مقام افراد، و همچنین به عنوان اعضای ملل، نژادها، طبقات و جنسهای مختلف واقعاً با یکدیگر اختلاف دارند. ولی بلافاصله این پرسش پیش می آید: چه چیزی باعث می شود فلان و بهمان تبعیض ناعادلانه باشد؟

پاسخ این پرسش را باید در پاسخهای پرسش دیگری یافت (پرسشی که نیچه در زمینهٔ دیگری پیش نهاده است)، یعنی این پرسش که: چه کسی سود می برد؟ اگر ما با نوعی اید تولوژی برخورد کنیم که میان مردم تبعیض قایل می شود تا زمانی که پی نبریم چه کسانی از آن سود می برند، چگونه سود می برند، و آیا دلیلی، اعم از خوب و بد، برای وجود این منافع در کار است، شاید قادر نباشیم دربارهٔ عادلانه یا ناعادلانه بودن آن داوری کنیم، همان طور که نیچه خاطر نشان می کند، اید تولوژی بیش تر طرح دعوی خاص است. بدین ترتیب لازم است تصویری سوقتی دربارهٔ آن داشته باشیم، مثالی بزنیم. در سال ۱۸۵۷، دیوان عالی کشور امریکا وقتی که باشیم، مثالی بزنیم. در سال ۱۸۵۷، دیوان عالی کشور امریکا وقتی که است که هیچ حقوقی ندارند تا سفید پوسنان ملزم به محترم شمردن آنها باشند»، موردی عالی از طرح دعوی خاص بی پایه و اساس را به دست داد. در پاسخ به این سؤال که چه کسانی سود می برند؟ فی نفسه نمی توان

### فلسفه و جنسيّت 😨 ۲۵۳

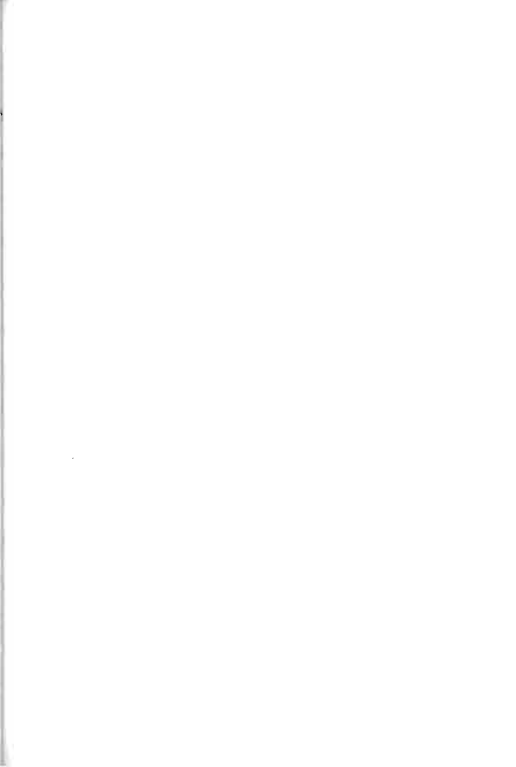
# حکم کردکه کدام تمایزات و تبعیضها عادلانه است، و کدام یک ناعادلانه. ولی این نقطهٔ آغاز بدی نیست.

- 1 ideology of sex
- 2 homosexuality
- 3 Hindu
- 4 caste
- 5 Canada
- 6 Roger Scruton
- 7 Thomas Nagel
- 8 sexual perversion
- 9 Virigina Woolf
- 10 Margaret Mead
- 11 Kate Millett
- 12 Sexual Politics
- 13 Freud
- 14 Otto Weininger
- 15 androgynous ideal
- 16 gender
- 17 Purists



# بخش چهارم

فلسفة علم



# فصل ۱۶

# روشهای علم

مفهوم علم نزد افراد مختلف تصاویر متفاوتی را برمیانگیزد: اساتیدی دیوانه باکتهای سفید، چراغهای بونزن در آزمایشرگاههای مدرسه، موفّقیّتهای اعمال پیوند اعضا و وحسّت از آلودگی محیط زیست.

گو این که نفریباً همهٔ ما تصدیق میکنیم که علم هم فوق العاده مهم است و هم در عین حال با دیگر حوزه های تحقیق فرق دارد. این امر احتمالاً به جهت آن است که علم باعث و بانی تغییرات وسیع و دامنه داری در زندگی ما بوده است. حتّی اگر کسی با علم پدرکشتگی داشته باشد باید بیذیرد که علم اقدامی فوق العاده موفّقیّت آمیز است.

چرا علم چنین موفّقیّت آمیز است؟ آیا موفقیتش را مدیون روش یا روشهای خود است؟ آیا چیزی به عنوان روش به خصوصی علمی وجود دارد؟ اگر آری، این روش چیست؟

بحث خود را با توضيح معناي كلمه «علمه آغاز خواهيم كرد.

تا قرن نوزدهم هر شاخهای از معرفت یا دانش نظری علم محسوب میشد؛ ولی بهطور روزافزونی فقط به آن شاخههایی علم اطلاق میشود

### ۲۵۸ 🖛 فلسفه به زبان ساده

که با جهان مادّی در ارتباطاند. امروزه علم ایده آل یا الگو علم مادّه است. ولی در عین حال دانشورانی (۱) که در قلمروهای دیگری فعالیّت میکنند مایلند رشتهٔ تحصیلی خودشان را علم بنامند. بدین ترتیب متخصّصان ادّعا میکنند که انسان شناسی، اقتصاده (۱۱ زبان شناسی، ۱۱ زبان شناسی تاریخی (۱۱ و روان شناسی علم هستند. به رغم این دعاوی، که نامعفول هم نیستند، ما در اصل کلمهٔ «علم» را فقط به رشته هایی اطلاق خواهیم کرد که جهان طبیعی را مطالعه میکنند؛ البتّه ارگانیسم های زنده نیز از شمار این چیزهای طبیعی هستند.

### مشاهده و آزمایش

به احتمال زیاد بیش تر دانشمندان و فیلسوفان علم تصدیق خواهند کرد که یکی از اجزاه حیاتی روش علمی استفاده از آزمایشها است. اغلب گفته می شود پسیشرفت عقلی در مواقعی روی می دهد که دانشمندان آزمایشهایی را انجام داده و نتایج آن را موشکافانه تحت نظر می گیرند، در حالی که رکود عقلی در مواقعی خواهد بود که آزمایشها با دقّت تمام انجام نشود یا اصلاً آزمایشی اجرا نگردد.

کسانی که چنین اعتقادی دارند میگویند میتوان برای تأیید این مدّعا نمونههای فراوانی از تاریخ آورد.

برای نمونه، جالینوس (۱۰ (۲۰۱ - ۱۳۰ ب م.)، یزشک یونانی، با تشریع بدن مردگان، یا به عبارت دیگر، با آزمایش، چیزهایی را دربارهٔ ساختمان ماهیچههاکشف کرد. جالینوس باعث و پیشگام بسیاری از فنون پزشکی جدید بود. بعدها، در به اصطلاح دوران سیاه، تصوّر می شد که باستانیان، و از جمله جالینوس، هیچ خطایی مرتکب نشدهاند. بنا بر این، طبیعی دانان این زحمت را به خودشان ندادند که شخصاً به نحوهٔ عمل

### روشهای علم 🔹 ۲۵۹

ماهیچهها پی ببرند. عموماً اعتقاد بر ابن است که این قرنها دورانی بوده است که علم، از جمله علم پزشکی، پیشررفت بسیار اندکی داشته یا اصلاً پیشررفت نداشته است.

این فرض و تصوّر که یونانیان مرتکب اشتباهی نشده اند در رنسانس مورد چون و چرا قرار گرفت. وسالیوس (۱۵۱۴ - ۱۵۱۴) سخصاً به آزمایش هایی دست زد و پی برد که بعضی از توصیف های جالینوس دربارهٔ ماهیچه های انسان ها. احتمالاً جالینوس انواع مختلف حیوانات را تشریح کرده بود، ولی یا این واقعیّت فراموش شده بود، یا به نحو دیگری از نظر دور مانده بود. روح پرسش گر رنسانس، که نمونهٔ شاخص آن وسالیوس است، این امکان را فراهم آورد تا در زمینهٔ علم به طور کلی گامهای بلندی برداشته شود - هرچند باید اذعان کرد که علم پزشکی من حیث هی تا قرن بوزدهم پیشرفت چندانی نکرد.

ولی ساده انگارانه خواهد بود که نتیجه بگیریم پیشرفت علمی تماماً وابسته به رغبت یا عدم رغبت برای انجام آزمایشات است. هرچند به نظر می رسد که ستایشهای قرون وسطاییان از اسلافشان زیاد دوام آورد، و عین بی اعتنایی به شواهد حاصل از راه حواس خودشان بود، ولی این غیرواقعگرایانه خواهد بود که تأکید شود دانشمندان همهٔ آزمایشهایی را که قبلاً انجام داده اند از نو انجام دهند؛ زیرا این کار وقتی برای آزمایشهای تازه باقی نخواهد گذاشت.

### نظریّهها و استنباطها: همپل و پوپر

روش علمي چيزي بيش از مشاهده و آزمايش است. دانشمندان با اين

### ۲۶۰ 😇 فلسفه به زبان ساده

قصد نظریّهها را صورتبندی میکنند که نتایج آزمایشگاهی را تبیین کنند و پیش بینی دقیق مشاهدات آینده را امکانپذیر سازند.

ولی ما چگونه از مشاهدات به نظریّه میرسیم؟ و نظریّهها چگونه در علم مورد استفاده قرار میگیرند؟

کارل همپل (۱۰) تبیینی از چند و چون کار دانشمندان که کاملاً شناخته شده است و تا همین اواخر قبول عام داشت ال آنه کرد. همپل گفت که علم بر روش فرضی ـ قیاسی (۱۸ مبتنی بود. این بدان معنا است که فرض می شد دانشمندان کارشان را با انجام و ثبت مشاهدات در قلمرو پژوهشی خاصی آغاز می کنند؛ سپس، قانون فراگیر فرضی را صورت بندی می کنند؛ در مرحلهٔ سوّم این قانون فرضی به عنوان مقدّمهای در استدلال قیاسی به کار می رود.

گام اوّل: مقداری سیم و یک باطری فراهم کرده و عبور جریان الکتریسیته را از اشیای مختلفی که از نقره، آهن، مس، برنج و دیگر فلزات ماخته شدهاند امتحان کنید. مشاهده و ثبت میکنید که همهٔ این اشیا هادی الکتریسیته هستند.

گام دوّم: یک قانون فرضی را صورت بندی کنید: «همهٔ فلزات هادی الکتریسیته هستند».

گام سوّم: این قانون را به عنوان مقدّمهای در قیاس زیر به کار برید: هر فلزی هادی الکتریسیته است. جیوه فلز است. پس مواد جیوهای پرکنندهٔ دندانها هادی الکتریسیته خواهند بود.

الگوی قانون فراگیر همپل به هیچ وجه تبیین کاملی از تـفکّر عـملی نیست. آن از همان آغاز نقشی راکه امور غبرقابل مشاهده (نظری) مانند نیروی جاذبه و مغناطیس در علم ایفا میکنند کنار گذاشته یا به هر حال دست کم می گیرد. دوّم، به نظر نمی رسد که الگوی او برای تبیین وقایع جزئی ای نظیر خریدن بلیط به مقصد پاریس مناسب باشد. زیرا از آن جا که مردم به دلایل بسیار گوناگونی به پاریس مسافرت می کنند هیچ قانون عام و فراگیری برای تبیین این یدیده در کار نخواهد بود. با این حال مسافرت به پاریس غیرقابل تبیین نیست.

شاید بتوان گفت کارل پوپر<sup>(۹)</sup> (۱۹۰۲ \_۱۹۰۴) مشهورترین فیلسوف علم این قرن است. تبیین او از استدلال علمی را به حق می توان نظریّهٔ ابطال پذیری نامید.

پوپر معتقد است که دانشمندان نظریههای «کاملاً ابطال پذیری» صورت بندی کرده و سپس آنها را آزمایش میکنند. به یک نعیر می توان گفت که دانشمندان بیش تر وقتشان را صرف اثبات این امر میکنند که نظریه هایشان کاذب است. وقتی اثبات شد که همهٔ نظریههای علمی جز یکی از آنها کاذب است، او دست کم عجالتا می تواند نتیجه گیری کند که نظریهٔ باقی مانده صحیح است. ولی صحت هیچ نظریهای همیشگی نظریهٔ باقی مانده صحیح است. ولی صحت هیچ نظریهای همیشگی نیست. هر نظریهای نهایتا تنها یک فرضیه است، و بنا بر این، به طور دائم امکان ابطالش می رود.

به تبیین پوپر چند ایراد گرفتهاند. یکی از آنه این است که آزمودن هر نظریّهای امکانپذیر نبست، زیرا انسان به یاری خلاقیّت خود قادر است تعداد بیپایانی از ایس نظریّهها را بپردازد. دوّم ایس که پرپر به واقع نمی تواند توضیح دهد که دقیقاً به چه دلیل کذب بعضی از نظریّهها چنان آشکار است که اماساً ارزش آزمودن ندارند. در واقع امر ما به عقل سلیم اعتماد میکنیم که می گوید کدام نظریّهها تا بدان حد سخیف اند که ارزش بررسی ندارند. به عنوان نمونه، فرض کنید شخص بی تجربهای این نظریّه بررسی ندارند. به عنوان نمونه، فرض کنید شخص بی تجربهای این نظریّه

### ۲۶۲ 📻 فلسفه به زبان ساده

را ازائه میکرد که انسان همیشه می تواند با رقصیدن در مقابل دفتر فروش بلیط، بلیط برایتُن نظریّه کاملاً بلیط، بلیط برایتُن نظریّه کاملاً ابطال پذیر است که این نظریّه کاملاً ابطال پذیر است ولی فقط شخص فاقد عقل سلیم زحمت آزمودن آن را به خود خواهد داد.

مشکل سوّم این است که ظاهراً نظریّهٔ ابطالپذیری، از علم بیش تر چیزهایی راکه خود دانشمندان خواهان حفظش هستند بیرون می ریزد. دو موضوع مهم را در نظر بگیرید: این آموزه که هر حادثی علّتی دارد، و نظریّهٔ تکامل.

این آموزه که هر حادثی علّتی دارد عمیقاً در کلّ سنّت علمی غرب ریسه دوانیده است و بهقدری با اهمیّت است که دانشمندان، به اصطلاح، اجازهٔ ابطال آن را به خود نمی دهند. هیچ شکستی در یافتن علّت موردی جزئی هرگز به منزلهٔ ابطال این آموزه محسوب نمی شود، که بدان سبب به عنوان آموزه ابطال ناپذیر تلقی شود. حتّی در مورد فیزیک کوانتومی، (۱۱) وقتی که به نظر می رسد توضیحات علّی غیرقابل انطباق است، دانشمندان فقط می گویند در این جا مفاهیم علّت و معلول فاقد قدرت نبینی هستند.

به نظر می رسد که نظریّهٔ تکامل دارویین نیز جایگاه ممتازی دارد، هرچند به دلیل کمابیش متفاونی. نظریّهٔ تکامل دقیقاً به عنوان نظریّهای ابطال پذیر تلقی نمی شود، به بیان دقیق تر، اصلاً فهم این که چگونه می توان آن را ابطال کرد آسان نیست. پس، به بیان پوپر، این نظریّه از نظر علمی قابل ملاحظه نیست. با این حال نظریّهٔ تکامل چنان حوزهٔ وسیعی از داده ها را تبیین می کند که زیست شناسان ۱۲۱۱ نسبت به دست شستن از آن بسیار بی میل خواهند بود. و حتی اگر فردی راهی برای آزمودن آن بیند بسد، و این آرمون کذب آن را نشان دهد، آیا می توان نظریّهٔ تکامل را یک شبه کنار گذاشن؟

### روشهای علم 🎍 ۲۶۳

تبیین پوپر به حسب ظاهر دلالت بر آن دارد که به محض این که دانشمندی یکی دو مورد خلاف نظریهٔ جاری را مشاهده کرد در آن صورت این نظریه به عنوان نظریهای کاذب متروک خواهد شد. ولی در واقع امر اغلب اتّفاق می افتد که نظریه بر مشاهده تقدم دارد. چه کسی نظریهٔ خورشید محوری منظومهٔ شمسی را بر اساس چند مشاهدهٔ تجربی رها خواهد کرد؟

### كوهن و فايرابند

پوپر شاهکار خود Die Logik der Forschung را در ۱۹۳۴ نوشت و در سال ۱۹۵۸ تحت عنوان (منطق اکتشاف علمی) (۱۳) به انگلبسی ترجمه شد. از آن زمان به بعد توماس کوهن (۱۱) و پل فایرابند (۱۱۵) به طور جداگانی حکم کردند که بهترین راه کشف ماهیّت روش علمی عبارت است از مشاهده و ثبت فعالیّتهای واقعی دانشمندان گذشته و حال، نه فلسفه ورزی دربارهٔ تحقیقات شخصی واحد.

مشاهده گری کوهن دربارهٔ دانشمندان و پژوهشها در تاریخ علم او را بدان رهنمون شد تا سیان دو نوع کار علمی، یعنی علم عادی و علم انقلابی، تمایز قایل شود.

علم عادی نه نظریّههای جدید میپردازد، نه شایستگی نظریّههای قدیمی را می آزماید. علم عادی صرفاً مفروض میگیرد که نظریّههای رایج درست هستند. آن با تعیین بسیار دقیق «واقعیّات شناخنه شده» یا «واقعیّات صادق»، با تحقیق در فرضیههای تبیین نشده به قصد هماهنگ کردن آنها با نظریّهٔ رایج و باگشودن ابهامهای نظری جزئی پیش می رود. روش شناسی علم عادی چیزی مانند چیاندن طبیعت با روش درست یا

### ۲۶۴ 🗐 فلسفه به زبان ساده

با سرهمبندی دروغین ـدرون قالبهای نظری گوناگون رایج پذیرفته شده است.

کوهن میگوید گاهی اوقات انقلاب علمی اتفاق می افتد. هرچند چنین انقلابهایی فوق العاده نادرند، و صرفاً وقتی روی می دهند که معلوم شود نظریه های موجود در واقع بسیار نارضایت بخشند. ممکن است برای مدّتی تعدادی از نظریه های مختلف (و تعدادی از دانشمندان مختلف) رقابت کنند تا زمانی که یکی بر بقیه ترجیح داده شود. پیروزی یک نظریه معلول چندین عامل خواهد بود: توانایی اش برای تبیین واقعیّات سرکش، سودمندی آن در حل مسایل و انجام پیش بینی های دقیق، و بالاخره این که نفوذ و اعتبار دانشمندانی که آن را ارائه کرده و از آن طرف داری می کنند. کوهن می گوید اغلب تصوّر می شود اعتبار علمی فرد نتیجهٔ توانایی استثنایی است و بدین وسیله اثبات می شود، ولی در واقع هم چنین می تواند ناشی از چیزهایی از قبیل داشتن دوستان قدرتمند در جهان تجارت و سیاست باشد. برای این که نظریّهای پیروز شود باید واضع آن برای تحقیق و پژوهش دسترسی به پول داشته و دارای مقامی نسبتاً بالا در سلسله مراتب دانشگاهی و توانایی و استعداد باشد.

کوهن هم چنین اظهار نظرهایی دربارهٔ اسلاف خود در این عرصه دارد. او ادّعا می کند همپل، پوپر و دیگران شرح غلطی از آنچه دانشمندان واقعاً انجام می دهند ارائه می کنند. او می گوید این فیلسوفان برجستهٔ علم فریب نویسندگان کتابهای درسی دانشجویان را خوردهاند. کتابهای درسی دانشجویان علوم تجربی فوق العاده ساده انگارانه اند. آنها بسیاری از واقعیّات تاریخی را مخفی می کنند، به ویژه آنهای را که تصور می شود «موضوع را مبهم می سازند».

# روشهای علم 😨 ۲۶۵

آنها شروع به بررسی نظریههای رایج میکنند بهطوری که گویی این نظریهها حقیقت نهایی هستند. و همیشه به نحوی از انحا این اسطوره را تقویت میکنند که علم همواره پیشرفت میکند و دائماً بر ضعفها و ناگامیهای نسلهای پیشین چیره میشود.

کتابهای درسی علوم تجربی هرگز این واقعیّت را آشکار نمی سازند که نظریّههای قدیمی تری که هنوز مورد استفاده هستند (مثل نظریّه نیوتن) اغلب با آراء رایج در تضادند. به جای آن، به غلط، نظریّههای پیشین را به عنوان قرائتهای ساده تر و بسیار تخصّصی شدهٔ نظریّههای جدید معرفی میکنند. میگویند که نظریّههای قدیمی پذیرفته شده با نظریّههای رایج سازگارند، حتّی زمانی که واقع امر چنین نیست.

از سوی دیگر، وقتی دانشمندان جدید نظریهٔ پیشین را کاملاً رد کردند، این کتابهای درستی صفت غیرعلمی به آن خواهند داد. بدین ترتیب آنها مستقیماً این عقیده را ترویج میدهند که مطال است نظربهٔ علمی غلط باشد، و بهطور غیرمستقیم این باور را رواج میدهند که دانشمندان حقیقی کاملاً مصون از خطا هستند.

کوهن نتیجه میگیرد که پوپر، همپل و دیگران، نه روش شناسی واقعی علم، بلکه اوضاع امور خیالی را شرح و تبوصیف کردهاند که تنها در صفحات کتابهای درسی دانشجویان علم یافت می شود.

با این حال، ادّعا میکند که این کتابهای درسی باید چنان باشند که هستند. تحریفاتی که در لابهلای این کتابهای درسی وجود دارد برای تعلیم دانشمندان جوان که باید ذهنشان به روی نظریّههایی که در زمان تعلیم سازنده نیستند بسته بماند، ضروری است. ولی کتابهای درسسی علم حقیقت را دربارهٔ تاریخ علم نمیگویند و پایههای بدی برای فلسفهٔ علم هستند.

اینک آرای پل فایرابند را مد نظر قرار می دهیم. برای این که تخمینی از ارزش نظریه های فایرابند زده باشیم داشتن تصوری از شخصیت او می تواند مفید باشد. به نظر می رسد که فایرابند شخصیتی پر شور و برونگرا بود، و به معنای تمام شوخ طبع. اگر از روی کتاب هایش حکم کنیم چنین می نماید که او دوست داشت به شوخی و طنز سخت و بی امان همهٔ انواع مؤسسات، سلسله مراتب و گنده گویی ها را هجو کند.

دانشمندان و فیلسوفان هم دوست ندارند مسخره شوند، و این فرد شاد و افراطی دشمنیهای زیادی را برانگیخت، که به نوبهٔ خودگاه به سوه فهمهایی دربارهٔ اثرش منجر میشود.

فایرابند روی چیزی تأکید نهاد که کوهن علم انقلابی نامید، یعنی اقدامی که منجر به تولّد نظریّههای جدید و مرگ نظریّههای قدیمی می شود. مدّعای اصلی او این است که دانشمندان هیچ روش شناسی به خصوصی ندارند، و از همین جا است عنوان کتاب مشهورش ـ بر ضد روش.(۱۰۰ او میگوید که علم ویژگیهای آلارشیستی دارد، و دارای هیچ قواعد و روشی که در تمام موارد به کار رود نیست. ذهن انسان بهطور شگفتانگیزی خلاق است و همواره با روشهای جدید و غیرقابل پیش بینی به چالشهای عقلی پاسخ میدهد. حتّی این تصوّر که در علم مشاهده و آزمایش حرف اوّل را میزنند همیشه درست نیست زیرا آنچه به عنوان مشاهدهٔ مناسب به شمار می آید تا حدّی بستگی به این دارد که فرد در صدد ارائه چه نظریّهای است. نظریّههای جدید دانشمندان او را وا میدارند تا مشاهداتشان را دوباره تفسیر کنند. فایرابند میگوید نـه تـنها ایرگونه است، بلکه گاهی نظریّهای کاربرد خواهـد داشت بندون آن کـه اصلاً واقعیّات مویّد آن باشند. ادلّهٔ فایرابند برای این نظریّهٔ عجیب عبارت است از بررسی مفصل سرچشمههای اصلی در تاریخ علم، از جمله علم

### روشهای علم 🐷 ۲۶۷

قرن خود ما. او ادّعا مي كندكه گاهي اوقات مشاهدهٔ تجربي بر نظريّه مقدم است، ولي گاهي ديگر نظريّه بر مشاهده تقدم دارد. بيش تر فيلسوفان علم به تبیین فایرابند دربارهٔ این که علم شبیه چیست با دیده شک و تردید نگاه

علم در قیاس با دیگر فعالیّتهای انسان به عنوان فعالیّتی عقلانی تر، بسیار روش مند، بسیار خودسنج و فعالیّتی آگاهانه که هدفش رسیدن به هم سازی کامل با خود است توصیف می شود. دانشمندان چنین توصیفی از كارشان را دوست دارند و مىخواهند كه آن درست باشد. يكمى از دلایا این که چرا دانشمندان از چنین احترامی در جامعهٔ ما برخوردارند آن اسب که تصوّر می شود آنها مظهر محاسنی از قبیل عقلانیّت آرام، هماهنگی و انسجام، خودسنجی عاقلانه و امثال آنها هستند (البتّه دلیل دیگرش این است که علم کاربردی موجب قدرت و ثروت می شود). تلقّی فايرانند از علم أن را منزله فعاليّتي خلاق، غيرقابل ييش بيني و نه چندان عقلانی نشان میدهد. تصوّر او از دانشمندان کمابیش شبیه آراء متداول دربارهٔ هنرسند است، آنگونه که در سنت رمانتیک توصیف شنده است: فردی خوش قریحه و هـرج و مـرج طلب و از خـودراضـی؛ و هـمچنين احتمالاً به اشتراك آراء ريشو، نَشُسته و از لحاظ اجتماعي وصلهٔ ناجور. به هر روی، حق باکیست؟ آیا همانطور که فایرابند ادّعا می کند علم هرج و مرج طلبانه است؟ آیا آلگونه که همپل و پوپر میگویند روشمند

است؟ آیا اساساً چیزی به این اش علمی وجود دارد؟

شاید بهترین راه این پاشد که از نظرگاه کوهن به موضوع بنگریم. فعالیّت علمی دستکم به دو نوع کلی تقسیم می شود، عادی و انقلابی (و احتمال دارد بيش از دو نوع باشد).

یـــژوهشرهای فــایرابــند نشــان مــیدهد کــه عـلم انقلابی در واقع

### ۲۶۸ 🗈 فلسفه به زبان ساده

ویژگیهای هرج و مرجطلبانهٔ زیادی دارد، و همچنین ثابت میکند که دانشمندان انقلابی هم باید خلاق باشند هم آزاداندیش.

از سوی دیگر، علم عادی نسبتاً روش مند است، و دانشمندان عادی لازم نسیست بسیار خلاق یا بسیار آزاداندیش باشند؛ آنها باید به نظریههای رایج بچسبند.

امًا در مورد روش، علم عادی درواقع از آنچه می توان روش یا روشها نامید پیروی می کند. دانشمند «عادی گاهی مانند یک هِمپلی عمل می کند. گاهی مانند یک پوپری، و گاهی به نحو دیگر. آیا این روشها وجه اشتراکی دارند؟ ننها در بعضی از ویژگی های نسبتاً آشکار. عمل کردن بر حسب هر یک از این روشها مستلزم:

۱) جمع آوری مشاهدات، هم چنین احتمالاً انجام آزمایش ها، و ثبت داده ها و نتایج است.

۲) با نهایت دقت بررسی کردن، یعنی اندیشیدن دربارهٔ دادهها و نتایج.

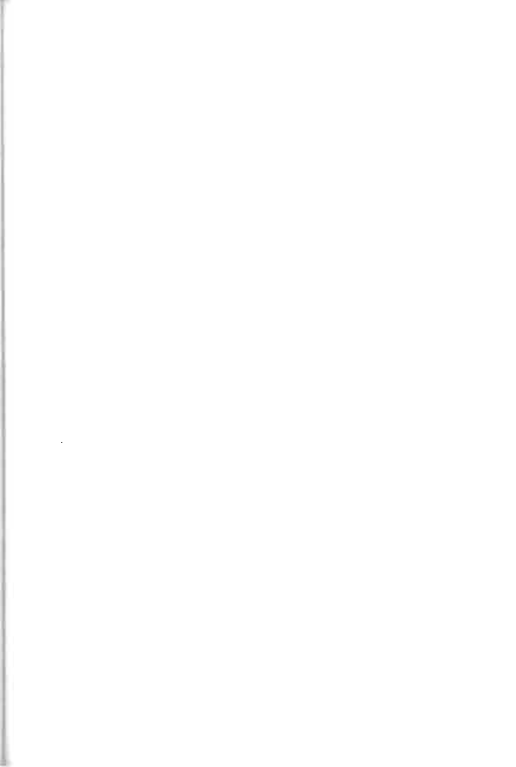
۳) پذیرفتن این که اگر معلوم شود حجم وسیعی از واقعیّات با نظریّهٔ رایج ناسازگار است در این صورت هر چیزی، از جمله خود همین نظریّه را باید وارسی کرد.

روی هم رفته، روشی که توصیف شد ساده و پیش پاافتاده است. کلیت آن بدین امر دلالت دارد که آن با شاخههای گوناگون علم هماهنگی دارد. آن روش علاوه بر علوم مربوط به مادّه با دیگر انواع متعدد پژوهش، مانند تاریخ، انسان شناسی و اقتصاد نیز جور در می آید. بنا بر این، روش شناسی و اقعا موفقیتهای خاص علوم طبیعی را تبیین نمی کند. بدین ترتیب پرسشی که در قسمت پیشین این فصل در خصوص موفقیّت علم پرسیدیم بی پاسخ می ماند. این بدان معنی نیست که هرگز برای پرسش میذکور

# روشهای علم 📧 ۲۶۹

پاسخی نخواهد بود، زیرا درست همان طور که هر نسلی کشفیات علمی جدیدی را به دست می آورد به بصیرتهای فلسفی جدیدی نیز دست می بابد.

- I scholars
- 2 economics
- 3 linguistics
- 4 philology
- 5 Galen
- 6 Vesalius
- 7 Carl Hempel
- 8 hypothetico-deductive
- 9 Karl Poper
- 10 Brighton
- II quantum physics
- 12 biologists
- 13 The logic of Scientific Discovery
- 14 Thomas Kuhn
- 15 Paul Feyerabend
- 16 Against Method



## فصل ۱۷

# علّتت

علّت به طرق گوناگونی تعریف شده است: به عنوان آنچه که موجب چیزی است، یا به عنوان امری که چرایی وقوع یا به وجود آمدن چیزی را تبیین می کند. بعضی از این تعریفها کماییش انسانانگارانه هستند، زیرا احتمالاً تصوّر علیّت در کوشش های انسانی برای تولید چیزها یا ایجاد تغییرات در چیزها ریشه دارد.

برتراند راسل در سال ۱۹۱۲ نشان داد که کلمه اعلّت به به ندرت در مباحث فیزیک دانان به چشم می خورد. ولی این مفهوم حتّی در فبزیک، ولو همواره در این علم به کار نرود، زائد و اضافی نیست. زیرا فیزیک دانان هنوز گاهی می پرسند: چرا چنین و چنان اتّفاقی افتاد؟ و سپس دربارهٔ علل آن پرس و جو می کنند.

به علاوه، مفهوم علّت در علوم دیگر نیز زائد نیست. این مفهوم پیوسته در علوم کاربردی مورد استفاده است برای فیزیکدانان و داروشناسان امور آتشفشان داروشناسان امور آتشفشان هواشناسان (۱) بسیار خوب است تا دربارهٔ علل پدیده ها تحقیق کنند.

### ۲۷۲ 🎍 فلسفه به زبان ساده

### علل چهاركانة ارسطو

ارسطو معتقد بمود که چهار نوع علّت وجود دارد، و از راه مثال مجسمه سازی که در حال ساختن پیکرهٔ مرمرین است به توضیح آن پرداخت. علل چهارگانه به شرح زیرند:

۱ ـ علل فاعلی الله موجب تغییرات می شوند. در مثال مورد نظر، مجسمه ساز علّت فاعلی است.

۲ ـ علل مادّی (۱۶ عبارت از موادی هستند که تغییرات روی آنها صورت میگیرد. در مثال مذکور مرمر علّت مادّی است.

۳ ـ علل صوری (۱۷ عبارتند از اشکال یا صور یا ویژگی های مشخصی که به نتیجهٔ نهایی مربوط می شوند. در مثال مذکور شکل مجسمهٔ کامل شده علّت صوری است.

۲ ـ علل غایی ۱۸۰ عبارتند از مقاصد یا غایات یا اهداف. در مثال فوق
 علّت غایی عبارت است از قصد مجسمه ساز برای خلق اثر هنری.

تصور ارسطو از علت فاعلی تقریباً با تلقی جدید از علت مطابقت دارد. در حال حاضر دو معنا از سه معنای دیگر کلمهٔ علّت مهجور است. ما امروزه مرمر، یا شکل مجسمه را علّت به شمار نمی آوریم. معنای جهارم، یعنی تصور علّت غایی یا مقصد، بسیار جای بحث دارد. در علوم طبیعی (فیزیک، شیمی، أن نجوم)، ((()) و علوم کاربردی که مبتنی بر آنها هسنند (مثلاً مهندسی) هیچ کس از علّت طوری سخن نمی گوید که گویی اینها در بر دارندهٔ قصد و هدفی هستند. مادّهٔ بی جان دارای قصد و هدف نیست. ولی در علوم زیستی (زیست شناسی، ((()) جانور شناسی (()) و علم زیستی (زیست شناسی، (()) جانور شناسی (()) و علم دارند. و هدف دانشمندان گاهی اوقات در تبیین رفتار موجودات زنده از قصد و هدف

### علتت 🗉 ۲۷۳

سخن میگویند. مقصود از قلب به جریان انداختن خون است. هدف درد آگاهاندن از خطر است. کار پادتنها مبارزه با بیماری است.

ما در فصل هشتم در مثال ژن «خودخواه» که همواره در صدد حفظ خود است، کاربرد جدید تصوّر فصد و هدف را مورد توجّه قرار دادیم.

بنا بر این، مفهوم فصد و هدف کاملاً از علوم کنارگذاشته نشده است. ولی از آنجا که با این حال ظهوراتش در تبیین علمی تما حدودی مورد چون و چرا است از این به بعد توجّه خود را معطوف شرح و توضیح علّت فاعلی خواهیم کرد.

### اشياء يا وقايع

آیا اشیاء علّت محسوب می شود یا وقایع؟ و آیا علّتها علّت اشیاء هستند یا علّت وقایع؟ در گذشته بیش تر فیلسوفان معتقد بودند که خلق از عدم (۱۱) ممکن نیست جز آفرینش جهان توسط خدا. بنا بر این، استدلال می شود که تصوّر متعارف از علّت عبارت است از تصوّر تغییر در چیزهای موجود. بدین ترتیب علل (به عنوان مثال) مرغان را نمی آفرینند بلکه موجب تغییراتی می شوند که تخم مرغها را به جوجه ها تبدیل می کند. این سخن به این نظر رهنمون می شود که تبیینات علّی همواره به تغییرات در اشیاء دارند. این وقایع هستند که علّتند نه اشخاص یا اشیاء؛ هم چنین این وقایع هستند که معلول می باشند نه اشیاء.

ولی نوعی ابهام در معنای علّت باقی است. به رغم آن چه در فلسفه گفته می شود، اشیاء و اشخاص را می توان همانند وقایع و تغییرات علّت تلقی کرد. چه بسا این ابهام در بنیاد بعضی از مسایل فلسفی باشد که با تصور علیّت مرتبطند.

### ۲۷۴ 📱 فلسفه به زبان ساده

# کلّیت، یکنواختی، قدرت و ضرورت

نصور می شود که علیّت کلّی یا عام است، یعنی این که هر حادثی علّتی دارد. ولی این فقط یک فرض است زیرا نمی توان آن را اثبات کرد. آن هم در علم کاربردی و هم در رندگی روزمره صرفاً به عنوان یک اصل موضوع (۱۱۵ لحاظ می شود.

هم چنین مفروض گرفته می شود که علیّت یک نواخت است، یعنی این که علل مشابه معلولات مشابه دارند. این اصل نیز غیرقابل انبات است. ولی به نظر می رسد که جزئی از طبیعت ما است که آن را به عنوان امری مسلّم ببذیریم. در واقع چنین می نماید که حیوانات غیرانسان در این باور با ما سهیم اند که علل مشابه معلولات مشابه دارند.

کلّیت (۱۰۰) و یکنواختی (۱۱۰ را بهتفصیل در فصل بعد بررسی خواهیم کرد. در اینجا مسألهٔ قدرت و ضرورت را مورد بحث قرار میدهیم.

نمی توان منکر شد که تصوّر علّت در اذهان ما با تصوّر قدرت و ضرورت ارتباط دارد. ما در درون خود توانایی های خاصّی را برای به وجود آوردن اشیاء احساس می کنیم، ما می توانیم به وسیلهٔ دوختن یا بافتن یا به طریق دیگری مصنوعات جدیدی، مثل پوشاک نو تولید کنیم، و می توانیم جیزهایی را از بین ببریم، مثلاً با پرت کردن جعبه به سوی پنجره، و گاهی می توانیم از راه بحث با مردم تفکّرات یا راه و روش آنها را تغییر دهیم. ظاهراً توانایی های مشابهی را در حیوانات دیگر و اشیاء بی جان شاهدیم؛ از این رو ما معتقدیم که مار کبری می تواند ما را بکشد، و این که خورشید قادر به گرم کردن ما است. به علاوه، ما احساس می کنیم که هر تصوّری از علّت مستلزم ضرورت است. آیا یقیناً اگر علّتی در کار باشد، معلول باید ضرور تأ به دنبال آن بیاید؟

### نظرية هيوم

اینک در پرتو نظریّهٔ دیوید هیوم دربارهٔ علیّت به بررسی مسألهٔ قدرت یا اختیار و ضرورت میپردازیم.

ظاهراً سخنان هیوم دربارهٔ علیّت در زمانهای مختلف فدری متفاوت است. امّا بر اساس ساده ترین تفسیر، نظریّهٔ او مشخصاً محدود به برخی جنبه ها است؛ یعنی او مایل است عنصر قدرت یا اختیار و ضرورت راکه ما تصوّر میکنیم در رابطهٔ میان علّت و معلول شاهدش هستیم تبیین کند. به طور کلّی او مدّعی است هر ضرورتی که در این جا می بینیم فقط در ذهن ناظر نهفته است.

هیوم میگوید علّت و معلول حاصل سه چیز است: نخست، تقارن دائم (یعنی مکرّر) وقایعی از نوع خاص با وقایعی از نوع دیگر؛ دوّم، مجاورت مکانی و زمانی؛ سوّم، علّت باید مقدم بر معلول باشد. ناظران انسانی که شاهد تقارن دائم وقایع مشابه هستند توقع دارند که چیزهای یکسال به دفعات مکرّر روی دهد. تصوّر علیّت چیزی بیش یا کم از ایس انتظار برانگیخته شده نیست. به جهت این که ما انتظار داریم تا معلولهای مشابه به دنبال علل مشابه بیایند تصوّر میکنیم که معلول ضرورناً باید به دنبال علل مشابه بیایند تصوّر میکنیم که معلول ضرورناً باید به دنبال علّت بیاید، یعنی این که علّت وجود معلول را ایجاب کرده است. هیوم می پرسد، ولی آیا می توانیم این ایجاب و این ضرورت را ببینیم؛ خیر، تمام آن چه می توانیم بینبم این است که یک چیز به دنبال چیز دیگر روی می دهد. می توانیم انتظاری را احساس کنیم. ضرورت را نه می توانیم بینیم نه احساس کنیم. ضرورت را نه می توانیم

اگر در مورد تقارن دائم حق با هیوم باشد در این صورت تنها وقتی واقعهٔ خاصّی مثل الف علّت واقعهٔ معینی مثل ب خواهد بودکه هر الف مشابه، ب مشابه را به دنبال داشنه باشد. اگر در خصوص مجاورت حق با هیوم باشد در این صورت میان علّت و معلول فاصله نمی تواند باشد. یا باید علّت و معلول، یعنی الف و ب، از نظر زمانی و مکانی مجاور هم باشند، یا باید مکانها و زمانهای میان الف و ب با سلسلهای از وقایع (یعنی سلسلهٔ علّی) پر شده باشد که در آن هر واقعه (یا حلقه)ای مجاور واقعه یا حلقهٔ بعدی است. چند انتقاد از نظریّهٔ هیوم شده است.

نخست این که، به نظر نمی رسد برای عملکرد علّت و معلول نیازی به مجاورت باشد. نمونه های فراوانی از عمل با فاصله، و عمل در دو سوی خلاه وجود دارد. به عنوان نمونه، نظر بر این است که کشش نیروی جاذبه با وجود خلاه و فاصله محقّق می شود.

دوّم، همانگونه که راسل خاطرنسان میکند، تقارن دائم، حتّی میان وقایع مجاور، به هیچ وجه برای دستیابی به علل کافی نیست. این واقعیّت که همیشه روز به دنبال شب می آید ثابت نمیکند که شب علّت روز است. تکرار بیپایان شب و روز را شاهدیم، و هیچ راهی برای تشخیص علّت فرضی از معلول فرضی وجود ندارد، زیرا نمی توانیم بگوییم شب نخست می آید یا روز. راسل اشاره میکند که ما در این مورد و موارد مشابه در جستجوی علّتی بیرون از این چرخه هستیم؛ می توانیم حکم کنیم که این سومی علّت دو تای دیگر است. بدین ترتیب چرخش زمین هم علّت شب است و هم هلّت روز.

به علاوه، می توان در جایی که تصادف هست از تقارن دائم سخن گفت. تصوّر نمونههای واقعی یا احتمالی چندان دشوار نیست. یک نمونهٔ احتمالی را در نظر میگیریم.

فرض کنید تعداد عکسهایی که هر روز با اشعه ایکس در بیمارستان معینی گرفته میشود روزبهروز نغبیر میکند ولی همیشه به همان تعداد بیماران ذکوری است که در آن روز عاشق یکی از پرستاران می شوند.
بدین ترتیب فرض کنید که وقتی روز دوشنبه از شش بیمار با اشعه ایک به عکس گرفته اند، اتّفاقاً شش بیمار (متفاوت) در همان روز عاشق پرستاری می شوند؛ و در همهٔ روزهای دیگر هفته نیز تقارن مشابهی مشاهده می شود. هرچند ما در این جا با تقارن دائمی از جفتهای وقایع متسابه روبه رو هستیم، ولی به احتمال زیاد این فقط نوعی تصادف است نه علّت و معلول.

ایراد اساسی تر دیگر به این نظریه در خصوص تقارن دائم چنین است که این نظریه مفروض می گیرد که تسمامی وقایعی را که می توان با اصطلاحات علّی تبیین کرد متعلق به دسته هایی از وقایع مشابه اند. به عبارت دیگر، این نظربه مستلزم این نتیجه است که وقایع منحصر به فرد نه می توانند علّت داشته باشند نه معلول. زیرا اگر توالی دو واقعه منحصر به فرد باشد، طبق تعریف تقارن مکرر وقایع در کار نخواهد بود. این کاملاً بدیهی است.

به عنوان مثال، فرض کنید ادّعا می شود که ورود اشغالگران علّت سقوط امپراطوری اینکا<sup>۱۱۱۱</sup> بود. به هر حال ورود اشغالگران فقط یک بار اتّفاق افتاده است، سقوط امپراطوری اینکا نیز همین طور، در این مورد و در موارد تاریخی بسیار دیگر تکراری روی بداده و بنا بر این، تقارن دائم در کار نبوده است. لذا بر اساس نظریّهٔ هیوم ورود اشغالگران علّت سقوط اینکاها نبوده است. طبق نظریّهٔ هیوم وقایع منحصر به فرد نه نمی توانند علّت داشته باشند نه معلول. ولی بی تردید درست است که ورود اشغالگران علّت سقوط اینکاها بود.

بعضی از فیلسوفان تاریخ استدلال کردهاند که اگر ما دیدگاه خود را وسعت بخشیم همواره می توانیم در مواقعی که بهنظر می رسد علّتی در

### ۲۷۸ 🗐 فلسفه به زبان ساده

کار بوده است تقارن دائم راکشف کنیم. فی المثل ممکن است ما در مثال فوق الذکر تقارن دائمی میان الف: تهاجم سپاه قدر تمند به سپاه ضعیف نر، و ب: سقوط امپراطوری ها بیابیم. ولی این تقارن، مانند بیش تر تعمیم های مربوط به امور انسانی، استثناهای فراوانی دارد. چنین می نماید که آن هیچ ارتباطی با علیّت بدانگونه که هیوم فهم می کرد ندارد.

### قدرت، دستکاری و دستورالعملها

فیلسوف قرن بیستم، داگلاس گسکینگ، (۱۹۱ رویکرد جدیدی را تشخیص می دهد. او استدلال می کند که مفهوم علیّت اساساً بنا تکنیکهای دستکاری کنندهٔ انسان ارتباط دارد. رابطهٔ علّت و معلول به خوبی به عنوان رابطهٔ «به وجود آوردن به وسیلهٔ ...» توصیف می شود. مفهوم علّت و معلول با قواعد کلّی انجام کارها در ارتباط است. گسکینگ این قواعد را دستورالعمل ها (۲۰۰ می نامد.

به نظر گسکینگ جملهای مانند «ریختن آب روی سدیم موجب جوشبدن آن می شود» بدین معنا است که با إعمال تکنیک عامی روی سدیم برای خیس کردن چیزها شما هم چنین تکنیک کلّی دیگری را به کار خواهید برد، یا کشف خواهید کرد، یعنی این تکنیک که جوهری از نوع خاص، یعنی سدیم، را بجوشانید.

آبا تحلیل گسکینگ از علیّت را می توان در مورد علل بی جان اعمال کرد؟ آیا آن را می توان در مورد وقایع (در مقابل اشیاء یا اشخاص) اعمال کرد؟ در هر مورد به مثالی توجّه کنید.

نخست، علّت بیجان: نور خورشید باعث رشد گیاهان میشود. و دوّم، علّت از نوع واقعه: شکستن سد موجب به زیر آب رفتن روستا شد. گسکینگ خاطرنشان میکند که ما در واقع به دو طریق سی توانیم محیط زیست را، حتّی وقتی که با خورشید سروکار داریم، دستگاری کنیم. ما می توانیم و بژگی های آفتاب طبیعی را شبیه سازی کنیم؛ و هم چنین می توانیم با انجام از مایشات ثابت کنیم که گیاهان محروم از نور خورشید رشد نمی کنند.

ظاهراً عللی که از نوع وقایع هستند کمی بیش تر مسأله برانگیزند. بالاخره، وقایع اقدام به دستکاری نمیکنند. ولی می توان استدلال کرد که اغلب خود وقایع عناصر یا اجزای دستکاری های انسان میباشند. این امر در مورد سد شکسته کاملاً آشکار است در صورتی که شکستن سد عمداً توسط فردی طراحی شده باشد.

بر اماس نظریهٔ گسکینگ وقایع را علّت دانستن به این صورت خلاصه میشودکه: ما وقتی به حق میگوییم که واقعهای علّت واقعهٔ دیگر است که یا خود واقعه حاصل دستکاری انسان باشد یا میتوانست چنین باشد.

نی تبیین گسکینگ از علبت می تواند با پیچیدگی های و قایع تاریخی از قبیل جنگ ها، و سقوط امپراطوری ها و جز آن ها جور در آید؟ احتمالاً خیر. بی تردید ارائه دستورالعمل هایی برای سقوط امپراطوری ها محال است، و به طور کلّی ارائهٔ دستورالعمل هایی برای دستکاری امور انسانی بسیار دشوار است. چنین دستورالعمل هایی گر چه وجود دارند ستکی به شانس و تصادف هستند.

ولی می نوان ثابت کرد که ما از همان آغاز که دربارهٔ علل جنگها و اموری از این دست سخن می گوییم در اشتباه هستیم. می توان ثابت کرد که وقتی سروکارمان با وقایع تاریخی و امور انسانی مانند آن است انواع مختلف تبیین و توضیح مورد نیاز است.

از سوی دیگر، می توان اسندلال کرد که پرسش اساسی دربارهٔ علل،

### ۲۸۰ 🚁 فلسفه به زبان ساده

آذگونه که گسکینگ ادّعا میکند، این پرسش نیست که: چگونه می توانیم موجب چنین و چنان رویدادی شویم؟ (موجب جوشیدن سدیّم و رشد گیاهان شویم). پرسش اصلی این است که: چرا و چگونه چنین چیزهایی اتّفاق می افتد؟ تا زمانی که به این پرسش پاسخی داده نشده باشد پاسخ پرسش نخست مبتنی بر شانس و تصادف خواهد بود.

### امكان و ضرورت

اینک مفهوم ضرورت راکه هیوم رد کرد از نو مورد بررمی قرار می دهیم. ضرورت چیست؟ در زمینه کشف علل مراد از ضرورت نمی تواند ضرورت منطقی یا ریاضی باشد. نتایج منطق و ریاضیات، که ضرورتاً از اصول موضوعه یا مقدمات دیگر لازم می آیند، از این مقدمات یا اصول موضوعه استنتاج می شوند. ولی قوانین علت و معلول باید به وسیلهٔ آزمایش یا از طریق مشاهده کشف شود. بر خیلاف قضایای ریاضیات محض و منطق آنها را نمی توان با اشتغال به مطالعهٔ صرف استنتاج کرد. بنا بر این، ضرورت علی و معلولی باید متفاوت از ضرورت منطقی یا ریاضی باشد.

آیا می توانیم به جای آن از ضرورت طبیعی سخن بگوییم؟ هیوم پاسخ می دهد که ضرورت طبیعی ساختگی و امری ذهنی است. مجاورت و تقارن را می توان ادراک کرد، ضرورت را نمی توان. تنها تجربه می تراند ما را از جهان واقعی آگاه سازد. تبجربه به ما می گوید که لمس یخ با احساس سردی تو أم است، ولی نمی گوید که یخ باید سرد باشد. این باید در ذهن است، نه در جهان واقعی.

جان استوارت میل استخوانبندی تبیین هیوم دربارهٔ علیّت را

می یذیرد، یعنی سه شرط تقارن دائم، مجاورت و تقدم زمانی علّت بر معلول. ولی با افزودن شرط چهارمی آن را محکمتر میکند، یعنی این شرط که علّت و معلول باید پیوسته تقارن داشته باشند نه صرفاً در شرایط واقعی بلکه در تمامی شرایط ممکن.

میل در کتاب خود دربارهٔ منطق برای جدا کردن علّت و معلول حقیقی از اتّفاقات و پی آمدهای دیگری که نمایانگر ترتیبات علّی نیستند قواعدی وضع می کند. این قواعد عبارتند از قواعد سنجش آزمایشی فرضیه های علّی. بکم، آزمایش گر باید بکوشد تا مانع شود معلول مفروض به دنبال علّت مفروض بیابد؛ این کار ثابت می کند که آیا امکان حضور علّت مفروض بدون این که معلول مفروض به دنبال آن بیاید وجود دارد یا نه. دوّم، آزمایش گر باید بکوشد تا معلول مفروض را به وسیلهٔ علّتی غیر از علّت مفروض به وجود آید. می تواند بدون عمل علّت مفروض به وجود آید.

با این روشها فرد می تواند اثبات کند که آیا علّت و معلولِ مفروض د*ائماً و در تمامی شرایط ممکن به هم پیوسته* هستند یا نه.

اصلاحاتی که میل دربارهٔ تبیین هیوم مطرح میکند سودمندند. هرچند مستقیماً عنصر قدرت و ضرورت را دخالت نمی دهد، با این حال با تأکید بر تقارن دائم سختبنیاد، ضرورت را بهطور غیر مستقیم دخالت می دهد. زیرا اگر چیزی در همهٔ شرایط ممکن روی می دهد در حکم این است که بگوییم ضرورتاً روی می دهد.

# آیا 'علّت' کلمهٔ مبهمی است؟

احتمالاً حق با راسل بود كه گفت مفهوم علَّت مفهوم مناسبي براي علم

### ۲۸۲ 🙃 فلسفه به زبان ساده

محض نیست. دلیلش این است که آن مفهوم فوق العاده دقیقی نیست. مفهوم علّت متشکل از عناصری است که کاملاً با یکدیگر سازگار نیستند.

یک جهتش آن است که هنوز تفکر جدید دربارهٔ علل تا حدودی تحت تأثیر آثار ارسطویی است، به نحوی که در بعضی از زمینه ها اشارات به مقاصد، اهداف یا وظایف به منزلهٔ انواع تبیین علّی محسوب میشوند.

مهمتر این که، وقایع و تغییرات در حکم علل تلقی می شوند، ولی اشیاء و اشخاص نیز چنیناند. هرچند بی تردید اشیاء و اشخاص کاملاً با وقایع و تغییرات فرق دارند. تسلط و دستکاری ما روی محیط تو آما موجب تصوّر خودمان به عنوان علّت، و تجربهٔ اعمال قدرت می شود. از سوی دیگر، وقتی ما وقایع و تغییرات را به عنوان علل تصوّر می کنیم جایی بسرای مفهوم قدرت باقی نمی ماند. وقایع و تغییرات چیزی را دستکاری نمی کنند، آنها اعمال قدرت نمی کنند. وقایع در مقام علل به تصوّر ارتباط ضروری مرتبطاند. ضرورت با امکان و امتناع در ارتباط است؛ اگر حالتی از امور از نظر طبیعی محال باشد در آن صورت نقیض یا متضاد آن طبیعتاً ضروری است. استوارت میل با جرح و تعدیل مفهوم تقارن دائم، ضرورت را به طور غبر مستقیم دخالت می دهد.

به جهت این که تصور او از یک نواختی به عبوان نقارن دائم در تمامی اوضاع و احوال ممکن طبیعی مستلزم ضرورت است با تصوری که ما از وقایع به مثابه علل داریم جور در می آید. ولی چندان با تصور اشخاص به عنوان علل هماهنگ نیست زیرا اشخاص به طور یک نواخت رفتار نمی کنند.

هیوم بر آن بود که مفاهیم قدرت و ضرورت تو أمند. ولی این ظاهراً اشتباه است. قدرت با انسان قرین است، ضرورت با وقایع. این دو عنصرِ کمابیش مختلف سازندهٔ مفهوم علّتاند.

#### عليّت = ۲۸۳

- I pharmacists
- 2 pathologists
- 3 vulcanologists
- 4 meteorologists
- 5 efficient causes
- 6 material causes
- 7 formal causes
- 8 final causes
- 9 chemistry
- 10 astronomy
- II biology
- 12 Zoology
- 13 genetics
- 14 creation ex nihilo
- 15 maxim
- 16 universality
- 17 uniformity
- 18 Inca Empire
- 19 Douglas Gasking
- 20 recipes



## فصل ۱۸

# استقراء

### استدلال و «ضمانت صدق»

در فلسفه میان استدلال استقرایی (۱) و استدلال قیاسی (۱۱ تمایز نهاده می شود. هر دو نوع استدلال می توانند در هر قلمرویی به کنار روند و بیش تر استدلال های واقعی ترکیبی از این دو است. با ابن حال، استدلال در منطق و ریاضبات تقریباً همیشه قیاسی است، در حالی که در علم و زندگی روزمره احتمالاً استدلال استقرایی متداول تر از استدلال فیاسی است.

قیاس عبارت است از گرفتن نتایجی که ضرورتاً از مقدماتنان لازم می آیند. به این «ضامن صدق» گفته می شود زیرا صدق نتیجهٔ استدلال قیاسی درست، تضمین شده است به این شرط که مقدماتش صادق باشند. یک منال قدیمی را در نظر می گیریم:

۱ ـ هر انسانی فانی است.

۲ ـ سقراط السان است.

٣ ـ پس سقراط فاني است.

### ۲۸۶ 😨 فلسفه به زبان ساده

اگر مقدمات (یعنی او ۲) صادق باشند در آن صورت نتیجه (یعنی ۳) نیز باید صادق باشد.

استقراء عبارت است از جمع آوری واقعیّات حزئی و سپس گرفتن نتیجهای کلّی از این واقعیّات.

بنا بر این، استقراء بر تجربه، مشاهده و آزمایش مبتنی است. استدلال استقرایی من حیث هی ضامن صدق نیست زبرا تعمیمهایی که می دهد نامحدود یا کلّی اند؛ فی المثل، آزها هم به آینده إعمال می شوند هم به گذشته هم به حال. البته این تعمیمهای مبتنی بر مشاهدهٔ واقعیّات، تا جایی که ما می دانیم، درست هستند. نکته در این جا است که صدق تعداد محدودی از احکام مربوط به امور جزئی (مثلاً «این قو سفید است» آل قو سفید است»، و الی آخر) با بطلان احتمالی تعمیم کلّی مبتنی بر آنها (یعنی «همهٔ قوهای گذشته، حال و احتمالی تعمیم کلّی مبتنی بر آنها (یعنی «همهٔ قوهای گذشته، حال و قدر هم زیاد باشد، ضامن صدق تعمیم کلّی نتیجه نیست، لذا بسرخی از قلسوفان گفته اند که استدلال استقرایی من حیث هی نادرست ایا عقیم است.

در اواخر این فصل استدلال خواهد شد که تبیین سنتی استقراء تا انمدازهای گمراه کمننده است. ولی فعلاً میپذیریم که روش سنتی جداسازی استقراء از قیاس بهطور کلّی صحیح است.

در واقع بعضی از استدلالهای استقرایی به جهت این که تعمیمهای بی اساس انجام می دهند نادرستند. به عنوان نمونه این احکام کلّی را در نظر بگیرید: «هر قویی سفید است»، «هر مردی زورگو است»، «هر زنی هیجان زده است»، «هر سگ گرگی مهار نشدنی است». می دانیم که این احکام کلّی را به سادگی می نوان ابطال کرد. از سوی دبگر، احکام کلّی ای

که کیلر (۱۰) و تیکو براهه (۱۵ دربارهٔ مسیرهای حرکت سیارات صورت بندی کردند تا به حال بطال نشده اند و سست و لرزان نمی نمایند.

این احکام کلّی یا تعمیمها، یعنی قوانین حرکت سیارات کیلر، عبارتند از:

قانون اوّل: مدار هر سیاره بیضوی شکل است و خورشید در یکی از کانونهای آن بیضی قرار دارد.

قانون دوّم: خطی که سیارات را به خورشید وصل کند در زمانهای مساوی مساحتهای مساوی را می پوشاند.

قانون سؤم: مجذور مدّت چرخش سیارات متناسب است با مکعب فاصلهٔ متوسط آنها از خورشید.

#### مسألة استقراء

دربارهٔ هر چیزی که میخواهید میتوان استدلال استقرایی کرد، گر چه همانطور که میدانیم استقراء اغلب با پیش بینی وقایع آینده سروکار دارد.

این پرسش که آیا استقراء من حیث هی درست است یا نادرست برای اوّلین بار در دوران جدید توسط هیوم مطرح شد، و بعد از آن راسل در کتاب مسائل فلسفه، احم، به صورت دقیق و موجزی، به بحث دربارهٔ آن پرداخته است. راسل در آنجا به مقایسه ای دست می زند:

همه معنقدند که خورشید فردا طلوع خواهد کرد. ولی چگونه میتوانیم بدانیم که فردا چه اتّفاقی خواهد افتاد؟ هنوز فردا نشده است.

مردم معنقدند که خورشید فردا طلوع خواهد کرد زیرا در گذشته همیشه طلوع کرده است. به عبارت دیگر، همهٔ ما معتقدیم که آینده شبیه گذشته خواهد بود. ولی جگونه می توانیم مطمئن شویم که آینده شبیه گذشته خواهد بود؟ راسل پیشربینی حاکی از اطمینان ما دربارهٔ طلوع

#### ۲۸۸ 🕫 فلسفه به زبان ساده

خورشید را با اطمینان خاطر ماکیان از این که صاحب مزرعه برای همیشه به او دانه خواهد داد مقایسه میکند. روزی مزرعه دار تصمیم میگیرد که برای شام جوجه کباب بخورد، این ثابت میکند که اعتقاد راسخ ماکیان به خیرخواهی مزرعه دار اشتباه بوده است. آیندهٔ ماکیان تسبیه گذشته اش نبود. به همین نحو، ممکن است اعتقاد راسخ ما نیز به این که آینده شبیه گذشته خواهد بود اشتباه باشد، زیرا همهٔ ما می دانیم. پس با ستال ماکیان آشکار می شود که استدلال استقرایی باید بسیار سست باشد. مسألهٔ استقراء را می توان در قالب یک قیاس ذوحدین بیان کرد:

یا استدلال استقرایی مبتنی بر دَور (۱۷) است یا میتوان آن را به قیاس تبدیل کرد. اگر مبتنی بر دَور باشد نادرست است. اگر به قیاس تبدیل شود دیگر استقراء نیست.

دُور چیست؟ فرض کنید ما پیش بینی می کنیم که خورشید فردا طلوع خواهد کرد. دلیل پیش بینی ما چیست؟ این است که می دانیم خورشید در گذشته همیشه طلوع کرده است. با یادآوری ماجرای ماکیان می پرسیم: آیا دلیل ما دلیل معتبری است؟ شاید در ادامه پاسخ دهیم: آری، دلیل معتبری است؛ زیرا می دانیم که در گذشته آینده همواره شبیه گذشته بوده است؛ گذشته های گذشته به آینده های گذشته شباهت داشته است.

می توان پی برد که دلیل دوّم صرفاً تکرار دلیل اوّل در شکلی تنازه است؛ بدین ترتیب «توجیهی» که برای خردپذیر بودن دلیل نخست ارائه شده است کاملاً دّوری است.

# رامحلهاي پيشنهادي

راسل و دیگران تعدادی از راهحلهای ممکن برای این مسأله را طرح و نفدکردهاند،که عبارتند از:

#### استقراء 🎚 ۲۸۹

#### راه حل مبتنى بر قوانين طبيعت

ما میدانیم که خورشید فردا طلوع خواهد کرد زیرا میدانیم که منظومهٔ شمسی تابع قوانین حرکت دورانی کپلر است که قوانین طبیعی هستند.

راسل آیراد میگیرد که خود فوانین طبیعت صرفاً از راه متاهده کشف می شوند. اگر ما نمی توانیم مطمئن شویم که خورشید فردا طلوع خواهد کرد یا نه هم چنین نمی توانیم مطمئن شویم که قوانین حرکت دورانی کپلر نیز فردا حاکم خواهند بود یا نه. این واقعیّت که تاکنون خورشید همیشه طلوع کرده است با عدم طلوعش در فردا منافاتی ندارد: این واقعیّت که تاکنون قوانین کپلر همواره معتبر بوده اند مافاتی با این ندارد که فردا معتبر نباشند.

# راهحل مبتني بريكانواختي طبيعت

چه بسا تصور شود که استدلال استقرابی بدین جهت نادرست میباشد که استدلال ناقصی است. اگر ما مثالهای خود از استدلال قباسی و استدلال استقرابی را مفایسه کنیم، متوجه میشویم که استدلال نخست (یعنی قیاسی) سه جزء دارد:

۱ ـ هر انسانی فانی است.

٢ ـ سقراط انسان است.

۳ ـ پس سقراط فانی است.

در حالي كه استدلالهاي استقرابي فقط دو جزء دارند، في المثل:

۱ ـ خورشيد در گذشته هميشه طلوع كرده است.

۲ ـ پس فردا نيز طلوع خواهد كرد.

يا مثلاً:

۱ ـ قوانين حركت سيارات در گذشته معتبر بوده است.

۲ ـ يس در أينده نيز معتبر خواهند بود.

راسل اظهار می دارد که استدلالهای استقرایی را می توان با افزودن مقدمه یک نواختی طبیعت. این عمل مقدمه یک نواختی طبیعت. این عمل استدلال استقرایی را به چیزی شبیه استدلال قیاسی تبدیل خواهد کرد، و استدلالهای قیاسی ضامن صدق نتیجه انند. از این رو، به نظر می رسد مقدمهٔ یک نواختی طبیعت تضمین می کند که قوانین طبیعت همان طور که امروز صادق اند فردا نیز صادق خواهند بود.

اینک استدلالهای مربوط به طلوع خورشید بدین ترتیب جربان می یابد:

١ ـ طبيعت يكنواخت است.

۲ ـ خورشيد در طول ميليونها سال هر روز طلوع كرده است.

٣\_پس خورشيد فردا طلوع خواهد كرد.

يا به صورت عالمانهتر:

۱ ـ طبيعت يكنواخت است.

۲ ـ امروز سيّارات تابع قوانين حركت دوراني هستند.

٣\_پس سيارات فردا نيز تابع حركت دوراني كپلر خواهند بود.

این راه حل نقاط ضعفی دارد. چنین می نماید که آن با تبدیل استقراء به قیاس، کلاً استقراء را الغا می کند. دوّم، مقدمهٔ بک نواختی طبیعت فوقالعاده مبهم است. نه می گوید چه قدر یکنواخت است، و نه توضیح می دهد که چه چیزی یک نواختی محسوب می شود. نقص سوّم بسیار پیچیده است. شرحش از این قرار است.

برای جریان برهان فرض کنید که مقدمهٔ یک نواختی طبیعت صادق است. با این حال، از راه مقایسات می توان پی برد که حتّی اگر صادق هم باشد صدقش بدیهی نیست. قضیهٔ «طبیعت یکنواخت است» مثل قضیهٔ «هر عمّهای مؤنث است» نیست که طبق تعریف قضیهای صادق و بدیهی است. متل این قضیه هم نیست که «هر چیزی خودش است نه چیزی دیگر»که باز قضیهای بدیهی است.

نتیجه این می شود که یک نواختی طبیعت باید از راه تجربه کشف شده باشد. ولی اگر از راه تجربه کشف شده است باید مبتنی بر استقراء باشد. ولی اگر استقراء نادرست است در این صورت یک نواختی طبیعت نمی تواند مبتنی بر آن باشد. حتّی هنگامی که استقراء به قیاس نبدیل و تحویل می شود عنصری از دور باطل در استدلال بافی است.

## راه حل مبتنى بر احتمال

در این جا پیشنهاد عبارت از این است که مقدّمهای کلّی دربارهٔ احتمالات را به استدلال بیفزاییم. اگر ابن کار را بکنیم استدلال چیزی شبیه این خواهد بود:

۱ ـ وقتی چیزی در جنین و چنان شرایطی به دفعات معیّنی روی داده است، در چنین صورتی این احتمال هست که آن چیز دوباره در همان شرایط روی دهد.

۲ ـ خورشيد در گذشته به دفعات معين طلوع كرده است.

۳ ـ بنا بر این، احتمال می رود، یا احتمالش زیاد است، که خورشید مجدداً فردا طلوع کند.

راه حل مبتنی بر احتمالات از این حیث که استدلال استقرایس را با مقدّمهای اضافی تقویت می کند از همان نوع کلّی راه حل مبتنی بر یک نواختی طبیعت است. هم چنین در معرص تمامی همان ایرادها است، به اضافهٔ چند ایراد دیگر.

یکی از ابرادهای اضافه عبارت از این است که در اینجا مفهوم

#### ۲۹۲ 📧 فلسفه به زیان ساده

احتمال تعریف نشده و مبهم است. تنها مفاهیم واقعاً دقیق احتمال عبارتند از احتمال ریاضی (^) و احتمال آماری. '^

احتمالات ریاضی و آماری به شکل مقادیر و کسور بیان می شوند. بدین ترتیب ما می توانیم محاسبه کنیم که احتمال کشیدن آس از در بازی حکم یک به سیزده است، و احتمال شیر یا خط آمدن سکه پنجاه درصد. مثال دیگر از نسوع کمی متفاوت عبارت است از نظر سنجی. مثلاً نظر سنجی دربارهٔ نتایج رأی گیری با پرسیدن از «نمونهٔ واقعی» کل شناخته شده انجام می گیرد. به عنوان نمونه، اگر در رأی گیری برای انتخاب شورای شهر کمبریج «نمونهٔ واقعی» رأی دهندگان مورد سؤال قرار گیرند ممکن است معلوم شود که سی و چهار درصد از واجدین شرایط به سبز رأی خواهند داد، سی و سه درصد به قرمز و سی و سه درصد به آبی.

شایان ذکر است که اگر آمارگیر آمار تعداد کل (رأی دهندگان شهر) را نمی دانست، نه نمی توانست بداند که آیا این نمونه، نمونهٔ واقعی است، و نه می توانست بداند که آیا به اندازهٔ کافی زیاد است که بتوان به آن اعتماد کرد یا نه.

مفهوم دقیق احتمال مستلزم آن است که شخص دستکم این دو مقدار را بداند. زیرا در غیر این صورت نمی تواند احتمال را در قالب مقدار یا کسر بیان کند.

در سال نخست ما این مقادیر عبارت بودند ار: تعداد آسها در یک دست بازی ورق و تعداد کل کارتها در آن بازی. در مثال دوّم ما این مقادیر عبارتند از: دو روی سکه و تصویر شیر روی سکه (یک). در مثال سوّم ما مقادیر عبارتند از: عدد کل رأی دهندگان، تعداد «نمونه واقعی» و تعدادی از سیان این نمونه که میگویند قصد دارند به ترتیب به سبز، قرمز و آبی رأی دهند.

وقتی ما دربارهٔ طلوع خورشید حکم کلّی صادر میکنیم این دو مقدار را نداریم، در واقع ما در این مورد به هیچ مقدار و کمیّتی علم نداریم. ما معتقدیم که خورشید میلیونها بار طلوع کرده است، ولی ما نه کل دقیق دفعاتی راکه خورشید طلوع کرده است میدانیم، و نه به کل دفعاتی که آن طلوع خواهد کرد علم داریم. پس بدیهی است که ما نمی توانیم بدانیم آیا نمونهٔ ما نمونهٔ واقعی است یا نه. ما نمی توانیم بگوییم «احتمالاً خورشید فردا طلوع خواهد کرد» زیرا نمی دانیم که زمین تاکی به چرخش خود فردا طلوع خواهد داد و بنا بر این، ما نمی دانیم که خورشید چند وقت یک بار طلوع خواهد کرد یا چند وقت به یک بار طلوع نخواهد کرد. تجربهٔ ما تنها می تواند دربارهٔ نمونهٔ نامشخص کوچکی از رفتار منظومهٔ شمسی باشد.

در این زمینه ها کلمهٔ «احتمال» هیچ ارتباطی با احتمال ریاضی یا آماری ندارد. به احتمال زیاد با تجارب و روان شناسی انسان مرتبط است. ما واقعاً نمی توانیم از این اعتقاد دست بشویم که خور شید فردا طلوع خواهد کرد. به نظر می رسد که این تمایل بی شباهت به تمایل ماکیانی نیست که به خیرخواهی مزرعه دار اعتقاد داشت.

# اعتمادباوري

پس چگونه می توانیم به توجیه و دفاع از این اعتقاد خود بپردازیم که پیش بینی های دقیق دربارهٔ خورشید و سیّارات واقعاً امکان پذیر است، که آینده مسلماً در بسیاری از جهات شبیه گذشته است، و این که صدور حکم کلّی بر اساس تجربه اغلب روش درستی برای معرفت است؟

بعضی از فیلسوفان میگویند استقراء نیازی به توجیه ندارد زیرا هر احمقی می تواند دربابد که آن روش ق*ابلاعتمادی* بىرای کسب معرفت است. این پاسخ «اعتمادباوری»(۱۱۱ نامیده می شود و به نحوی یادآور

#### ۲۹۴ 📧 فلسفه به زبان ساده

راه حل پیشنهادی رامزی دربارهٔ مسألهٔ شناحت است (به فصل ششم مراجعه کنید).

راه حل اعتماد باور دست کم این پرسش را پیش می آورد که: اگر استه استقراه «همان» روش قابل اعتماد کسب معرفت دربارهٔ جهان است، روش های غیرقابل اعتماد کدامند؟ وقتی می کوشیم به این پرسش پاسخ دهیم متوجه می شویم که استقراء حریفی ندارد. آن اساساً یک روش نیست، بلکه چکیدهٔ تمام روش هایی است که به نظر می رسد تاکنون موفقیت آمیز بوده اند. از آن جا که آن چکیده یا کل می باشد گمراه کننده است که بگوییم روشی غیرقابل اعتماد انکره ایا همان روش قابل اعتماد امعرفه است.

برای شرح و توضیح این نکته لازم است انسان برخی چیزهای متفاوت را که استقراء نامیده میشوند بررسی کند، و بپرسد آیا میتوان استقراء را به نفع روش دیگری کنار گذاشت، چه وقت و چگونه.

دعوی ما این است که نمی توان از استقراء صرف نظر کرد زیرا آن چکیدهٔ هر چیزی است. نه فقط صرف نظر کردن از استقراء مشکل، بلکه غیرقابل تصور است. بنا بر این، نظریهٔ فرد اعتمادباور شعاری یوچ است، مثل این شعار که یک چیز بیش تر از هیچ چیز است.

#### اعتمادباورىهاى تطبيقي

تعمیم تجربی همیشه قابل اعتماد نیست. در درازمدّت معلوم می شود که بیش تر تعمیمها و بیش تر نظریههای علمی اشتباه است. قیاس فی نفسه بهتر نیست، زیرا چنین نیست که هر استدلال قیاسی درست باشد، بعضی درستند و بعضی نادرست، به استدلال کننده و انتخاب قواعد استنتاج

بستگی دارد. اگر هر استقراء و قیاسی صد درصد قابل اعتماد بودند معنایش این بود که نوع بشر عالم مطلق است.

الستقراء کلمهٔ مبهمی است. آن می تواند بر روش های خاص تحقیق دلالت داشته باشد، از قبیل جمع آوری نمونه ها، یا به کارگیری تلسکوب، یا اختراع وسایل علمی جدید برای اهداف خاص. یا، از سوی دیگر، صرفاً می تواند به این معنی باشد: هر روش تحقیقی که قیاسی نیست.

البتّه، روش های خاص می توانند در مقایسه با یکدیگر بالنسبه موثق یا ناموثق باشند. هم چنین، تحقیقات خاص در مقایسه با یکدیگر ممکن است کم تر یا بیش تر موثق (موفقیّت آمیز) باشند. ولی بسی معنا است که بگوییم قیاس از حیث قباس بودن موثقیّت بیش تر (یا کم تری) از استقراء از آن جهت که استقراء است دارد. این که در مورد خاصی موثق یا ناموثق است چیزی است که یا به کسی که آن را انجام می دهد و هوشمندی او بستگی دارد، یا به روش خاصی که مورد استفاده است، یا به قواعد استناج به خصوصی که به عمل گرفته می شود. برخی از روش ها و برخی از قواعد استناج سست تر از برخی دیگرند.

# وقتى نظريهها رد مىشوند چه روى مىدهد

اجازه دهید چند نمونهٔ خبالی را بررسی کنیم. فرض کنیم شما معتقدید که می توانید با تعبیر ته ماندهٔ جای آبنده را پیش بینی کنید. احتمالاً به زودی از این نظریّه سرخورده می شوید. آیا وقتی چنین اتفاقی می افتد شما می گویید آد، با بر این، استقراء غیرقابل اعتماد است؟ به هیچ وجه. بلکه به جای آن می گویید «اصلاً هیچ ارتباطی میان وقایع آینده و نقوش روی تَه ماندهٔ چای وجود ندارد».

دانشمندان نیز، مثل تعبیر کنندهٔ مأیوس ته ماندهٔ جای، گاهی اوقات متوجّه می شوند که چیزهایی که فکر می کردند با هم مرنبطند مرتبط نیستند. علم گاهی کشف می کند که بعضی الگوها در این جا معقول نیست. چنین کشفی شبیه صدور احکام کلّی بر اساس واقعیّات نبوده بلکه عکس آن است؛ یعنی کشف این نکته است که بعضی از احکام کلّی یا تعمیمها نادرستند. ولی این نکته هرگز دلالت بر آن ندارد که استقراء غیرفابل اعتماد است. بالعکس، نقش کشف فقدان ارتباط، یعنی کشف این که تعمیم خاصی غیر ممکن است، نمونهای از «آن» روش استقرایی تلقی می شود. به عبارت دیگر، استقراء هم نظمها و ارتباطها را کشف می کند، هم بی نظمی ها و عدم ارتباطها را.

سپس تصوّر کنید که دانشمندان به دفعات مکرّر در تمام حوزههای گوناگون با شکست مواجه می شوند. آیا آنها خواهند گفت «آه، بنا بر این، استقراء اصلاً روش قابل اعتمادی نیست»؟ به هیچ وجه. آنها به احتمال زیاد خواهند گفت «جهان ییچیده تر از آن است که ما تصوّر می کنیم» یا «ما کم هوش تر از آنی هستیم که فکر می کنیم» یا «شاید لازم است که ما به کلّی روش هابمان را بازاندیشی کنیم» یا حتّی «شاید بالاخره در عرفان شرقی چیزهابی هست ـ آن را هم امتحانی بکنیم». و برای امتحان چیزی دیگر به جای آن، عرفان باشد یا هر چیز دیگر، باید دوباره تجربه و مشاهده، بر همان شکل یا به شکل دیگر، نقش خود را ایفاکند. حتّی حدس نیز نوعی استقراء است، استقرایی که بعضی اوقات به نتیجه می رسد.

عدم موففیّت هیچ تعمیم یا نظریّهای اثبات نخواهد کرد یا نمی تواند اثبات کند که استقراء من حیث هی نادرست یا غیرقابل اعتماد است.

فرض این که روزی معلوم شود همهٔ تعمیمهای سابق ما، همهٔ دانش

قبلی ما، و تمامی روش های علمی خاص ما نادرست یا ناموففیّت آمیز هستند هبچ تناقضی در خود ندارد. گذشته از بین، فرض این که ممکن است ما قادر نباشیم هیچ فرضیه یا تعمیم یا حکم کلّی جدیدی مطرح کنیم فرض محال و یاوهای نبست.

این چه چیزی را ثابت میکند؟ به ثابت میکند که استقراء من حیث هی معقول نیست؟ خیر. اگر چنین اتفاقی میافتاد صرفاً دلالت بر این داشت که نوع بشر روی هم رفته چنان با هوش نیست که تأسیس علم کند. آن نمی توانست ثابت کند که طبیعت واقعاً فاقد یک نواختی است، تنها این را ثابت می کرد که نوع بشر نمی تواند یک نواختی (بیش تری) کشف کند.

#### هرج و مرج و توصيف

اثبات این که جهان دارای بکنواختی نیست غیر ممکن است. می توان گفت که «جهان هرج و مرج است»، ولی تنها به این شرط که قضیهٔ فوق کاذب باشد. غیر ممکن است که واقعاً بگوییم جهان هرج و مرج است، زیرا اگر جهان حفیقتاً توام با هرج و مرج بود هیچ زبانی برای گفتن چنین سخنی در کار نبود. خود زبان مبتنی بر جیزها یا کیفیاتی است که ثبات زمانی کافی دارند تا با گلمات به هم متصل شوند، و خود این ثبات نوعی یک نواختی است. البته این نکته تضمین نمی کند که ممکن نیست جهان دچار هرج و مرج شود، ولی اگر چنین اتفاقی بیفتد ما وجود نخواهیم دچار هرج و مرج شود، ولی اگر چنین اتفاقی بیفتد ما وجود نخواهیم داشت که شاهدش باشیم.

I - inductive reasoning

<sup>2 -</sup> deductive reasoning

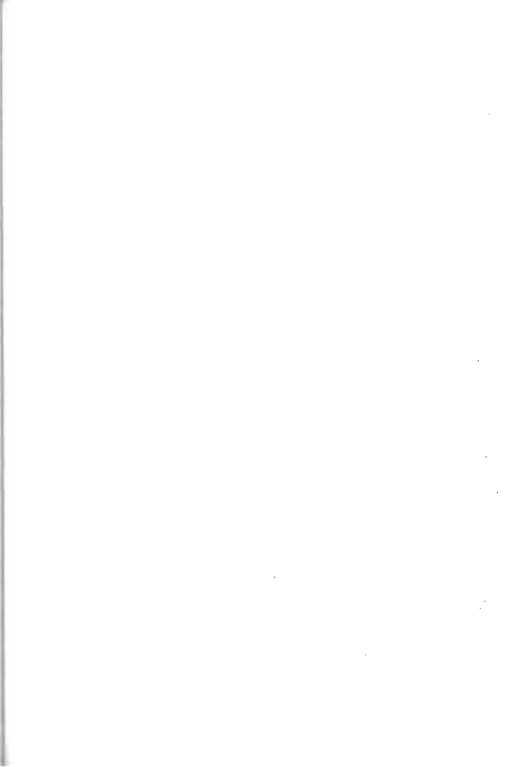
<sup>3 -</sup> unsound

# ۲۹۸ . فلسفه به زبان ساده

- 4 Kepler
- 5 Tycho Brahe
- 6 The Problems of Philosophy
- 7 circular
- 8 mathematical probability
- 9 statistical probabolity
- 10 Acc
- 11 reliabilism

# بخش پنجم

منطق: فلسفهٔ استنتاج و برهان



# فصل ۱۹

# موضوع منطق

منطق صوری ۱۱ اسننتاج قیاسی را مطالعه میکند. به استدلال استقرایی توجهی ندارد. موضوع منطق آن جنبه از برهان دقیق یا قیاسی است که با اعتبار و صحّت مرنبط است.

#### استقراء، قیاس و برهان

اسندلال استفرایی بر مشاهده و نجربه مبتنی است. استقراء اساسی از جمع آوری واقعیّات و سپس صدور حکم کلی بر اساس آن واقعیّات تشکیل می شود. از سوی دیگر، قیاس عبارت است از اخذ ننایجی که یا ضرورتاً از اصول متعارف لازم می آیند، یا از احکامی دربارهٔ واقعیّات که علم به آنها مفروض گرفته می شود.

وقتی منطق دانان از برهان<sup>۱۳</sup> سخن میگویند منظورشان برهان قیاسی است. ولی وفتی مردم عادی، یا دانشمندان از برهان سخن میگویند معمولاً مرادشان دلیل بسیار قوی است. این دو معنای کلم<sup>ن ب</sup>برهان»، به یک بیان، چکیدهٔ تفاوت میان قیاس و استفراء است. این تفاوت، همان طور که در فصل هیجده اشاره کردیم، با «ضمانت صدق» در ارتباط است. شواهد هر قدر هم قاطع باشند، صدق نتیجهٔ استدلال استقرابی را تضمین نمی کند. استنتاج استقرابی معقول با کذب نتیجهاش سازگار است. حتّی اگر واقعیّات غیرقابل تردید باشند، هنوز امکان این هست که نتیجهٔ استنتاج استقرابی کاذب باشد. این به جهت آن است که استدلال استقرابی کمیّت محدودی از شواهد را از گذشته و حال جمع آوری می کند، و سپس نتایجی در قالب تعمیمهای کلی می گیرد. چنین تعمیمها یا احکام کلی شمار نامحدودی از واقعیّات اضافی را شامل می شوند و به خوبی می توانند هم در مورد گذشته و حال قابل اجرا باشند هم در مورد آینده.

پیش تر در فصل هیجده استدلال استقرایی را مورد بررسی قرار دادیم، لذا در این فصل چیزی افزون بر آن نمیگوییم.

برهان قیاسی «ضامن صدق» است. اگر مقدمات استنتاج قیاسی صحیح صادق باشند، نتیجهٔ آن نیز باید صادق باشد. چرا چنین است؟ صرفاً به این دلیل که «صحیح» بدین نحو تعریف می شود. تعریف صَحّت چنین است: استنتاج به این شرط صحیح است که با وجود صدق مقدماتش کذب نتیجهٔ آن محال باشد.

از این به بعد وقتی از براهین نام میبریم منظورمان براهین قیاسی خواهد بود.

منطق، استنتاج قیاسی بهطور اعم را مطالعه میکند، نه براهبن قیاسی را. براهین قیاسی زیر مجموعهای از استنتاج قیاسی صحیح است.

استنتاج قیاسی من حیث هی می تواند با مقدمات صادق، یا فرضیه های صرف، یا با مقدمات کاذب شروع شود. به هر حال، استنتاج قیاسی می تواند صحیح باشد حتّی اگر مقدماتش مغالطه آمیز باشند، یا با

#### موضوع منطق 🏿 ۳۰۳

وجود صدق مقدماتش کاذب باشد. از تعریفی که چند سطر بالاتر دربارهٔ «صحیح» ارائه کردیم می توان به این نکته پی برد.

در این جا مثالی از استنتاج قیاسی صحیح را می آوریم که برهان نیست. این استنتاج صحیح است، ولی چیزی را اثبات نمی کند زیرا با مقدمهٔ کاذبی دربارهٔ ناپلئون آغاز می شود:

ناپلئون ژاپني بود.

هر ژاپنی آسیایی است.

پس نابلئون آسیایی بود.

اگر استنتاج قیاسی صحیح با مقدمات صادق شمروع شمود بمرهان خواهد بود. مانند این مثال قدیمی:

هر انسانی حیوان است.

سقراط انسان است.

پس سقراط حيوان است.

به بیان فنی هر استنتاج صحیح قیاسیای که دارای مقدمات صادق باشد برهان است، هرچند اگر در عمل نتیجه از قبل معلوم باشد، یا قابل قبول تر از مقدمات باشد باز عنوان «برهان» به آن داده نخواهد شد.

آیا براهین واقعی همواره باید با مقدمات صادق شروع شود؟ خیر، زیرا یک استثنای مهمٔی وجود دارد، یعنی برهان خلف با مقدّمهای آغاز می شود که کذبش معلوم یا محل تردید می باشد، و هدف برهان این است که اثبات کند مقدمهٔ مفروض کاذب است از برا صادق بنداشتن آن به تناقض منجر می شود،

براهین خلف در ریاضیات ناستداول نیستند. در این جا به یک نمونهٔ معروف آن اشاره میکنیم: اقلیدس با استفاده از برهان خلف ثابت کرد که بزرگترین عدد اوّل وجود ندارد، بدین شرح:

بزرگترین عدد اوّل وجود دارد، آن را ۲ مینامیم.

عدد بزرگتری هست که مساوی است با P ×... ۵ × ۳ × ۲ × ۱. این عدد را Q می نامیم. این عدد حاصل ضرب همهٔ اعداد اوّل از ۱ تبا P می باشد. بدیهی است که Q عدد اوّل نیست، زیرا به همهٔ اعداد اوّل پیش از P فابل تقسیم است.

عدد بزرگتری نیز وجود دارد، ۱ + Q این عدد را R مینامیم.

R باید عدد اوّل باشد زیرا اگر آن را به هر عدد فبلی از جمله خود Q تفسیم کنیم باقی مانده دارد که همان عدد (۱) است.

بس P بزرگترین عدد اوّل نیست، زیرا R عدد اوّلی است که از P بزرگتر است.

روشن است که این فرایند را می توان تا اید ادامه داد، بدین صورت: بزرگ ترین عدد اوّل وجود دارد، یعنی R.

عدد بزرگتری وجود دارد که عبارت است از R×...۵×۳×۲×۱. (و همین طور تا بی نهایت).

نتيجه: بزرگترين عدد اوّل وجود ندارد.

# روشهای منطق

منطق دقیقاً چگونه استدلال قیاسی را مطالعه میکند؟ منطق در اصل قواعد کلی ای را برای سنجیدن صحّت استدلال وضع میکند. ولی قبل از وضع چنین فواعد گلی امور زبانی را طبقهبندی نموده، و بحثهای بدیعی دربارهٔ زبان میکند. هم چنین ممکن است زبان ساختگی ارائه دهد.

## موضوع منطق 😨 ۳۰۵

منطق امور زبانی، یعنی الفاظ و جملات، را طبقهبندی میکند تا طبقهبندی استنتاجها و براهین را آسادتر سازد.

منطق به چند دلیل به ابداعات زبانی اقدام میکند. یک دلیلش برطرف کردن ابهام و دوپهلویی است.

دلیل دیگرش عبارت است از آسان تر کردن آرا، جدید. و دلیل سوّم، بسرای این که نوعی علامات اختصاری داشته باشد تا از دشواری استنتاجهای پیچیده بکاهد.

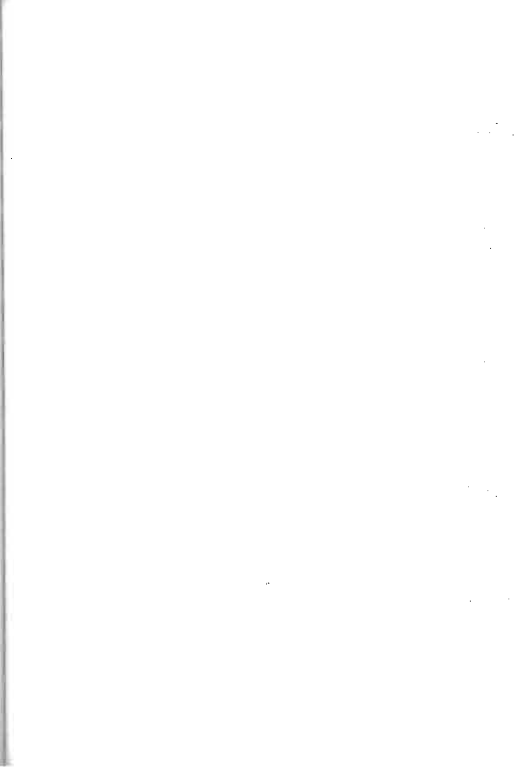
منطق هم چنین اصطلاحات تخصصی یا نیمه تخصصی ابداع می کند. اصطلاحات تخصصی منطق سنتی قدیم ساده اند و عمد تا برای توصیف ساختار استنتاج ها به کار می روند. اصطلاحات تخصصی منطق جدید بسیار پیچیده ترند. آن ها بیش تر شبیه زبان ساختگی کامل می باشند. و مراد آن است تا ابزار بیان استنتاج ها را داشته باشد به گونه ای که ساختار آن ها را به نحو واضح آشکار سازد. فرض می شود که این زبان ساختگی منطق جدید ساده تر، و دقیق تر و مشخص تر از زبان طبیعی معمولی است. دقت، قطعیت و وضوح باعث می شود که راحت تر مغالطات را کشف کند و ساده تر میان انواع مختلف استنتاج تمایز نهد.

در فصول آتی ویژگیهای اصلی منطق قدیم و منطق جمدید را بیان خواهیم کرد. همچنین توضیح خواهیم داد که چرا منطق قدیم در قرن بیستم جایش را به منطق جدید داد.

<sup>1 -</sup> formal logic

<sup>2 -</sup> proof

<sup>3 -</sup> reductio ad absurdum



# فصل ۲۰

# منطق قياسى

با تعریف کلّی صحّت اقیاس آغاز می کنیم: استنتاج یا استدلال به این شرط درست یا منتج است که با وجود صدق مقدماتش کذب نتیجه اش محال باشد.

کلمهٔ یونانی سیلوجیسم (۱) صرفاً به معنای استدلال درست است. ولی مدّتها پیش از این کمی معنایش تغییر کرده است. نزد منطق دانان معنای این کلمه نسبت به معنای اوّلیّهٔ یونانی آن از یک جهت اعم و از جهت دیگر اخص است.

از این جهت اخص است که امروزه مراد از قیاس صوری، در درجهٔ اوّل، صرفاً استنتاجها یا استدلالهایی هستند که با قالب کلّی معینی منطبق باشند. این قالب از دو مقدّمه و یک نتیجه تشکیل می شود. از آن جهت اعم است که امروزه نه تنها به استدلالهای درست مبتنی بر قالب فوقالذکر، بلکه به استدلالهای نادرست نیز قیاس صوری اطلاق می شود.

#### ۳۰۸ 🗷 فلسفه به زبان ساده

قالب به ظاهر سادهٔ قیاس در واقع می تواند به چندین صورت مختلف باشد. قیاس می تواند بدین سان باشد:

هر انسانی فانی است.

سقراط انسان است.

پس سقراط فانی است.

که بر حسب اتفاق منتج است، زیرا اگر مقدمات صادق باشند نتیجه نیز ناگزیر صادق خواهد بود.

يا مي تواند به اين شكل باشد.

هيچ كلاغي سفيد نيست.

بعضی از کلاغها ژنهای زال دارند.

پس بعضی چیزهای دارای ژنهای زال سفید نیستند.

که از قضا این نیز درست و منتج است ـ اگر مقدمات صادق باشند نتیجه نیز صادق خواهد بود.

یا ممکن است به این صورت باشد:

بعضي از حيوانات گوزن هستند.

بعضى از حيوانات گوشتخوارند.

پس بعضی از گوزنها گوشتخوارند.

که به روشنی نادرست و عقیم است مقدمات صادقاند ولی نتیجه کاذب است.

منطق قیاسی را عمدتاً منطق ارسطویی مینامند زیرا مدونِ بخش اعظم آن خود ارسطو است. ولی برخی افزودها و توسعههای آن حاصل کار فیلسوفان بعدی است، که از میان آنها میتوان به زنون، (۱) چیچرو و بوئیوس، (۱) و مؤلفان مدرسی همچون آبلار، (۱)دانز اسکاتس (۱) و ویلیام اکامی (۱) اشاره کرد.

#### منطق قیاسی 🏮 ۳۰۹

بعضی از استنتاجها فقط یک مقدّمه دارنید. به اینها استنتاجهای ساده یا مستقیم میگویند. مثال: همهٔ قوها سفید خالص اند (مقدّمه)، پس هیچ قویی سیاه نیست (نتیجه).

منطق قدیم مدّعی است که همهٔ استدلالها یا ساده و مستقیماند یا در غیر این صورت قیاسی هستند. این منطق فرض میکند که هر استدلالی را که پیچیده تر از یک قیاس به نظر می رسد یا می توان به یک قیاس و یا به مجموعه ای از قیاس ها تحویل و تبدیل کرد. در متون در سی منطق مربوط به قرن نوزدهم تمرینهایی وجود دارد که در آنها که دانش پیژوه باید استدلالهای به ظاهر پیچبده را به قیاسها یا مجموعه ای از قیاسها تبدیل کند.

# نمادها، اصطلاحات اختصاري و تخصصي

طبقه بندی و تا اندازه ای صورت بندی قیاس ها به یاری نماد آفرینی (۱۰) امکان پذیر است. نماد آفرینی ای که در منطق قیاسی به کار می رود کاملاً ساده است، یعنی مستلزم تقریباً دوازده اصطلاح تخصصی است که همهٔ آنها برای فهم نظام ضروری نیستند. تقریباً تعدادی از این اصطلاحات تخصصی، یا نحوهٔ به کارگیری آنها، مابعد ارسطویی هستند.

قضایا و سور قضایا: قضیه گفتاری است که احتمال صدق و کذب در آن برود. قضایا با انواع دیگر جملات، مثلاً استفهام، تمنی و امر و نهی، که قابل صدق و کذب نیستند فرق دارند.

چهار اصطلاح «بعضی»، «همه یا هر»، «هیچ» و «بعضی ... نیستند» سور قضایا(۱۸ نامیده می شوند.

منطق قدیم قضایا را به چهار قسم طبقهبندی میکند. تفاوت میان دو

قسم قضیه با یکدیگر مبتنی بر این است که کدام یک از این سور چهارگانه در قضیه آمده باشد.

علائم اختصاری که برای اشاره به این چهار قسم قضیه به کار میروند حروف الفیا هستند، بدین ترکیب که:(۱)

کل (A) به جای قضایایی که با «همه با هر» شروع میشوند.

لا (E) به جای قضایایی که با «هیچ» شروع می شوند.

ع (۱) به جای قضایایی که با «بعضی یا برخی» شروع می شوند.

س (O) به جای قضایایی که در قالب «بعضی ... نیستند» بیان می شوند.

اصطلاحات تخصصي اقسام چهارگانهٔ قضایا عبارتند از:

كلّ (A) موجبهٔ كلّيه («همه يا هر»).

لا (E) سالبهٔ كلّبه («هيچ»).

ع (١) موجبهٔ جزئيه («بعضي»).

س (O) سالبة جزئيه («بعضي ... نيستند»).

مثالها:

کل (A) هر سودانی سالم است.

لا (E) هيچ سوداني سالم نيست.

ع (۱) بعضي از سوداني ها سالمند.

س (٥) بعضي از سوداني ها سالم نيستند.

حدود: بی نردید استدلالها همواره دربارهٔ چیزی هستند لهستانیها، شیدایی، کمالات، شهرها، اعداد اوّل یا هر چیز دیگر. حدود (۱۱۰ کلماتی هستند که به موضوعات استدلالها اشاره دارند. معمولاً حروف S (م)، M (ح) و P (ط) را به عنوان علامت اختصاری حدود به کار می برند.

قیاس سه حد دارد. اگر نتیجهٔ قیاس را مد نظر قرار دهیم حدود عبارتند از:

موضوع نتیجه (م)، محمولِ نتیجه (ح) و حدٌ وسط (ط)، که در هر دو مقدّمه حضور دارد و در نتیجه حذف می شود.

از این به بعد در مثالهایی که میزنیم بالای کلمات حروف «م»، «ح» و «ط» را قرار می دهیم تا در یادآوری این که کدام حدّ هستند مفید باشد.

مقدمات و نتیجه: همان طور که هم اینک دیدیم، قیاس مرکّب از سه قضیه است. آن با دو مقدّمه آغاز می شود که سوّمی، یعنی نتیجه، باید از آن دو استناج شود. قضیهای که شامل موضوع انتیجه او حدّ وسط است صغری نامیده می شود، و قضیه ای که شامل محمول انتیجه او حدّ وسط است کبری نام دارد. قضیه ای که شامل موضوع و محمول، هر دو، است نتیجه می باشد، که البته همواره در آخر می آید. معمولاً در اوّل نتیجه عباراتی از قبیل «بنا بر این اله اله سال » یا «در نتیجه» می آید.

از جهتی قیاس بر دو قسم است، درست و نادرست. «به جهت استدلال صدق مقدمات را مسلّم فرض میکنیم. میپرسیم: آیا با فرض صدق مقدمات، نتیجه لازم می آید؟ که مساوی این پرسش است: آیا با فرض صدق مقدمات، نتیجه می تواند کاذب باشد؟

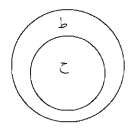
مثال ۱: هر لهستانی تا شید الساست.

هيچ انسان عاقلي أ شيدا <sup>ط</sup> نيست.

پس هيچ انسان عاقلي " لهستاني تا نيست.

با فرض صدق مقدمات نتیجه نمی تواند کاذب باشد، بنا بر این، استناج صحیح است. این را می توان به وسیلهٔ نمودار اولر(۱۱) به طور حسی آشکار ساخت:

#### ٣١٢ 🗈 فلسقه به زيان ساده



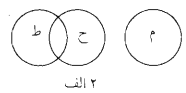


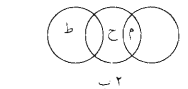
مثال ۲: بعضی از شیداها<sup>ط</sup> پرویی هستند.

هيچ شيدايي <sup>ط</sup> عاقل <sup>م</sup> نيست.

پس هیچ انسان عاقلی ٔ پرویی ٔ نیست.

با فرض صدق مقدمات، نتیجه می توانید صادق باشد، (نک: نمودار ۲ الف)، یا می تواند کاذب باشد، (نک: نمودار ۲ ب). بنا بر این، استنتاج صحیح نیست.





# طبقه بندی قیاسها به ۲۵۶ صورت

منطق قیاسی را بر حسب صور گوناگون احتمالی آنها مرتب میکند. این طبقه بندی امکان جداسازی قیاس صحیح از ناصحیح را فراهم می آورد. بر حسب نظریّهٔ استدلال قیامی، صحّت یا انتاج به دو جیز بستگی دارد، شکل قیاس، و ضرب تقیاس.

آشکال و ضروب: شکل(۱۳ قیاس عبارت است از آرایش حدود آن، «م»، «ط» و «ح». چهار شکل ممکن وجود دارد.

ب قیاس بر ترکیب سور قضایا، یعنی ترکیب «کلّ»، «لا»، «ع» و

#### منطق قیاسی 🖭 ۳۱۳

«س» بستگی دارد. ترکبب «کلّ»، «لا»، «ع» و «س» به ۶۴ صورت می تواند ۲۵۶ باشد، که ۶۴ ضربِ مسمکن است. بدین ترتیب قیاس می تواند ۲۵۶ صورت ممکن به خود بگیرد که حاصل ضرب ۴ در ۶۴ است. نوزده ضرب از این ۲۵۶ ضرب، منتج و «قوی» هستند، پنج ضرب منتج ولی «خاص» یا «ضعیف»، و باقی همه عقیم اند.

اَشکال: چهارگونه آرایش ممکن برای موضوع، حدّ وسط و محمول (یعنی اَشکال اربعه) به شرح زیر است:

شكل دوّم: محمول، حدّ وسط موضوع، حدّ وسط موضوع، محمول شكل اوّل: حدّ وسط، محمول مرضوع، حدّ وسط موضوع، محمول

شكل چهارم: محمول، حدّ وسط حدّ وسط، مرضوع موضوع، محمول شكل سوّم: حدّ وسط، محمول حدّ وسط، موضوع موضوع، محمول

ضروب: ضروب قیاس را می توان به وسیله علائم اختصاری سابقالذکر (کل، لا، ع، س) مشخص کرد.

بنا بر این، اگر مقدمات و نتیجه فیاس همگی با سور «همه /هر» آغاز شوند ضرب قیاس به این صورت مشخص می شود: کل کل کل کل. این مبیّن آن است که هر یک از قضایای قیاس مورد نظر موجبهٔ کلیّه است.

اگر مقدمهٔ اوّل با «هیچ» آغاز شود، دوّمی با «بعضی» و نتیجه با «بعضی ... نیستند» ضرب قیاس به این شکل مشخص می شود: لاع س. این علامت نشانگر آن است که مقدمهٔ اوّل قضیهٔ سالبهٔ کلیّه است، مقدمهٔ دوّم قضیهٔ موجهٔ جزئیه و نتیجه قضیهٔ سالبهٔ جزئیه.

#### ۳۱۴ 🖫 فلسفه به زبان ساده

همان طور که پیش تر اشاره شد، قیاس دارای شصت و چهار ضرب

#### است.

| ع كلّ كلّ ؛           | کل کل کل؛  |
|-----------------------|------------|
| <i>YYY Y</i>          | کلَ کلَ ع؛ |
| لا لا كأن؛            | کلَ ع ع؛   |
| لا كلّ كلّ؛           | ع ع ع ؛    |
| و تا ضرب شصت و چهارم. | ع ع کلَ؛   |

دو مثال از هر شکل: (شاید خوانندگان بخواهند تعیین کنند که کدام یک از استنتاجهای زیر درستند و کدام یک نادرست، و از چه ضربی هستند. پاسخها در فسمت پی نوشتهای همین فصل آمده است)(۱۲۰).

## شكل اوّل:

طح مر مردی ط معرورت است م ط بعصی از سربازان <sup>۴</sup> مردند<sup>ط</sup> ۱۱ م ح بس بعصی از سربازان معرورندت

هر مودی طامغرور تا است هیچ قاطری <sup>۵</sup> مود<sup>ط</sup> بیست اسسان هسیسنج تا ساطندی <sup>۵</sup> منعبرور<sup>ی</sup>

# شكل دوّم:

ح ط هیچ ایستای تا مدکوط بیست م ط بعصی از سربازان مدکویدط شم ح بیس بعضی از سربازان م ایستای تا تبستند (۱۵)

هیچ کشیشی مناهل طرست بعصی از صرفها اساهل الد پس بعضی از صرفها اکشیش ط

#### منطق قباسی 🏨 ۳۱۵

#### شكل سوّم:

ط ح هیوگانگستری طحرب نیست

ط م بعضی از گانگسترد بارقارند.

هر گانگستری حوب است.

هیج گانگستری ط باو فار<sup>م</sup> بیست.

پس بسعمتی از میردان ساوفار<sup>م</sup> خبوبت ستد (۱۶)

(به منظور استدلال، چنین فرض کردهایم که همهٔ گانگسترها مذکرند).

#### شكل جهارم:

مترافيع طالك

طام همه موده متواضع " المعور "أنال. ا

۵ م ح پس بسعصي از مستردم ساشعور

مقدُّس بمكَّ هستند.

همه مردم مداضعظ با شعرر الد

پس هیچ فرد باشعوری ٔ مفلاسسات

شکل و ضرب و قیاس را می توان از راه ترکیب نمادهای خاص شکل با نمادهای خاص ضرب توأماً نمایش داد. هر قیاسی را میتوان بدین نحو نشان داد. همانطور که پیش تر اشاره کردیم، کاً. تعداد ضروب ممکن ۲۵۶ ضرب است. پس این اختصارات یعنی: کلَ طح، کلَ م ط و کلَ م ح، نشاذگر قیاسی از شکل اوّل و در ضرب کلّ کلّ کلّاند و این اختصارات يعني: هيچ ح ط؛ ع م ط؛ س م ح، نشان دهنده قياسي از شكـل دوّم و در ضرب هيچ ع س است.

# جداسازی ضروب منتج از ضروب عقیم

می توان به وسیلهٔ بررسی، یا با استفاده از فن یادسیاری، یا با استفاده از نمودار اولر، یا از راه تدوین و به کارگیری قواعد کلی، ضروب منتِج یا درست را از ضروب عقیم یا نادرست جدا کرد. خود ارسطو بحثش را با جداسازی ضروب منتج و عقیم بـه وسیله بررسی مـــــقیم مثالها آغاز میکند.

دانشوران قرون وسطا اسمهای استذکاری ۱۱۱۱ را ابداع نمودند که مبتدیان از آن استفاده می کردند تا در جدا کردن ۱۹ ضرب منتج قوی از ۵ ضرب ضعیف و ۲۳۲ ضرب عقیم باقی مانده به آنها کمک کند. هر ردیف زیر نمایندهٔ یک شکل است. سه مصوّت نخست در هر کلمه حاکی از ضرب قیاس است.

۱ ـباربارا، (۱٬۰۱ کلارنت، (۱۹) داری، (۲۰) فریوک (۲۱) ـاوّل؛ (ضروب منتج شکل اوّل: کلّ کلّ کلّ، هیچ کلّ هیچ، کلّ ع، هیچ ع س).

۲ - سیزاری، (۲۲) کامسترس، (۲۳) فستینو، (۲۲) باروکو (۲۵) - دوُم؛ (ضروب منتج شکل دوُم: هیچ کلّ هیچ، هیچ، هیچ، هیچ ع س، کلّ س س). ۲-سوّم: داراپتی، (۲۲) دیزامیس، (۲۲) داتیسی، (۲۱) فلاپتون، (۲۹) بوکاردو، (۳۱) فریسون (۳۱) - دارد؛ (ضروب منتج شکل سوّم: کلّ کلّ ع، ع کلّ ع، کلّ ع ع، هیچ کلّ س، س کلّ س، هیچ ع س).

۲ ـ بــر چــهاردهم اضافه مــیشود بــرامــانتیپ، ۲۱۱ کـامنس، ۳۱۱ دیماریس، ۲۱۱ فساپو، ۱۲۱ فرسیسون. ۱۳۹ (ضروب منتج شکل چـهارم: کلّ کلّ ع، کلّ ع، کلّ ع، هیچ کلّ س، هیچ ع س).

به خاطر سپردن این اسمهای استذکاری چندان آسان نیست. به نظر میرسد که زبانی بیگانه باشد، شاید لاتینی، ولی در واقع فقط کلمات قلمبه سلمبهٔ لاتین نما هستند. لذا ما فکر کردیم که تعبیر جدیدی از آن ارائه دهیم، ولی به زودی ستوجه شدیم که این کار به هیچ وجه ساده نیست! شاید بعضی از خوانندگان بخواهند بدانند که آیا می توانند تعبیر ما را بهبود بخشند یا نه.

اسمهای استذکاری جدید ما در ادامه می آید. سه حرف مصوّت هر کلمه بیانگر ضرب قیاس است؛ البتّه، حرف «لا» و چهارمین مصوّت را، اگر وجود داشته باشد، به حساب نیاورید. قاعده «دختران ۱، پسران ۲، مکانها ۳، افراد مشهور ۲» مبیّن شکل قیاسند.

۱ - چهار دختر به نـامهای: بـاربارا،'<sup>۳۷</sup> بـرنادت،'<sup>۲۸۱</sup> هـرميوز<sup>(۲۱</sup>۱ و لاوينيا<sup>(۱۱)</sup> (كلّ كلّ كلّ، هيچ كلّ هيچ، هيچ ع س. كلّ ع ع)،

۲ - به چهار پسر برخورد کردند به نامهای: آلفسنسو، ۱۲۱ الموت، ۲۰۱۱ الموت، ۲۰۱۱ الموت، ۲۰۱۱ الموت، ۲۰۱۱ الموت، ۱۲۰ میچ عسر، هیچ کل هیچ، کل هیچ هیچ).

۳-آنها به شش جا مسافرت کردند: آتلانیتک |اقیانوس اطلس|ه<sup>(۱۵۱)</sup> پاسفیک اقیانوس آرام|ه<sup>(۱۶۱)</sup> خط استواه<sup>(۱۲۱)</sup> سپس به اتیوپی،<sup>(۱۱۸)</sup>میامی<sup>(۱۹۱)</sup> و موناکو<sup>(۱۵۱)</sup> (کلَ کلَ ع، کلّ ع، هیچ کلّ س، هیچ ع س،ع کلّ ع، س کلّ س). در آن جاها با پنج فرد مشهور دیدار کردند:

كىلارنس<sup>(۱۵)</sup> دُردنىوشِ سىرخىوش، پىادشاه مىلچيور،<sup>(۵۲)</sup> دو پىبامبر، اِشَعياء،<sup>(۵۲)</sup>مَلاكى<sup>138</sup>و ملانكتونِ<sup>(دد)</sup> دانشور (كلَّ هيچ هيچ، هيچ ع س، ع كلّ ع، كلّ كلّ ع، هيچ كلّ س).

مثال: MELANCTHON میچ کلّ س، در شکل چهارم (محمول حدّ وسط، حدّ وسط موضوع، بنا بر این، موضوع محمول).

هیچ شاهزادهای دیوانه نیست.

هر فرد دیوانهای بیمار است.

پس بعضی از افراد بیمار شاهزاده نیستند.

خواننده می تواند به عنوان تـمرین بـرای ۱۸ ضـرب منتج قـویِ دیگـر مثالـهایی بزند.

#### ۳۱۸ 😸 فلسفه به زبان ساده

#### ضروب ضعيف

ارسطو به پنج ضرب منتج ضعیف یا خاص اشاره نکرده است، ولی آنها به زودی، یعنی در قرن اوّل پیش از میلاد شناسایی شدند.

به طور خلاصه، یک ضرب خاص نتیجهای ضعیف تر از آنچه مورد نیاز است استنتاج می کند. تماماً نتایج «ضعیف» (موجبهٔ جزئیه یا سالبه جزئیه).

ضروب ضعیف عبارتند از: کلّ کلّ ع در شکل اوّن (در مقایسه باکلٌ کلّ کلّ)، هیچ کلّ س در شکل اوّل (در مقایسه با هیچ کلّ س در شکل دوّم (در مقایسه با هیچ کلّ هیچ)، کلّ هیچ س در شکل دوّم (در مقایسه با هیچ کلّ هیچ س در شکل چهارم (در مقایسه با کلّ هیچ). مثال: هیچ کلّ س در شکل اوّل.

هیچ مانوی مقدّس نما نیست.

همهٔ بردگان مانوی هستند.

پس بعضی از بردگان مقدّسنما نیستند.

می توان پی برد که انتاج یا صحت ضروب خاص متکی بر انتاج یا صحت مفروض استنتاج مستقیم است. پس «کلّ کلّ ع» مبتنی بر انتاج یا صحت این استنتاج است: اگر هر «م» «ح» باشد در این صورت بعضی «م» «ح» خواهد بود (مثلاً اگر هر بردهای مقدّس نما باشد در این صورت بعضی از بردگان مقدّس نما خواهند بود)، و «هیچ کلّ س» و «کلّ هیچ س» وابسته به صحت یا انتاج این اسنتاج هستند: اگر هیچ «م» «ح» نباشد در آن صورت بعضی «م» «ح» از بردگان مقدّس نما نباشد در آن

جمعبندی: سریعترین راهها برای پی بردن به این که آیا قیاس منتج

#### منطق قیاسی 📧 ۳۱۹

است یا نه عبارتند از: امتحان کردن آن؛ یا ترسیم نمودار اولر؛ یا بـه یـاد سپردن ضروب منتج و سپس بررسی این که آیا نمونهٔ مورد نظر با یکی از آنها مطابقت دارد یا نه.

ولی منطق دانان قرون وسطا می خواستند به قواعدی کلّی دست یابند که تفاوتهای میان فیاسهای درست و نادرست را خلاصه کرده باشد. جرّ و بحثهایی هست در خصوص ابن که آیا تمامی قواعد مدرّسیان قانع کننده است یا نه، به عنوان نمونه، بعضی از منطق دانان قاعدهٔ معروف به «قاعدهٔ تقسیم» (۱۹۵۰) را بی معنی دانسته اند.

قیاس بخش اصلی منطق قدیم است ولی تنها بخش آن نیست. استنتاج مستقیم (مذکور در بالا) موضوع مهمّی است، و مانند آن است پرسش دربارهٔ فایده یا عدم فایدهٔ قراعدی مانند قاعدهٔ تقسیم برای قیاس. مباحث مربوط به این موضوعات و موضوعات مرتبط دیگر را می توانید در کتابهایی بیابید که در بخش مربوطهٔ کتابنامه ذکر شده است.

- 1 syllogism
- 2 Zeno
- 3 Boothius
- 4 Abelard
- 5 Duns Scotus
- 6 William of Ockham
- 7 symbolism
- 8 quantifiers
- ۹ در کتاب های منطق انگلیسی حروف A . 1 . E . A یه عـــوال عـــلامت مسئوران به کار می رود. در نرجمه علائم فوق نیز افزه یه شده (م).
- 10 terms
- 11 Euler diagram

#### ۳۲۰ 🗷 فلسفه به زبان ساده

12 - mood

13 - figure

۱۴ دهشت در از مربوط سه قباطرها، گنانگسترها لهستای ها و از در این صربها مستند:

در تُسكل اول كلّ ع ع (منتح) ركلّ هيچ هيچ (عقيم). در شكل دوّم: هيچ ع ع (عقيم) و هيچ ع س (منتج). در تسكل سوّم: هيچ ع س (منتج) و كلّ هيچ ع (عقيم). در تسكل جهارم ع كلّ ع (منتج) و هيچ كلّ هيچ (عقيم).

 ۱۵ و ۱۶ د در متن اصلی نتیجه به صورت مرحبه جزییه بیان شده است که نادرست است: ریزا نتیجه همراره تابع احک مقدمات است: (م).

17 - mnemonic

18 - Barbara

19 - Celarent

20 - Darii

21 - Ferioque

22 - Cesare

23 - Camestres

24 - Festino

25 - Baroco

26 - Darapti

27 - Disamis

28 - Datisi

29 - Felapton

30 - Bocardo

31 - Ferison

32 - Bramantip

33 - Camenes

34 - Dimaris

35 - Fesapo

36 - Fresison

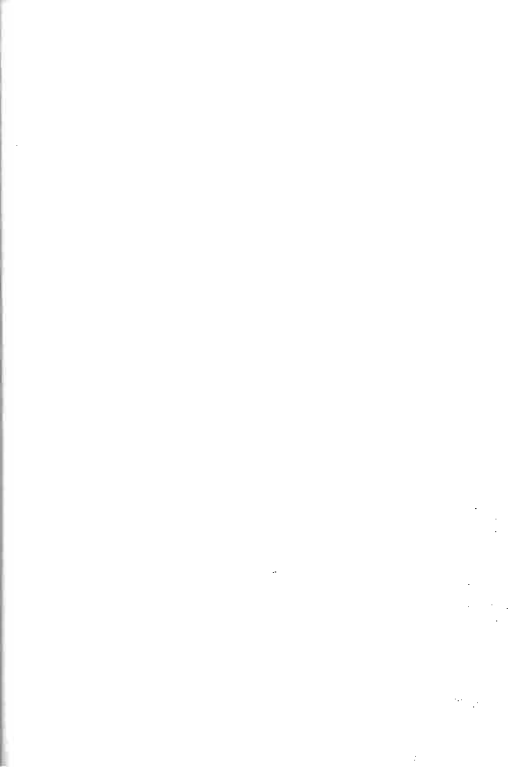
37 - Barbara

38 - Bernadette

39 - Hermione

#### منطق قیاسی 🗈 ۳۲۱

- 40 Lavinia
- 41 Alphonso
- 42 Eliott
- 43 Gervase
- 44 Lawrence
- 45 Atlantic
- 46 Pacific
- 47 Equator
- 48 Ethiopia
- 49 Miami
- 50 Monaco
- 51 Clarence
- 52 Melchior
- 53 Isaiah
- 54 Malachi
- 55 Melanethon
- 56 rule of distribution



# قصل ۲۱

# منطق جديد

ارزش منطق ارسطو برای مدت بیش از دو هزار سال به طور جدی مورد تردید قرار نگرفت. کتابهایی که به شرح و توضیح این نظام می پرداختند در قرن نوزدهم بازار خوبی داشتند - کتاب پر حجم جان نویل کنی (۱) با نام منطق صوری به همراه تمرینات (۲) در ۱۸۸۷ انتشار یافت.

سرانجام منطق ارسطویی عمدتاً به این دلیل مورد اعتراض قرار گرفت که کامل نیست، یعنی تنها شمار اندکی از انواع ممکن استدلال قیاسی را شامل می شود. همچنین این منطق از بعضی جهات مبهم است.

همانطور که دیدیم، منطق قیاسی مرسوم همهٔ قضایا را مبین رابطهی میان موضوع و محمول می شمارد. کمیت موضوع با کلمات معمولی مثل «همه /هر»، «هیچ» و «بعضی» معین می شود. در یک قیاس تنها با سه چیز یا سه طبقه از چیزها می توان سرو کار داشت، آنهایی که به وسیله ی حد موضوع، حد محمول و حد وسط مشخص می شوند.

چنین فرض می شود که هر استدلال، یعنی هر مورد استدلال قیاسی

را یا می توان همچون استنتاج مستقیم بیان کرد، یا مانند قیاس و یا در قالب مجموعهای از قیاس ها.

آن نوع منطقی که در خلال قرون نوزدهم و بیستم بسط و گسترش یافت می تواند به دامنه ی بسیار وسیع تری از اقسام استنتاج قیاسی نظم و سامان بخشد. با این حال، فهمش برای مبتدی دشوار تر از منطق ارسطویی است.

منطق جدید از دو بخش اصلی تشکیل می شود: منطق قضایا آن که روابط سیان قضایا را بررسی می کند، و منطق محمولها آن که با ساختار درونی قضایا سروکار دارد. از این دو منطق اصلی و معیار منطقهای دیگری بسط و گسترش یافته اند، فی المثل، منطق موجهًا ت (د) که بنا ضرورت، امکان و امتناع سروکار دارد، و منطق زمانها آن که به روابط ظاهری متضمن زمان (گذشته، حال، آینده) می پردازد. ولی بحث دربارهٔ این تحولات و دستآوردها فراتر از گنجایش چنین کتابی است.

نیاز به منطق جدید را می توان از روی ملاحظات زیر دریافت:

۱ - منطق باید قادر به بیان استدلالهایی باشد که دارای همر تعداد مقدمات (نه فقط دو)، و هر تعداد حدود (نه فقط سه حد) است.

منطق جدید این دو شرط را برآورده میکند زیرا نمادگرایی منطق قضایا این اجازه را میدهد که هر تعداد قضیه درون استدلال گنجانده شود، و نمادگرایی منطق محمولها مجاز میداند که حدود قضیه (نامها و صفات) محدود به تعداد معینی نباشد. منطق محمولها همچنین مجاز میداند دو سور قضیه بهدفعات تکرار شود (معنای این سخن در فصول آتی توضیح داده خواهد شد).

۲ - منطق قدیم اقسام بسیار متنوعی از قضایا را درون قبالبی بسیار
 ساده زورچپان میکند. آن منطق میگوید که هر قضیهای را می توان به

### منطق جدید 🚊 ۳۲۵

یکی از این چهار قسم تبدیل کرد: موجبهٔ کلیه، سالبهٔ کلیه، موجبهٔ جزئیه یا سالبهٔ جزئیه.

از سوی دیگر، منطق محمولها می تواند سیان انواعی از قضایا تمیز دهد که بسیار بیش از این موارد است. منطق محمولها نه تنها می تواند میان قضایای موجهٔ کلیه، موجهٔ جزئیه و سالبهٔ جزئیه تفکیک نهد، بلکه هم چنین می تواند فرق قایل شود میان احکامی دربارهٔ ویژگیهای چیزها (هرگربهای گوشت خوار است)، و احکامی که نفی و اثبات وجود می کنند (اسبها وجود دارند، ققنوس وجود ندارد)، و احکام اینهمانی (طلای حمقا همان سولفید آهن است) و احکامی که متضمن عددند (منظومهٔ شمسی نه سیاره دارد).

۳ - حدود منطق قیاسی امکان برقراری تمایز میان اصناف (مثلاً قوها) و افراد (مثلاً سقراط) را نمی دهد. در آن چنین فرض می شود که حدود بر اصناف چیزها دلالت دارند در حالی که چنان تلقیای از نامهای افراد دارد که گویی آنها به معنای «جزئی از یک صنفاند»، بدین ترتیب چنین فرض می شود که گویا سقراط به معنای «بعضی از چیزها» است یا «بعضی از انسانها» یا «بعضی از یونانیان» یا هر چیز دیگر. لذا تلقی از این قیاس:

هر انسانی فانی است. .

سقراط انسان است.

پس سقراط فانی است.

ظاهراً چیزی شبیه این است:

هر انسانی فانی است.

بعضى چيزها انسانند

پس بعضی چیزها فانیاند.

#### ۳۲۶ 😨 فلسفه به زبان ساده

از سوی دیگر، نمادگرایی منطق جدید میتواند میان اصناف و افراد تمییز نهد.

۴ منطق قیاسی نمی تواند به چیزها به نحو نامشخص اشاره کند. هر حدی بر صنف خاصی از چیزها دلالت دارد؛ هیچ حدی مطابق با «جیزی یا چیز دیگر»، «شخصی یا دیگری» وجود ندارد.

از سوی دیگر، منطق محمولها شامل متغیرهایی با این کاربرد است که، به اصطلاح، به نحو نامشخص بر چیزها دلالت کنند. بدین ترتیب منطق محمولها بعضی از پیچیدگیها و تنوع زبان عادی را حفظ میکند. متغیرهای (x, y) حساب ما را قادر می سازند تا استدلالهایی را به زبان عادی ترجمه کنیم که کلماتی مانند «چیز»، یا «یارو»، «آن چیز» و «چیزی» را در خود دارد.

۵ ـ سورهای متداول منطق قیاسی (هر / همه»، «بعضی» و غیره) برای در بر گرفتن هر امکانی کافی نیستند. به علاوه، دو تا از آنها، «بعضی» و «بعضی... نیست» مبهماند. منطق باید راههای اشاره به هر کمیتی را که می خواهیم در اختیار ما بگذارد، مثلاً «دستکم یکی»، «فقط دوتا»، «بیش از ده» و جز اینها، منطق محمولها از عهده این کار بر می آید.

#### منطق جدید 🏿 ۳۲۷

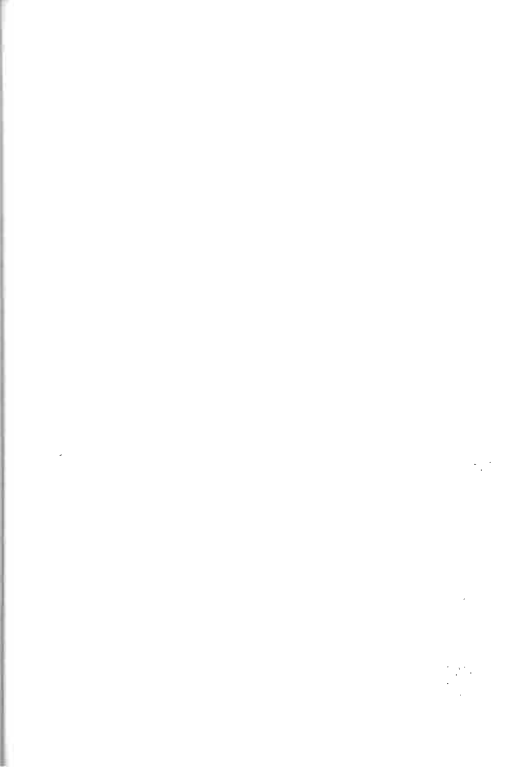
۶ ـ هرچند زبانهای طبیعی متداول روشهای خاص خودشان را برای ابهام زدایی جملات مبهم دارند، روشهایی که معمولاً کاملاً مناسبند، با این حال داشتن نمادها یا علائم اختصاری که به واسطهٔ آنها ابهام زدایی از راه کوتاهتری انجام شود مفید خواهد بود. منطق جدید چنین نمادهایی را به دست می دهد.

گر چه منطق جدید می تواند به انواع بسیار زیادی از استدلالها رسیدگی کند که منطق قیاسی از عهدهٔ آن بر نمی آید، ولی باید خاطر نشان کرد که انواعی از استنتاج وجود دارد که نه منطق قضایا می تواند به بررسی آنها بپردازد و نه منطق محمولها.

به طور کلّی، وقتی صحّت استنتاج به معانی خاص اسم های معمولی، افعال و صفات وابسته باشد، در این صورت نمی توان صحّت آن را به وسیلهٔ نمادگرایی منطق صوری به دست آورد. یک نمونه از چنین استنتاجی را مثال می زنیم:

حیوان مقابل ما جَمَل است؛ بنابراین آن یک شتر نر است<sup>(۱)</sup>. دربارهٔ این مثال در اواخر فصل ۲۳ کمی بیشتر سخن خواهیم گفت.

- 1 John Neville Keynes
- 2 Formal Logic with Exercises
- 3 propositional calculus
- 4 predicate calculus
- 5 modal logic
- 6 tense logic
- ۷ در مشاه تا العلمی «Vixen ماده رویان و «iox» = رویان آمنده است. که به جای آن دو «جمل» و «شتر بر» را آوردم م.



# فصل ۲۲

# منطق قضايا

بگذارید تعریف کلی خودمان را از صحّت تکرار کنیم: یک استنتاج یا استدلال به این شرط صحیح یا منتج است که با وجود صدق مقدماتش کذب نتیجهاش محال باشد.

منطق به بررسی قضایایی می پر دازد که آنها را چنین تعریف کر دیم: آن نوع جملاتی که قابل صدق و کذب اند.

در حالی که منطق ارسطویی عمدتاً زبان عادی را مورد استفاده قرار می دهد که با تعدادی کوته نوشت ساده تقویت شده است، بررسی های منطق جدید تقریباً یکسره توسط نمادها انجام می شود. به همین دلیل گاهی منطق جدید را منطق نمادین (۱)، یا منطق صوری، یا منطق ریاضی (۱)، یا حساب (۱)، یا حساب (۱)، یا حسابان (۱) می نامند.

متأسفانه منطقدانان جدید دربارهٔ مجموعهای از نمادها که معیار باشد اتفاق نظر ندارند، این امر می تواند موجب سردرگمی دانشجویان به شود به ویژه آذ که مجموعههای نمادهای مورد استفاده به مقدار زیادی

### ۳۳۰ 🗷 فلسفه به زبان ساده

تداخل دارند. ما بعضی از نمادهای متداولتر را به کاربرده، و هر از گاهی به جایگزینهای آنها اشاره خواهیم کرد.

همان طور که دیدیم، مفاهیم اساسی منطق ارسطویی عبارتند از: سه حد (موضوع، حد وسط و محمول)، و چهار سور (همه، هیچ، بعضی، بعضی ... نیستند)، قضایای تشکیل شده از حدود و سورها، و قیاس و ضروب و اشکال آن.

مفاهیم اساسی منطق جدید عبارتند از: قضایای پایه (یا اتمی)<sup>(۵)</sup>، دو ارزش<sup>(۲)</sup> (صدق و کذب)، پنج عملگر<sup>(۱)</sup> که برای تغییر قضایای پایه یا ترکیب آنها درون قضایای مرکب (یا مولکولی<sup>(۱)</sup>) به کار میروند، مفهوم استنتاج («آنگاه»)، دو سور که تقریباً معادل «هر» و «بعضی» هستند، و مفهوم متغیر، که در فصل ۲۱ به آن اشاره کردیم.

سورها و متغیّرها به منطق محمولها مربوط می شوند که در فصل بعد به شرح و توضیح آنها خواهیم پرداخت.

### قضایا و ارزشها

قضایا به وسیلهی P، Q، P، S، یعنی حروف پایانی الفبای لاتین نشان داده می شوند. بعضی از منطق دانان از حروف بزرگ و برخی از حروف کوچک استفاده می کنند.

از آنجاکه همهٔ قضایا طبق تعریف یا صادق اند یاکاذب، منطق قضایا هر قضیه را متّصف به یکی از دو «ارزش» یا «ارزش صدق» میکند. کوتهنوشت «ش» یا «F» یا T است و کوتهنوشت کذب «f» یا «F». بعضی از یا منطق دانان به جای این ها ا و 0 را به کار می برند.

ارزش ۲، دقیقاً به معنای صدق یاکذب ۲، بسته به مورد است. دو

### منطق قضایا 🔳 ۳۳۱

ارزش ممکن قضیه را می توان با یک جدول ارزشی به صورت زیر نشان داد:

P

1

ſ

# قضایای پایه، قضایای مرکب و عملگرها

قضایا بر طبق تعریف به این شرط پایه هستند که دارای هیچ عملگری نباشند.

عملگرها، که گاهی ادات<sup>(۹)</sup> نامیده می شوند، کلمات یا عباراتی هستند که می توان از آنها برای تغییر یا ترکیب قضایای ساده استفاده کرد، و از این راه قضایای متفاوت و معمولاً طولانی تری ساخت.

چنین فرض می شود که هر قضیهٔ مرکب، یعنی غیر پایه متشکل از قضایای پایه و عملگرها است. یک قضیه وقتی پایه فرض می شود که در یک مورد خاصی به عنوان پایه عمل کند. پایه تلقی کردن یک قضیه در مورد عملکرد خاصی، صرفاً مساوی فرض این است که آن قضیه در مورد آن عملکرد به قضایای کوچک تری تقسیم نخواهد شد.

در این جا چند نمونه از قضایای پایه را می آوریم.

«پاتریک عاقل است»، «پیتر احمق است»، «ماری چاق است» و «لئو لاغر است».

این قضایا را R ،Q ،P و S بنامید. هر یک می تواند یا صادق باشد یا کاذب. آنها می توانند به چند طریق عمل کنند.

نقض:(۱۰) پاتریک عاقل نیست، پیتر احمق نیست، و جز آن. این

## ۳۳۲ 🗐 فلسفه به زبان ساده

نقضها را چنین نیست که P، چنین نیست که Q مینامیم، الی آخر. اعبارت «چنین نیست که» معنای حرف نفی الله است.

نقض مضاعف (۱۱) مجاز است، ولی آن را حذف میکنیم: بدین ترتیب «چنین نیست که چنین نیست که ماری چاق است» هممعنی است با «ماری چاق است».

عاطف: R, Q, P(17) و نقیض آنها را می توان با «و» به هم پیوند داد. پاتریک عاقل است و پیتر احمق است: P و Q.

فصلی: R ، Q ، P (۱۳) فصلی از ها را می توان با «یا» به هم متصل کرد. «یا» در منطق همیشه به این معنا است «یکی از این دو یا هر دو». بعضی از منطق دانان «یا» را هم چون «و / یا» تعبیر می کنند، که یقیناً واضح تر است.

ماري جاق است و لئو لاغر است يا هر دو: R و / يا Q.

پاتریک عاقل نیست و /یا پیتر احمق نیست: چئین نیست که P و /یا چنین نیست که Q.

شرطی: (۱۴ ، R ، Q ، P ، اگر ... پس» متصل کرد. قضایای مرکبی راکه در این قالب بیان می شوند قضایای شرطی می نامند.

اگر ماری جاق نیست پس لئو لاغر نیست: اگر چنین نیست که R پس چنین نیست که S اگر میتر احمق است پس پاتریک عاقل است: اگر Q آنگاه P.

عملگر (یا ادات) کلمه یا عبارتی است که وقتی در یک جمله به کار رود جملهٔ جدیدی را حاصل می آورد. این تعریف به ما اجازه می دهد که بگوییم «نا» ادات است ـ یعنی به اصطلاح ادات پیشوند. «نا» با اداتی مثل

### منطق قضایا 📧 ٣٣٣

ارا الله الكر ... پس» همنوع است، زيرا با افزودن آن به يك قضيه پايه، قضيه جديد و متفاوتي به دست مي آوريم. ولي اصطلاح «عملگر» واضحتر از اصطلاح «ادان» است.

می توان قضایای مرکبی را که با استفاده از عملگرها ساخته می شوند به طور بی پایان به هم افزود، و جملات به مراتب طولانی تری به وجود آورد. بدین ترنیب اینک پی می بریم که چگونه منطق جدید وجود هر تعداد از مقدمات، و هر مرتبه از پیچیدگی مقدمات را مجاز می شمارد.

به عنوان نمونه استنتاج زیر را در نظر بگیرید: اگر شما در خیابان گوربالی (۱۱ متولّد شده باشید در گلاسگو(۱۱ متولّد شده اید، اگر شما در گلاسکو متولّد شده باشید پس شما اسکاتلندی (۱۲ هستید، اگر شما اسکاتلندی باشید بریتانیایی هستید اسکاتلندی باشید بریتانیایی هستید می توانید گذرنامهٔ اروپایی بگیرید. پس اگر شما در خیابان گوربالی متولّد شده باشید می توانید گذرنامهٔ اروپایی بگیرید.

در واقع این استدلال را می توان به مجموعهای از قیاسهای متعدد تبدیل کرد، ولی بیان آن در قالب یک استدلال واحد ممکن و ساده تر است. ما می توانیم این کار را بدین صورت آغاز کنیم:

به جای «شما در خیاباد گوربالی متولّد شدید» P میگذاریم.

به جای «شما در گلاسگو متولّد شدید» Q میگذاریم.

به جای «شما اسکاتلندی هستید» R میگذاریم.

به جای «شما بریتانیایی هستید» S میگذاریم.

به جای «شما می توانید گذرنامهٔ اروپایی بگیرید» لا می گذاریم. ا استدلالمان را می توانیم به این شکل بیان کنیم اگر ۲ آنگاه Q، و اگر Q آنگاه R، و اگر R آنگاه S، و اگر S آنگاه U: پس اگر P آنگاه U.

#### ۳۳۴ 🍙 فلسفه به زبان ساده

## پرانتز و ابهام دامنه

کش دادن یا تکرار مشکلات خاصی دارد؛ این امر موجب ابهام دامنه می شود. دامنهٔ یک عمل چیزی است که عمل به آن مربوط می شود. ابهام دامنه همان ابهام معنای کلمات نیست.

برای ابهام زدایی از قضایای پیچیده در حساب منطقی همان روشی را به کار می بریم که در ریاضیات مورد استفاده است، یعنی استفاده از پرانتز. به عنوان نمونه، بدون استفاده از پرانتز ساخت «P و Q یا R» مبهم است زیرا یا می تواند به معنای «P و (Q یا R)»، یا به معنای «(P و Q) یا R» باشند.

# نمادها و تعریفهای عملگرها

در منطق قضایا پنج عملگر یا ادات وجود دارد، که عبارتند از: چنین نیست که، یا، اگر ... آنگاه، اگر و تنها اگر.

| معنا                    | _                   | وصف                  | نماد         |
|-------------------------|---------------------|----------------------|--------------|
| چئين ئيست كه            | =                   | نقض                  | ٦            |
| 9                       | =                   | عاطف                 | &            |
| و / يا                  | =                   | فصلي                 | 1.           |
| اگر آنگاه               | =                   | شرطي                 | <b>→</b>     |
| اگر و تنها اگر (اغلب در | $=\frac{(0.80)}{3}$ | دو شرطی              | ≡            |
|                         | رشود)               | به صورت iff نوشته می | زبان انگلیسی |

#### منطق قضایا 🖭 ۳۳۵

عملگرها بر حسب حقیقت یا بطلان قضایای مرکبی تعریف می شوند که در ساختن آنها مورد استفاده قرار میگیرند. این تعاریف را می توان به طور لفظی بیان کرد یا در جدولهای ارزشی نشان داد.

# تعاريف لفظى

نقض (٦): p ٦ صادق است وقتی که Pکاذب باشد و کاذب است وقتی که P صادق باشد.

عاطف ( %): Q % P صادق است اگر و تنها اگر P و Q صادق باشند. فصلی (۷): P ۷ Q صادق است اگر و تنها اگر یا P صادق باشد یا Q یا هر دو.

شرطی ( $\leftarrow$ ):  $Q \rightarrow Q$  صادق است اگر و تنها اگر Q صادق باشد یا Q کاذب باشد یا هر دو کاذب باشند.

دو شرطی (≡): Q = P صادق است اگر و تنها اگر P و Q هر دو صادق باشند یا P و Q هر دو کاذب باشند.

# تعاريف جدول ارزشيي

جدولهای ارزشی جملات مرکب نمادهای صدق و کذب را نخست زیر اجزای اصلی قرار می دهند، سپس زیر ادات یا عملگرها. ارزش زیر عملگر بر ارزش قضیهٔ مرکب یا مولکولی دلالت دارد.

در جدولهای زیر نمادهای «۱» و «۱» نشانگر ارزشهای قضایای پایه است، و نمادهای «۲» و «۴» بر ارزشهای ساختهای مرکبی دلالت دارند که عملگرها معرّف آنها هستند. این کار آنچنان ساده است که خواننده به آسانی می تواند متوجّه شود کدام یک از ارزشها مربوط

### ۳۳۶ 重 فلسفه به زبان ساده

به اجزاء هستند و کدام یک مربوط به کلّ، و هیچ معنای دیگری ندارند. نقض: P وقتی صادق است که Pکاذب باشد و وقتی کاذب است که P صادق باشد.

р∣р

t Ft

f Tf

عاطف: P&Q صادق است اگر و تنها اگر هم P و هم Q هر دو صادق باشند.

P & Q

τ Τ τ

ιFf

f F t

f F f

فصلي: P v Q صادق است اگر و تنها اگر يا P يا Q يا هر دو صادق باشند.

P v Q

t T t

ιTf

 $f \ T \ \iota$ 

fFf

شرطی:  $Q \to Q$  صادق است اگر و تنها اگر یا Qکاذب باشد یا Q صادق باشد.

### منطق قضایا 🗈 ۳۳۷

$$P \rightarrow Q$$

$$t = f$$

*دو شرطی*: P=Q صادق است اگر و تنها اگر یا هر دو صادق باشند یا هر دو کاذب.

$$P \equiv Q$$

- t T t
- ι F f
- f F t
- f T f

اینک استدلال فوق الذکر دربارهٔ خیابان گوربالی را با استفاده از این نمادها بیان میکنیم. (استدلال جنین بود: اگر شما در خیابان گوربالی متولّد شده باشید پس شما در گلاسکو متولّد شده باشید پس شما اسکاتلندی هستید، اگر شما اسکاتلندی باشید پس بریتانیایی هستید و اگر شما بریتانیایی باشید می توانید گذرنامهٔ اروپایی بگیرید. پس اگر شما در خیابان گوربالی متولّد شده بناشید می توانید گذرنامهٔ اروپایی بگیرید).

 $[(P \rightarrow Q) \ \& \ (Q \rightarrow R) \ \& \ (R \rightarrow S) \ \& \ (S \rightarrow U)], \ \text{you} \ (P \rightarrow U).$ 

# زدسها و جملات درهم برهم

زدس(۱۹۱۱)کوتهنوشت زنجیرهٔ درستْساخت(۲۰۱)است. بدیهی است که هر

n gerig Se g symbol

#### ٣٣٨ 📧 فلسفه به زبان ساده

رشته ای از نمادها واجد معنی نیست، و تنها آنهایی که معنا دارند زنجیره های درست ساخت محسوب می شوند. این جمله که «پیتر احمق است» یک زنجیرهٔ درست ساخت است ولی «پُف! سبز «تا زمانی که /» چنین نیست. به زبان منطق قضایا:  $(Q \lor P) = (Q \lor P)$ ، یک زدس است، ولی  $(Q \lor P) \lor QP$  و روس نیست.

بهطور مختصر و مفید: ما تاکنون نمادهای قضایای پایه، یعنی P، Q، P R و S، و نمادهای پنج عملگر یا ادات، یعنی ٦، نله، ۱۰ ، تا ازا صعین کردهایم.

ما هم چنین کوتهنوشت (زدس) را وضع کردهایم که نمایانندهٔ «زنجیرهٔ درست ساخت» است.

برای «پس یا بنا بر این» هم به نمادی نیاز داریم. این نماد است، که نردهٔ گردون (۲۱۱ ناسیده می شود.

نرده گردون، یعنی الله معنای دقیق کلمه عملگر یا ادات نیست. نقشی که در رابطه با قضایا دارد بیش از نقش کلمهٔ «پس یا بنا بسر این» نیست، و قضایای جدیدی را حاصل نمی آورد. بلکه ما را قادر می سازد تا حدود استدلال را مشخص کرده و نتیجه را بیان کنیم. این نمادها به اضافه پرانتز نمادهای اصلی منطق قضایا هستند.

# سنجش صحت استدلالها

استدلالها یا استنتاجها را می توان، به اصطلاح، به وسیلهٔ قضایای مرکب دارای ← (یعنی، شرطی اگر ... پس) بیان کرد. ما می توانیم با ترسیم جدولهای ارزشی برای قضایای مرکب صحت استدلالهای خود را بسنجیم.

برای ترسیم جدول ارزشی مرکّب دقیقاً نمیتوانید Ts و Fs را به هر

ترتیبی بنویسید، زیرا ارزش کل از راه ارزش قضایای مرکب کوچکتر معین می شود، و ارزش اینها به نوبهٔ خود توسط قضایای پایه مشخص میگردد.

۱ ـ با تعیین ارزش قضایای پایه در هر جایی از مرکّب که باشند آغاز کنید. سازگاری (۲۲۰ را به یاد داشته باشید: اگر P در آغاز خط ۱ (صادق) باشد باید تا آخر خط ۱ (صادق) باشد!

۲ ـ ارزش نقضهای قضایای یایه را (اگر وجود دارند) تعیین کنید.

۳ ـ ارزش عملگر درون پرانتزی را که داخل قلاب بزرگ است تعیین کنید، که در نخستین مثال زیرین ما اوّلین → (شرطی) است. این ارزش به وسیلهٔ ارزشهای P و Q پایه مشخص می شود ـ به جدول ارزشی مربوط به → نگاه کنید.

۴ ـ ارزش عملگر درون قلاب بزرگ را که بیرون پرانتز است تعیین کنید. این عملگر در نخستین مثال زیرین  $(P \to Q)$  و قضیه درون قلاب بزرگ، یعنی قضیهٔ مرکّب  $(P \to Q)$  و قضیهٔ پایهٔ  $(P \to Q)$  مشخص می شود.

۵ ـ ارزش شرطی اصلی، یعنی شرطی بیرون قلاب بزرگ را، که در مثال ما دومین +است، تعیین کنید.

با یادآوری این نکته که استدلال تنها و تنها به این شرط درست است که مقدماتش نتوانند صادق باشند در حالی که نتیجهاش کاذب است، جدول ارزشی را بررسی میکنیم تا بیبنیم که آیا هیچ حالتی هست که در آن حالت مقدمات صادق بوده و نتیجه کاذب باشد. به عبارت دیگر، اگر در جدول ارزشی ردیفی باشد که در آن مقدّمه صادق و نتیجه کاذب باشد، در این صورت استدلال صحیح و منتج نیست.

مثال اوّل: اگر جورج بوش زمانی ریبس جمهور ایالات متّحده بود پس

### ۳۴۰ ، فلسفه به زبان ساده

او در ایالات متّحده متولّد شده است؛ ولی بوش رییس جمهور ایالات متّحده بود؛ پس او باید در ایالات متّحده متولّد شده باشد.

به جای «بوش رییس جمهور ایالات متّحده بود» P میگذاریم. به جای «بوش در ایالات متّحده متولّد شد» Q میگذاریم. می توانیم استدلال را به شکل زیر تنظیم کنیم: اگر P آنگاه P و P آنگاه P و P آنگاه P در قالب نمادهای منطق قضایا:  $P \leftarrow P$  P P P P جدول ارزش ابن قضیهٔ مرکّب به این شکل است:

| P | Q | [(P | <b>→</b> | Q) | Ŀ | Pj | <b>→</b> | Q |
|---|---|-----|----------|----|---|----|----------|---|
|   |   |     |          | t  |   |    |          |   |
| ι | ſ | ι   | F        | f  | F | τ  | Τ        | ſ |
| ť | τ | ſ   | Т        | ι  | F | ť  | Т        | ι |
| ſ | ſ | f   | Τ        | f  | F | f  | Т        | ſ |

در صورتی که ردیف عمودی زیرِ → (شرطی) اصلی فاقد F باشد گفته می شود که این قضیه مرکّب نمونهٔ صادق است. نمونه صادق قضیه ای است که در هر شرایطی صادق باشد. مثلاً، وقتی که همهٔ قضایای پایهٔ تشکیل دهنده کاذب باشند (همان طور که در ردیف زیرین جدول می بینیم)، قضیهٔ مرکّب صادق است.

در چنین موردی، استنتاجی که از طرف چپ قضیهٔ مرکّب به طرف زاست آن انجام می پذیرد در نظام منطقی، منتج یا صحیح خواهد بود.

در مثال اوّل ما ردیف عمودی زیر عملگر اصلی (بعنی حدوّم) کلاً T است، پس این قضیهٔ مرکب نمونه صادق است، و استنتاج مربوط، از PJ & (P → Q)|به Q منتج یا صحیح است. در این نقطه می توانیم نرده گردون  $\frac{1}{3}$ ، یعنی نماد «پس یا بنا بر ابن» را وارد کار کنیم. ما با جایگزین کردن  $\frac{1}{3}$  به جای آخرین + در این فرمول زنجیره را از فرمولی که نشان دهندهٔ قضیه ای مرکّب (اگر ... پس) است به فرمول نمایانندهٔ استنتاج تبدیل می کنیم، و در این صورت استنتاج درستی داریم:  $Q = \frac{1}{3}$  ( $P \to Q$ ).

منطق دانان قرون وسطا به صحّت صورت استنتاج بالا واقف بودند و آن را قاعدهٔ وضع مقدم (د<sup>۲)</sup> می نامیدند. در منطق قضایای جدید، وضع مقدم را اصل موضوع، یا به عنوان قاعدهٔ استنتاج تلقی می کنند.

مثال دوّم: اگر کسینجر ربیس جمهور ایالات متّحده باشد، پس او در ایالات متّحده متولّد شده است  $(P \rightarrow Q)$ ؛ ولی کسینجر در ایالات متّحده متولّد نشده است  $(Q \rightarrow P)$ : پس کسینجر ربیس جمهور ایالات متّحده نیست  $(P \rightarrow P)$ .

ما این را به عنوان قضیهٔ مرکب در قالب نمادهای نظام منطقی بازنویسی میکنیم (توجّه کنید که «امّا» را می توان با «گ» نشان داد): (P + Q) + 7 - P.

| P   | Q | I(P    | <b>→</b> | Q) | Æ | ٦ | Ql | _> |   | P |
|-----|---|--------|----------|----|---|---|----|----|---|---|
| ι   | t | T.     | Т        | ţ  | F | F | Ĺ  | Τ  | F | ι |
| ι   | ſ | t<br>t | F        | f  | F | Ţ | ſ  | Τ  | F | ì |
| . f | 1 | ſ      | Т        | t  | F | F | ι  | Т  | Т | ſ |
| ſ   | ſ | ſ      | T        | ľ  | Т | Т | ſ  | Т  | Т | ť |

این نیز نمونه صادق است (به ردیف عمودی زیر دوّمین حنگاه کنید). بنا

#### ۳۲۲ 💌 فلسفه به زبان ساده

بر این، در اینجا نیز می توانیم نمونهٔ استنتاج درست را تنظیم کنیم. این گونه:  $(P + Q) & \neg Q \models \neg P$ .

نام مَدرسیِ این صورت استنتاج ق*اعدهٔ رفع تالی (۲۲)*، یا به اختصار رفع تالی<sup>(۲۷)</sup> میباشد. در منطق قضایا رفع تالی به عنوان اصل موضوع، یا به عنوان قاعدهٔ استنتاج تلقّی میشود.

یک مغالطه: اینک مغالطهٔ مشهوری را بررسی کنیم، که منطق دانان معاصر به آن لقب قاعدهٔ کودن  $^{(\wedge)}$  دادهاند. صورت آن چنین است:  $P \to Q$   $P \to Q$   $P \to Q$ 

مثال: اگر ما در تورنتو  $(Y^1)$  باشیم پس ما در مکان دوری از شمال سیدنی  $(P \to Q)$ ، ولی ما در مکان دوری از سیدنی هستیم (P)، پس ما باید در تورنتو باشیم (P).

این را می توان در قالب یک قضیه مرکب به این شکل بازنریسی کرد: [(P →Q) & Q] → P.

جدول ارزشي:

| Р | Q  | [(P | <b>→</b> | Q)     | ፠ | QJ | <b>→</b> | P |
|---|----|-----|----------|--------|---|----|----------|---|
| t | t  | t   | T        | t<br>f | T | t  | T        | t |
| Į | f  | ι   | F        | ť      | F | ť  | T        | t |
| f | ι  | ſ   | Т        | ι      | Τ | t  | F        | ſ |
| ſ | \f | f   | T        | ť      | F | ť  | Τ`       | ť |

ستون زیر دوّمین حیک ارزش F دارد که در ردیف سوّم است، بنا بر این، در یک مورد امکان دارد که مقدمات صادق ولی نتیجه کاذب باشد. پس اسندلال بر طبق قاعدهٔ کودن درست نیست.

#### منطق قضایا 🔳 ۳۴۳

جدولهای ارزشی روشی برای سنجش صحت استدلالها ارائه می دهند، بدین ترتیب آنها همان کاری را انجام می دهند که نامهای استذکاری در مورد قیاسها به عهده دارند. با این حال، نامهای استذکاری نشان نمی دهند که فلان یا بهمان صور استدلال قیاسی منتجاند یا عقیم؛ در حالی که جدولهای ارزشی واقعاً نشان می دهند که یک صورت استدلال، بسته به مورد، منتج است یا عقیم.

- L symbolic logic
- 2 mathematical logic
- 3 calculus
- 4 calculi
- 5 Basic (or atomic) propositions
- 6 truth-values
- 7 operators
- 8 complex (or molecular) propositions
- 9 connectives
- 10 negation
- II double negation
- 12 conjunction
- 13 disjunction
- 14 conditional
- 15 Gorbally
- 16 Glasgow
- 17 Scot
- 18 biconditional
- 19 WFF
- 20 well-formed formula
- 21 turnstile
- 22 consistency
- 23 tautology

# ۳۴۴ = فلسفه به زبان ساده

- 24 modus ponendo ponens
- 25 modus ponens
- 26 modus tollendo tollens
- 27 modus tallens
- 28 modus morons
- 29 Toronto
- 30 Sydney

# فصل ۲۳

# منطق محمولها

# منطق محمولها و زبان عادى

زبانهای طبیعی عادی مثل زبان انگلیسی دارای انواع گوناگون و متنوعی از کلمات می باشند. که شامل اینها هستند: نامهای خاص مثل «جورج»، نامهای عام از قبیل «گربه» افعال مانند «دوبدن»، «اندیشیدن»، «زدن» و جز آنها، و صفات و عبارات وصفی، که بعضی از آنها، مثل «سرخ» بر ویژگی دلالت دارند، در حالی که بعضی دیگر، مثل «بلندتر از» بر نسبت.

زبانهای عادی همچنین دارای اصطلاحاتی هستند که کسیت را مشخص میکنند، مثلاً، «همهٔ»، «یک»، «دستکم دو»، «بعضی» و جز آنها.

و بالاخره این که، زبانهای طبیعی راههای برای اشاره در حالت نکره به اشیاء و امور دارند. مثلاً وقتی میخواهیم در حالت نکره به اشیاء و امور اشاره کنیم میگوییم «چیزی»، «هر آنچه»، «کسی»، «تعدادی» و غیره.

منطق محمولها به نحو خاصّي از عهدهٔ بيان اين عناصر مختلف بـر

می آید. این منطق عبارت از نوعی زبان ساختگی است که بیرای آشکار ساختن آن ویژگیهای ساختاری و ذاتی قضایای عادی که تصوّر می شود در استدلال اهمیّت دارند طراحی شده است.

### عناصر منطق محمولها

عناصر زبان منطق محمولها عبارتند از:

۱ ـ عملگرهای منطق قضایا: نمادهای ٦، ۵، ۱۰ - و =.

۲ ـ اجزایی از «دستگاه»، یعنی پرانتز و نقطه، که از زبان عادی اخــذ شـده است.

۳ ـ نامها: طبق قرارداد نمادهای متداول برای نامها عبارتند از حروف کوچک از آغاز الفبای لاتین a ،h ،c.

۴ - محمولها: نمادهای متداول اینها حروف بزرگ هستند، که برای خواص یا ویژگیها از حروف میانی الفیای لاتین (F، G، H) استفاده می شود، و برای نسبتها از حروف پایانی الفیای لاتین (T، S، T). سا تغییری در نمادهای قراردادی خواهیم داد به طوری که الفیا بتوانند همانند نامهای استذکاری عمل کنند؛ مثلاً به جای «پاتریک» P به کار خواهیم برد، به جای «های دوست دارد از یا و مانند آنها.

۵ ـ متغیرها: نمادهای متداول همانها هستند که در جبر به کار . میروند: x ،y ،v

۶ ـ دو سور: سور کلّی ۱۰ با نماد  $\forall$  نشان داده می شودکه در سمت راست آن متغیّری قرار دارد، به این صورت:  $(x \ \forall)$ ،  $(y \ \forall)$ )  $(x \ \forall)$  و سور وجودی ۱۲ با نماد  $\exists$  نشان داده می شود که در سمت راست آن متغیّری قرار دارد، به این شکل:  $(x \ \exists)$ ،  $(y \ \exists)$ ,  $(x \ \exists)$ . سور کلّی را چنین می خوانیم «برای

#### منطق محمولها 🔳 ۳۴۷

هر x...» و سور وجودي را چنين سيخوانيم «دستكم يک x سوجود است...».

ترتیب عناصر جمله در منطق محمولها از جهات مختلف با ترتیب آنها در زبانها فرق دارد. در ادامهٔ بحث این فرقها به تـدریج آشکـار خواهد شد.

انبوهش:<sup>(۱)</sup> جملهٔ منطق محمولها می تواند دارای هیر تعداد نام، محمول و متغیّر باشد، و دو سور را می توان به دفعات در یک جمله به کار برد.

#### عملگرها

عملگرها به همان نحو به كار مىروند كه در منطق قضايا ديديم.

# نامهای خاص، نامهای عام و وصفها

نامها می توانند نام مردم، سیارات، حیوانات، مکانها، روزها و امثال اینها باشند. چنین فرض می شود که هر نام خاصّی بدون هیچ گونه ابهامی بر مصداقش اطلاق می شود.

نامهای عام به مدد محمولها و متغیّرها بیان می شوند. با نامهای عام، مثلاً «گربه»، مانند وصفها رفتار می شود، از این رو، «ملوس سیاه است» و «ملوس گربه است» به یک صورت ترجمه می شوند. جملهٔ «ملوس گربه است» . - . است» جنین معنی می شود که «ملوس گربه سان است».

#### محمولها

در منطق محمولها «محمول» به معنای همهٔ جمله است به استثنای نامها،

### ۳۴۸ 🗉 فلسفه به زبان ساده

متغیّرها و سورها. برعکس زبان انگلیسی، که در آن گزارهٔ دستوری<sup>(۱)</sup> (الف) شامل فعل نیست، و (ب) می تواند دارای نامهایی باشد که در حکم مفعولهای دستوری<sup>(۱)</sup> هستند. در منطق محمولها فعل به منزلهٔ کلّ یا جزئی از محمول به حساب می آید. مفهوم مفعول دستوری کاربردی ندارد.

بعضی از محمولها، مثلاً «چاق است» تنها به یک نام نیاز دارند تا به جمله تبدیل شوند. این محمولهای یک موضعی بر خواص یا حالات دارند.

م*ثال*: «پيتر چاق است».

محمولهای دیگر به دو یا چند نام نیاز دارند تا تبدیل به جمله شوند. این محمولهای دو (سه، چهار،...) موضعی مبیّن نسبتها هستند.

مث*ال*: «پیتر از ماریا متنفر است». محمول «متنفر است» دو موضعی است، لذا به دو نام نیاز دارد تا تشکیل یک جمله بدهد.

محمولهای سه موضعی به سه نام نیاز دارند. مثالش عبارت از این محمول است: «ـ بین ـ و ـ است».

مث*ال*: «ساوه بين اصفهان و تهران است».

اصولاً محمولهای چهار موضعی، پنج موضعی، و ... میتواند وجود داشته باشد.

در نمادگذاری محمولها نماد محمول در جلوی نام یا متغیّر قرار میگیرد.

به جای «پیتر» q، به جای «ماری» m و به جای «فربه است» F را قرار می دهیم. پس «پیتر فربه است» می شود F «ماری فربهتر از پیتر است» می شود F و «پیتر فربهتر از ماری است» می شود F

انبوهش: محمولها را مي توان انبوه كرد.

#### منطق محمولها 🗉 ۳۴۹

# محمولهای پایه و مرکب

محمولهای مرکّب به واسطهٔ انباشتن محمولهای ساده یا پایه ساخته می شوند.

محمولهای پایه عبارتند از عبارات دال بر ویژگی و حالت مثل «سرخ است»، «فربه است» و عبارات نسبی مثل «میزند»، «دوست دارد»، «بلندتر است از».

4) ط و مانند آنها را به معنی نامهای گوناگونی مثل «بتی»، «آمبروز» و جز آنها میگیریم و R را به معنی «اعتماد میکند به». پس «آسبروز به بتی اعتماد میکند» را می توان به صورت (Rab نشان داد، و «بتی به آمبروز اعتماد نمیکند» را به صورت (Rba) ۲، که به عنوان نقیض یک قضیه تلقی می شود؛ یعنی بدین معنا است: «چنین نیست که بتی به آمبروز اعتماد میکند».

«دوست دارد» یک محمول پایه است. دربارهٔ حب نفس چه می توان گفت؟ منطقدانان در این مورد اختلاف نظر دارند، ولی برخی از آنها می گویند «خودش را دوست دارد» نیز یک محمول پایه است. یعنی آنها معتقدند که «باسیل خودش را دوست دارد» دقیقاً هم معنا است با «باسیل باسیل را دوست دارد»، و به صورت Lbb نتان داده می شود، که در آن لم به معنی «دوست دارد» است.

این موارد را با نسبتهای دوطرفه مانند ستایش متقابل مقایسه کنید. . . . ستایش متقابل مقایسه کنید. . . . ستایش متقابل محمول مرکبی است که می توان آن را با جمع دو محمول ساده بیان کرد. در مثال زیر، یک محمول ( «فیلو را می ستاید») دربارهٔ هیوم است، و دیگری ( «هیوم را می ستاید») مربوط به فیلو.

«فیلو و هیوم یکدیگر را میستایند» به وضوح هممعنا است با «فیلو هیوم را میستاید، و هیوم فیلو را میستاید».

### ۳۵۰ 🗷 فلسفه به زبان ساده

به جای «میستاید» A، به جای «هیوم» h و به جای «فیلو» t قرار می دهیم. با جمع کردن دو محمول یک قضیهٔ مرکّب حاصل می شود:

Afh & Ahf

عشق یک طرفه نمونهٔ دیگری از محمول مرکّب است. «عشق اَندی به بلاً یک طرفه است» به این معنا است که: بلاً است و بلاً عاشق اَندی نیست»، که می توان اَن را به این صورت ترجمه کرد: (Lab & 7 (Lba) گ

#### دو سور

نماد (x ک)، را می توان «به ازای هر x» یا «برای هر x» خواند و آن را سور کلّی می نامند.

نماد (X E) را «دستکم یک X موجود است» معنا میکنند، و سور وجودی نامیده می شود.

نه  $\forall e$  و نه  $\exists$  تنها به کار نمی روند؛  $\forall$  همواره به عنوان جزئی از عبارات  $(x \ \forall)$  ,  $(y \ \forall)$  و ... ظاهر می شود، و  $\exists$  همیشه به منزلهٔ جزئی از عبارات  $(x \ \exists)$  ,  $(y \ \exists)$  و ... ظاهر می گردد. از آن جما که  $(x \ \forall)$  ,  $(y \ \forall)$  ,  $(x \ \exists)$  و ... واحدهایی هستند که بیش از این به اجزا تقسیم نمی شوند بهنر است این ها را سور بنامیم، نه  $\forall$  و  $\exists$  را.

سورها معمولاً در آغاز جمله سی آیند، جز وقتی که جمله با عملگر نقضی شروع سی شود.

هر سوری «مقیّد است»، یعنی اطلاق می شود به متغیّرهایی که به دنبال آن در بقیهٔ جمله می آیند. بدین ترتیب (x که) به متغیّر x مقیّد است، و (y که) به متغیّر y اطلاق می شود.

F را به معنی «چهار پا دارد» و H را به معنی «اسب است» بـه کــار .میبریم.

#### منطق محمولها 📱 ۳۵۱

بدین ترتیب( $X \to F(x)$ ) ( $X \to Y(x)$ ) چنین معنی می دهد «در ازای هر X(x)) به «X(x)» مای اگر X(x) اسب باشد پس X(x) چهار پا دارد». «X(x) موجود در (X(x)) به «X(x)» مای موجود در (X(x)) مقیّد است، یا اطلاق می شود.

وقتی جملهای تنها با نامهای خاص ساخته شده باشد، به سور نیازی نیست، زیرا فرض می شود که هر نامی فقط نام یک چیز است. پس به یک معنا خود نامهای خاص کمیّتنما هستند. ولی وقتی جملهای شیامل متغیّرهایی علاوه بر نامهای خاص بود باید دارای سور باسد.

انبوهش سورها: سورها را می توان انبوه کرد؛ نگاه کنید به بخش زیر، م*ثالهای دربا*رهٔ ترجمه، بخشهای فرعی ۴، ۷ و ۸.

### متغيرها

۱۷ کنمادهایی هستند که به نحو نامعین دلالت بر اشیاء و امور دارند. در ترجمهٔ آنها از تعابیر «چیزی»، «هر چیز» و «کسی» استفاده می شود. متغیّر واحد برای دلالت بر شیء یا فرد واحدی به کار می رود که موضوع سخن است. بدین ترتیب معمولاً چنین فرض می شود که «x فربه است و x بدخلق است» به فرد واحدی اشاره دارد. معمولاً به کار بردن متغیّرهای مختلف حاکی از این است که چیزهای مختلفی مورد اشاره هستند، هرچند می تواند به این معنی هم باشد که عمداً باب سزل درباره این که چه تعداد چیزهایی مورد اشاره هستند، بازگذاشته شده است.

انسبوهش: مستغیرها همیشه باید دارای سور باشند وقتی مسوّر شدند می توانید آنها را در یک جمله به هر تعداد که میخواهید به کار برید؛ نگاه کنید به بخش های فرعی ۴، ۷ و ۸.

### ٣٥٢ 🚊 فلسفه به زبان ساده

# در پرانتز گذاشتن

محمولهای ساده به پرانتز نیاز ندارند. امّا گاهی ابهام دامنه وجود دارد، و برای برطرف کردن این ابهام به پرانتز نیاز است.

# مثالهايى دربارة ترجمه

## ١ ـ نامها و صفات

→ را «ترجمه می شود به» معنی میکنیم،

F را «فربه است»،

G را «شکمو است»،

و p را «پيتر».

«پیتر فربه و شکمو است» هم معنا است با «پیتر فربه است و هم چنین پیتر شکمو است». در این جا به هیچ سوری نیاز نیست؛ زیرا «پیتر» نام خاص است.

«پیتر فربه و شکمو است»

→ Fp&Gp

# ۲۔وجود

ریا اسب هایی «اسب» و C را به معنی «ققنوس» به کار می بریم. «اسب ها وجود دارند» به این معنی است که «دست کم یک چیز وجود دارد که اسب (یا اسب مانند) است؛  $(H \times X) \to \Phi$  و «ققنوس وجود ندارد» به این معنی است که «جنین نیست که دست کم یک چیز وجود دارد که ققنوس (یا ققنوس مانند) است»،  $(H \times X) \to \Phi$  ( $(H \times X) \to \Phi$ 

#### منطق محمولها := ٣٥٣

### ۳ ـ «چیزی» و «کسی»

فرض کنید شما می خواهید به زبان منطق محمولها ادّعا کنید کسی، که شما آن را نمی شناسید، فربه و شکمو است. در ترجمهٔ این جمله به سور نیاز خواهد بود زیرا «کسی» به صورت نامعین به افراد دلالت می کند. تنها به یک متغیّر نیاز است، زیرا تنها با یک فرد سروکار داریم.

«کسی فربه و شکمو است»،

ترجمه می شود به «کسی وجود دارد که آن کس فربه است و آن کس شکمو است»،

ترجمه می شود به «دستکم یک x وجود دارد که آن x فربه است و آن x شکمو است».

→ (∃ x) (F x & G x)

## ۴ ـ انبوهش سورها و متغیّرها

x = y را  $x \in Y$  و y شی / شخص واحدی هستند» معنی میکنیم.

این جمله را در نظر بگیرید: «کسی فربه است و شکمو است». جملهٔ مذکور مبهم است، یا می تواند به این معنی باشد: «یک نفر هست که هم فربه است هم شکمو»، یا به این معنی: «دو نفر وجود دارند، یکی فربه، دیگری شکمو». البته اولین تفسیر هم معنی است با «کسی فربه و شکمو است» که در بالا ترجمه شد.

تفسیر دوّم را میتوان چنین تحلیل کرد: «کسی وجود دارد که چنان است که او فربه است، و کسی وجود دارد که چنان است که او شکمو است، و اوّلین کس مورد اشاره همان دوّمین کس مورد اشاره نیست». در این جا به دو متغیّر نیاز است؛ زیرا جملهٔ ما دربارهٔ دو فرد متفاوت است.

## ۳۵۴ 🔳 فلسفه به زبان ساده

ترجمهٔ گام به گام: «کسی فربه است و کسی (نیز) شکمو است» ترجمه می شود به «کسی وجود دارد به طوری که او فربه است، و کسی وجود دارد به طوری که او شکمو است، و اوّلین شخص مورد اشاره همان دوّمین شخص مورد اشاره نیست».

ترجمه می شود به «یک x وجود دارد، و یک y وجود دارد، به طوری که x فربه است، و y شکمو است، و چنین نیست که y = x

. ا (x = y) ٦ & Gy & ٦ (x = y) + → در اینجا ما (x E) و (y E) راکنار هم آوردهایم.

# ۵ ـ رفع ابهام

در متنهای معمولی جملهٔ «کسی فربه است و کسی شکمو است» ممکن است کاملاً مبهم باشد. بخش های بالایی نتسان میدهند که چگونه میتوان با استفاده از نمادگرایی منطق محمولها دو معنی ممکن این جمله را جدا و متمایز کرد. این نیز امکانپذیر است که زبان عادی را از طریق خود زبان عادی ابهام زدایی نمود.

مثال معروفی دربارهٔ ابهام دامنه میزنیم: «هر کسی فردی را دوست دارد».

جملهٔ فوق یا ممکن است بدین معنی باشد که «هر کسی فردی را دوست دارد (مثلاً، مادر خودش را) »، یا بدین معنی که «هر کسی یک فرد (مثلاً، شاهزاده چارلز) را دوست دارد.

به جای «دوست دارد» L بگذارید. فرض کنید که xها و yها اشخاص . . . . . ستند.

برداشت اوّل بدین معنی است «در ازای هر x یک y وجود دارد «بهطوری که x yرا دوست دارد».

#### منطق محمولها 🝺 ٣٥٥

برداشت دوّم بدین معنی است «یک» او جود دارد به طوری که در ازای هر y x ،x

 $\rightarrow$   $\rightarrow$  ( $\exists$  y) ( $\forall$  x) Lxy.

این دو ترجمه خیلی شبیه بهنظر میرسند، و فقط ترتیب آنها مختلف است. ولی با خواندن آنها به زبان عادی می توان به تفاوتشان پی برد.

#### ۶\_نقض

«نا» یک سور زبانی متداول است و هم چنین یکی از سورهای ارسطویی است. منطق محمولها می تواند بدون وجود سور سلبی خاصی عمل کند زیرا عملگر نقض را از منطق قضایا وام می گیرد. ما با به کار بردن این نماد نقض به اضافه (X V) و (X E) می توانیم معنای مختلفی از «نا» بسازیم که در زبان رایج یافت می شود. دو سئال را مورد توجّه قرار می دهیم: «هر کسی بد نیست» و «هیچ کس بد نیست». به جای «بد است» و «هیچ کس بد نیست». به جای «بد است» ه این معنی است که «همهٔ مردم بد نیستند»

 $\rightarrow \rightarrow \neg (\forall x) Bx.$ 

«هیچ کس بد نیست» به این معنی است: «چنین نیست که فردی وجود دارد که او بد است».

→ ¬ (3 x) Bx.

## ۷ ـ کثرت و عدد

کثرت و انفراد با استفاده از مفهوم این همانی ترجمه می شوند. نماد x = x را می توان به معنی «مساوی با» به کار برد. بدین ترتیب معنی «x = x» می شود «x مساوی است با x»، و معنی (x = y) x می شود «چنین نیست x که x مساوی است با x»،

در زبان عادی جملهٔ «بعضی چیزها وحشتناکاند» معمولاً بدین معنا است «دستکم دو چیز وحشتناک وجود دارد». فرض کنید لازم است که عبارت «بعضی چیزها وحشتناکاند»، یعنی «دستکم دو چیز وحشتناک وجود دارد» را به زبان منطق محمولها بیان کنیم.

G را به معنی «وحشتناک است» میگیریم.

در نظام منطقی نماد (x = 1) بدین معنا است: «دستکم یک x وجود دارد». این را باید برای بیان عبارت «دستکم دو چیز وحشتناک وجود . دارد» به کار برد. آنچه که لازم است بگوییم در این جمله خلاصه می شود «دستکم یک x وجود دارد و دستکم یک y وجود دارد به طوری که x وحشتناک است و x غیر از y است».

ما باکنار هم آوردن سورها و افزودن ناقض به این فرمول می رسیم: ( $\exists x$ ) ( $\exists y$ ) ( $Gx & Gy & <math>\exists x = y$ )

پکه بدین معنا است «دستکم یک x وجود دارد و دستکم یک y وجود دارد بهطوری که G x است و G y است و x غیر از y است»، و این همان کچیزی است که نیاز داشتیم.

همین اصل را می توان برای بیان عباراتی مانند «دستکم سه ,چیز وحشتناک هستند» «دستکم چهار چیز بدخلق هستند» به کار برد و الی آخر. برای بیان «دستکم دو چیز» فقط به دو متغیّر نیاز است، هم چنین برای بیان «دستکم سه چیز» به سه متغیّر، و الی آخر. (خوانندگان برای امتحان می تواند این جمله را ترجمه کنند: «دستکم چهار چیز سبز آست»).

# ٨ ـ فقط يكي

جگونه می توانیم بگوییم «فقط یک چیز وحشتناک است»؟ این قضیه

#### منطق محمولها 😨 ۳۵۷

هم ارز است با «حداقل یک چیز وحشتناک است و حداکثر یک چیز وحشتناک است و وحشتناک است»، که هم ارز است با «حداقل یک چیز وحشتناک است و چنین نیست که حداقل دو چیز وحشتناک است». این قضیه چنین ترجمه می شود:

. ( ( (x = y) | Gx & Gy & T (x = y) (∃ x) (∃ y) (∃ x) (∃ x) يا مي توان آن را اين طور ترجمه كرد:

 $(\exists x) Gx \& | (\forall y) (Gy \rightarrow y = x) \}.$ 

# منطق و زبان عادی

میان استدلالهایی که به زبان منطق بیان می شوند و استدلالهایی که به زبان طبیعی عادی بیان می شوند شباهت مهمی وجود دارد. و آن این که ملاک کلّی صحّت یا انتاج استنتاج قیاسی در هر دو مورد واحد است. صحّت هر استدلال قیاسی را می توان با توجّه به ملاک صحّت تعیین کرد، که عبارت از این است: یک استنتاج یا استدلال به این شرط منتج یا صحیح است که با وجود صدق مقدماتش کذب نتیجه اش محال باشد. این شباهت به خدد دلیل واجد اهمیّت است.

یکم، چون نوع صحّت یا عدم صحّت استنتاجهای صحیحی که در زبانهای منطق زبان طبیعی عادی بیان می شوند نسبت به آنهایی که در زبانهای منطق صوری بیان می شوند پست تر یا بدتر نیستند، لذا می نوان بدون آموختی منطق صوری استدلال منطقی کرد.

دوُم، هرچند منطق جدید در قیاس با منطق ارسطویی می تواند از عهدهٔ بیان انواع بسیار بیش تری از استدلالها بر آید، ولی چند نوع استنتاج صحیح وجود دارد که از بیان آنها قاصر است. گر چه تعاریف دقیق اصطلاحات خاص، از قبیل ثابتهای منطقی از و سورها برای

### ۳۵۸ 🗷 فلسفه به زبان ساده

استدلالهای منطق صوری ضروری می باشند، ولی معانی نامهای معمولی فردی، صفات، قیدها و امثال اینها نقشی در این کار ندارند. بنا بر این، وقتی صحّت یک استدلال به معانی کلمات معمولی جزئی وابسته باشد با نمادگرایی منطق صوری جدید نمی توان به آن دست یافت. منطق صوری با ساختار قضایا، یا با نسبتهای میان قضایا سروکار دارد، و تنها آن چیزهای زبانی را توضیح می دهد که یا ساختار جمله را بیان می کنند یا جملات را به هم پیوند می دهند. پس منطق صوری، مثلاً «پرانتز»، «نام»، «محمول»، «متغیّر» و «عملگر» را تعریف و شرح می کند، ولی به شرح و تعریف، مثلاً «جَمَل» یا «اسب» یا «فقنوس» نمی پردازد.

دوباره استدلال مربوط به جَمَل راکه در فصل ۲۱ ذکر کردیم در نظر بگیرید. حیوان مقابل ما جَمَل است؛ پس آن یک شتر نر است.

صحّت این قیاسِ (در حقیقت پیش پا افتاده) به معنای کلمات «جَمَل»، «شتر» و «نَر» بستگی دارد، از این رو، نمی توان صحّت آن را از طریق منطق صوری اثبات کرد. ولی با این همه بی تردید قیاسی صحیح است. صحیح است زیرا محال است در صورتی که مقدّمه، یعنی «این حیوان جَمَل است» صادق است، نتیجه، یعنی، «این حیوان شتر نر است» کاذب باشد.

- I universal quantifier
- 2 existential quantifier
- 3 Stacking
- 4 grammatical predicate
- 5 grammatical objects
- 6 logical constants

# بخش ششم

فلسفة زندگى



# قصل ۲۴

# معنای زندگی

دربارهٔ معنای زندگی سه سؤال فلسفی متفاوت می توان پرسید:

آیا زندگی انسان معنا و هدفی دارد؟

آیا زندگی انسان روی هم رفته سعادتمندانه است؟ آیا باید بـدبین باشیم یا خوشمیر ؟

آیا زندگی انسان من حیث هی و فی نفسه دارای ارزش است؟

#### زمان، ابدیت و هدف

در رمان برادران کارامازوف (۱) اثر داستایو فسکی، (۱) ایوان کارمازوف، یکی از شخصیتهای داستان که ملحد است، می گوید اگر امیدی به جاودانگی نباشد زندگی انسان هیچ معنایی نمی تواند داشت. زیرا بدون امکان زندگی ابدی و پاداش و تنبیه الاهی، هر عملی جایز است. به نظر ایوایا معنا، هدف و اهمیّت زندگی با اخلاق و ارزش مرتبطاند، و اخلاق و ارزش مرتبطاند، و اخلاق و ارزش با حیات ابدی و جاودانه. به همین دلیل او معتقد است که محدودیت زندگی برهانی است بر بی هدفی آن.

امًا برخی ادُعاکردهاند که زندگی ابدی نیز فاقد غایت و هدف خواهد بود. ویتگنشناین در رسالهٔ منطقی - فلسفی (۳ می پرسد: «آیا خود زندگی ابدی به اندازهٔ زندگی دنیوی ما معماگونه نیست؟»

زمان و ابدیّت چه ارتباطی با غایت و هدف دارند؟ آیا زمان و ابدیّت و هدف اموری کاملاً متفاوت نیستند؟ به چه دلیل باید فرض کنیم که چیزهای ابدی از جیزهای محدود و فناپذیر هدف سندترند. زیرا تمام آنچه می دانیم این است که شاید جهان و مادّه و انرژی ازلی و ابدی باشند، ولی نمی توانیم بگوییم که آیا آنها هدف و غایتی هم دارند یا نه، هم چنین نمی توانیم بگوییم که چنین هدف و غایتی چه می تواند باشد. پرسش دربارهٔ هدف زندگی، یعنی دلیل خداوند برای آفریدن حیات، بیش تر مانند طلب دلیل برای وجود مادّه و انرژی است. گر چه عدّهای مدّعی شده اند که قادرند به این پرسش ها پاسخ دهند ولی ما از آنها به می تواند بیش از حدّ دشو ارند صرف نظر می کنیم.

میان اهداف محتمل آفریدگار و اهداف شناخته شدهٔ نوع بشر تفاوتی وجود دارد. حتّی اگر ما یقیناً میدانستیم که خداوند برای اهدافی که به خودش بر میگردد زندگی را نیافریده است، انسان هنوز می توانست و باید اهداف و غایات خاص خودش را داشته باشد.

آیا زندگی انسانی واحد، اگر به عنوان یک کلّ لحاظ شود، می تواند هدف و معنایی داشته باشد؟ در سطح انسانی این امر برای یک فرد بالغ کاملاً محتمل است که در زندگی هدف فراگیر بزرگی داشته باشد. بی تردید زندگانی ای که وقف دین شده است می تواند چنین باشد. و احتمالاً زندگی شوبرت " نیز، که یکسره وقف موزیک شد، از این نوع بود. هرچند بیش تر مردم متناسب با اوقات مختلف زندگی شان تعدادی اهداف گوناگون دارند.

آیا نوع بشر می تواند به عنوان مجموعهای واحد هدفی در زندگی داشته باشد؟ تصوّر چنین هدفی دشوار است. البته انسانها در بعضی از اهداف با یکدیگر وجه اشتراک دارند، فی المثل زنده ماندن، تلاش برای خوشبختی و امثال آن. آنها دارای اهداف اشتراکی و جمعی نیز هستند، مثلاً ساختن شهرها.

اکنون لازم است تا در خصوص اهداف انسان فردی بیش تر سخن بگوییم، زیرا فرق است میان اهداف و اهداف با اهمیّت. هدف داشتن ضرورتاً به معنی داشتن هدفی با اهمیّت نیست. بعضی از اهداف انسان کاملاً بی ارزش و سبتذل اند، در این صورت به درستی می توان آنها را بی معنی دانست. خود اهداف و غایات، اگر قرار است که به زندگی معنا دهند، باید غیرسبتذل و مهم باشند، ولی از این حیث فرق نمی کند که شخص اهداف جدی داشته باشد یا غیرجدی.

هدف غیرستذل چیست؟ غایت با اهمیّت کدام است؟ وقتی اصطلاح «با اهمیّت» به اهداف و غایات اطلاق می شود دلالت بر ارزش و ارزشمندی دارد.

رچند نمونه بیاوریم. بی تردید بیش تر مردم توافق دارند که دستگیری از فقرا و ستمدیدگان هدفی است ارزشمند و یاری ظالمین جنایتکار هدفی است نکوهیده و پست. آشپزی برای اعضاه خیانواده با اهمیت است، در حالی که شمردن تعداد واگنهای قطار بازی صرف بوده، و بازی فقط شایسته کودکان است. آموختن برای خواندن و نوشتن معنادار است، در حالی که آموختن برای شرکت در بازی ورق چنین نیست. و الی آخر). شخصیت رمان داستایوفسکی، یعنی ایوان کارمازوف تصور میکند!

مدر اخلاق و ارزشی منشؤ خدایی دارد؛ از این رو، هیچ هدفی نمی تواند!

واقعاً ارزشمند باشد مگر این که خدایمی وجود داشته باشد تا آن را

#### ۳۶۴ 🗷 فلسفه به زبان ساده

ارزشمند مازد. بدون وجود خداوند میان دستگیری فقرا و ستمدیدگان و یاری کسانی که در حق آنها ظلم و جنایت میکنند تفاوتی نیست.

داستایوفسکی توضیح میدهد که چگونه هیچانگاری اخلاقی ایوان را به شکست ذهنی کشانید و برادر میانهاش، یعنی سمردیاکف (۱۰ را به قتل عمد و خودکشی سوق داد. بنا بر این، شاید تصور شود که شخصیت ایوان باور خود مؤلف را بیان میکند که تنها اعتقاد به خداوند می تواند به زندگی معنا ببخشد.

ولی این رمان به دو صورت تفسیر می شود. رمان از منظر تفسیر نخست نشانگر آن است که «مرگ خدا» باعث سنگدلی شده و به «مرگ ارزش» مع إنجامد. بيام رمان از منظر تفسير دوّم اين است كه حتّى فاجعهٔ نهایی، بعنی «مرگ خدا»، نیز موجب از بین رفتن ارزش نمی شود. ارزش دستکم تا زمانی که نوع بشر وجود دارد باقی میماند، اعم از این که انسانها به خدا معتقد باشند یا نباشند. و تفسیر دوّم به نحو ماهرانهای تقویت و تأیید می شود که بر طبق آن داستایوفسکی خوانندگان اثرش را (اعم از با ایمان و بی ایمان) بر می انگیزد تا عواقب هیچانگاری ایوان را ارزیابی کنند. خواننده، ایوان و غرور او را محکوم میکند، در حالی که نست به حالت و موقعیّتی که در آن است با او احساس همدلی می کند. و يقيناً محال است كه دربارهٔ سرانجام سمر دياكف احساس وحشت و تأسف نكند. شرح داستايوفسكي از برخورد آخر سمردياكف با ايوان، و خودکشی متعاقب آن، تقریباً مانندکتاب مقدّس پر تأثیر است، و بی تردید این امر تا حدودی به جهت شباهت شگفتانگیز آن با داستان یـهودال است. پهودای این داستان نه سمر دیاکف، بلکه ایوان است که با خیانت به برادر تحقیر شده، ضعیف و مصروع خود به بشریّت خیانت میکند.

برای افراد بی ایمان تفسیر دوّم از رمان داستایوفسکی واجد معنا

است زیرا بیش تر آنها بر خلاف ایوان در حالت یأس ناشی از «مرگ خدا» به سر نمی برند. بر خلاف ایوان کارمازوف، نزد افراد بی ایمان، همانند مؤمنان، دوست داشتن عدالت، تنفر از جنایت، احترام به انسانیّت و اعتقاد و باور به قداست زندگی، امری ممکن و حتّی کاملاً متداول و رایج است. تعداد بسیار اندکی از بوداییان به خدا اعتقاد دارند، ولی همهٔ آنها به قداست زندگی باور دارند. چنین نیست که همهٔ اعضای جامعهٔ پزشکان جدید به خدا اعتقاد داشته باشند، ولی خوشبختانه بیش تر آنها به شخصیّت انسان و استقلال آن احترام می گذارند، و چنین احساس نمی کنند که از لحاظ اخلاقی فرقی میان مهربانی و بی رحمی وجود ندارد.

### زندگی و خوشبختی: بدبینی

بدبین فلسفی (۱۰ کسی است که سعادت مندانه بودن زندگی را به طور کلّی انکار می کند. آرتور شوپنهاور مشهور ترین فیلسوف بدبین است. ظاهراً او در کتاب مهمش تحت عنوان جهان همچون اراده و بازنمود (۱۸ چنین می گوید که بهتر می بود جهان هرگز وجود نمی داشت. او دو نوع دلیل در آستین دارد، مابعد الطبیعی و تجربی.

دلیل مابعدالطبیعی اصلی، که در جلد اوّل کتابش پرورده شده است، با این تصور مرتبط میباشد که وجود مبتنی بر اراده است. خواستها و تمایلات کثیری که هر حیوان و انسانی تجربه می کند تجلیّات اراده اند، و منشأ همیشگی رنج همین خواستها و تمایلات میباشند. زیرا اگر میلی ارضاء نشود چنین وضع و حالتی ذاتاً رنج آور است، از سوی دیگر وقتی تمایلات ارضاء می شوند ناگزیر و بلاواسطه جایشان را به تمایلات دیگری می دهند، که احتمالاً ارضاء نخواهند شد. زندگی نوعی خارش درازمدّت، یعنی حالتی از محرومیّت دائمی است.

.

دلیل تجربی بدبینی، که شوپنهاور در جلد دوّم کتاب شرح و بسط می دهد، در این حقیقت نهفته است که به هر کجا می نگریم بیش تر رنج و بدبختی می بینیم. شوپنهاور به تفصیل تمامی چیزهای مخوف فراوانی را که انسانها و حیوانات دیگر را آزرده می سازند فهرست می کند. او نتیجه می گیرد که انسان عاقل پی خواهد برد که زندگی به طور و حشتناکی غمانگیز است. انسان عاقل سعی خواهد کرد تا همهٔ تمایلات را ترک گوید، زیرا تمایلات منشأ محرومیت و شرور دیگرند. انسان عاقل حتی ناید مرگ را آرزو کند، هرچند می داند که مرگ بهتر از زندگی است. انسان عاقل خود را تسلیم زندگی می کند و به آرامی مرگ را پذیرا می شود.

آن نوع بدبینی تجربی که در جلد دوّم کتاب شوپنهاور تعریف شده است ظاهراً این امر را مفروض میگیرد که نه تنها میان امکان و تحقق، بلکه میان وجود و عدم برخی یا همهٔ انسانها، به نحو انتزاعی، و از دیدگاههای گوناگون، می توان مقایسههایی انجام داد. آیا این مفروضات صحیحاند؟ در این جا ناگزیو باید به پنج سؤال پاسخ دهیم:

۱ ـ آیا می توانیم جهانهای ممکن صرف را تصوّر کنیم؟

۲ ـ آياكسي ميتواند عدم خودش را تصوّر كند؟

٣ - آيا مقايسة امر بالفعل با امر صرفاً ممكن امكان پذير است؟

۴ ـ آیا مقایسهٔ وجود فرد با امکان عدمش از منظر خود او امکانپذیر است؟ فی المثل، آیا انسان می ثواند وجود خود را با عدم خود از منظر خودش مقایسه کند؟

۵ ـ أيا مقابسهٔ امر بالفعل با امر ممكن به نحو صرفاً انتزاعـي، يـعني بدون هيچ منظر و ديدگاهي امكانـپذير است؟

۱ ـ تصوّر موقعیُتهای صرفاً ممکن ساده و آسان است. بدین ترتیب

تصوّر حهان ممکنی که در آن بعضی از اشخاص، مثلاً ربیس جمهور فعلی ایالات متحده، هرگز وجود نداشته باشد آسان است.

۲ - هم چنین تصوّر وضعی از امور که در آن خود فرد وجود نداشته باشد امکانپذیر است. هر گاه من گذشنهٔ دور یا آیندهٔ دور زمین را تخیل میکنم وضعی از امور را در تصوّر می آورم که خودم در آن نیستم.

۳ ما همچنین می توانیم در خیال خود امر بالفعل را با امر ممکن مقایسه کنیم. فی المثل، انسان می تواند در خیال جهان واقعی را با جهان ممکنی که در آن ویروس ایدز وجود ندارد مقایسه کرده، و حکم کند که جهان فعلی خیرش کم تر از جهان صرفاً ممکنی است که می توانست وجود داشته باشد.

انسان می تواند وجود هر کس، از جمله خودش، را با عدم احتمالی اش از منظر مردم دیگر مقایسه کند. فی المثل، مردم گاهی می گویند که اگر دیکتاتور شرّی مثل استالین هرگر به دنیا نمی آمد جهان جای نسبتاً بهتری می شد. این بدان معنی نیست که جهان برای خود استالین بهتر می شد.

۴ - ولی گاهی دربارهٔ انسانهای بسیار بدبخت گفته می شود که اگر آنها هرگز وجود نمی داشتند برایشان، یعنی برای خود انسانها، بهنر می بود. آیا این سخن مفهومی دارد؟

چنین وضعینی را نمی توان مقایسهٔ دو حالت شخص دانست، زیرا عدم حالتی از شخص نیست. در این متن، به کارگیری عبارت نسبی «بهتر برای خود فرد» باید نوعی مجازگویی باشد. ولی آیا باالین همه آرزوی این که شخص هرگز متولد نشده باشد غیرممکن است؟ در این صورت برای چه کسی بهتر می بود؟

همانطور که دیدیم، در عالم خیال، مقایسهٔ جهانی که خود فرد در آن

است و جهانی که خو فرد در آن نیست، از برخی منظرهای دیگر امکانپذیر است. با این حال، کسی که شِکوه میکند «ایکاش هرگز به دنیا نیامده بودم» معمولاً دربارهٔ خیر دیگران فکر نمیکند.

آیا باید نتیجه بگیریم که آه و زاری غیرعاقلانه است، یا این که معنای آن رازی است سر به مُهر؟ معنای آن در واقع راز نیست زیرا بدون انجام مقایسات می توان آرزوهایی در دل داشت. آرزو واقعیّت دارد، مقایسه چنین نیست. اگر گمان رود که آرزو حاکی از مقایسه میان دو وضع و حالت خودم است در این صورت با آشفتگی توأم خواهد بود.

۵- آرزوی این که ایکاش (مثلاً) استالین هرگز به دنیا نیامده بود مبتنی بر مقایسهای است که در عالم خیال میان وضعی از امور واقعی (جهانی که استالین در آن است) و وضعی از امور ممکن متفاوتی (جهانی عاری از استالین) به عمل می آید. این مقایسه کاملاً انتزاعی نیست بلکه از منظر قربانیان جنایات استالین انجام می گیرد.

آیا می توان این جهان واقعی را با جهان ممکن صرف به صورت کاملاً انتزاعی و بدون منظر و دیدگاهی مقایسه کرد؟ فی المثل، آیا تأکید بر این که جهان فاقد حیات، به طور مطلق، می توانست از جهان واجد حیات بسهتر باشد معنا و مفهومی دارد؟ به نظر می رسد که اگر مقایسهای مجرد از هر منظر و دیدگاهی انجام گیرد باید ذاتاً فاقد دلیل باشد. زندگی برای کسانی که از آن بهره سندند خوب است. اگر زندگی ارزش ذاتی دارد ارزش ذاتی

# زندگی و خوشبختی: خوشبینی

بیشرتر فیلسوفان به خود زحمت نمیدهند تا خوش بینی<sup>(۹)</sup> را بـه عـنوان

یک آیین تعریف کنند، گر چه این سخن یقیناً بدان معنی نیست که هـمهٔ آنها بدبین هستند.

با این حال، برتراند راسل در کتاب خود به نام چیرگی خوش بینی، (۱۰) خوش بینی را تعریف می کند. او تصدیق می کند که زندگی انسان اغلب با ناخوشی تـوأم است، ولی استدلال مـی کند کـه زندگی می توانند سعادت مندانه باشد، و علیهٔ چنین امکانی هیچ دلیل مابعدالطبیعی در کار نیست. او می گوید اکثر ناکامی ها کاملاً غیرضروری است، که یا معلول برنامهٔ اقتصادی تو أم با حرص احمقانه است، یا صرفاً ناشی از جهل مردم به این است که چگونه خوشبخت باشند. شمار بسیار زیادی از مردم عادی صرفاً و فقط به این جهت بدبخت اند که راه خوشبختی را نمی دانند.

شما نزد جمعیتی که کار ساعتی میکنند اضطراب، تمرکز بیش از حد، سوء هاضمه، عدم علاقه به هر چیز ولی تقلا، ناتوانی برای بازی و ناخود گاهی نسبت به مصنوعات پست خودشان را خواهید دید.

در مورد ثروتمندان چنین میگوید:

اعتقاد بر این است که عیش و نوش و معاشقه دروازهٔ شادی است، چنین مردمی بی درنگ به عیش و نوش می پردازند، و سعی میکنند به این موضوع توجّه ننمایند که معشوقه هابشان چهقدر آزها را منزجر میکنند.

حَنّى سلاطين بزرگ هم خوشبخت نيستند. راسل از سلطان سـالامن'''!) چنين نقل قول ميكند:

رودها به دریاها می ریزند؛ ولی دریا پر نیست.

خورشید آسمان بر چیز جدیدی نمی تابد. از چیزهای پیشین یادگاری در دست نیست.

بیزارم از هر کاری که زیر خورشید عالمتاب به جا آوردهام؛ زیرا باید آن را به کسی واگذارم که در پی من خواهد آمد.

راسل خاطرنشان میکند که حقایق مذکور برای بدیینی کلّی دلایل کافی به دست نمیدهند. برای نمونه فرزند سالامن را در نظر بگیرید، از دید او آن درختان بارور اصلاً دلیلی برای احساس بدبختی و ناکامی نیستند.

راسسل راه خسوشبختی را بیان مسیکند. او مسیگوید خسوشبختی سرچشمههای فراوان دارد، از جمله «شسور و شسوق»، عشسق و محبت، خانواده، کار، علاقه به امور غیرشخصی (مثل باستان شنامسی یا تئاتر یا کتاب)، و توانایی برای یافتن حد اعتدلال خود میان کوشش و رضا. انسان برای پرهیز از بدبختی باید بکوشد تا خود را از حسادت، رقابت بیش از حد، جنون شکنجه و ترس از افکار عمومی رها سازد.

شاید نصیحت راسل پیش پا افتاده به نظر آید، ولی بیش تر آن نسبتاً معقول است، و شاید او با آن کتاب کوچک به برخی مردم ناشاد و ناکام کمک می کند تا احساس خوشی و شادکامی کنند.

# ارزش ذاتی زندگی

به نظر می رسد بدبینی و خوش بینی به یکسان این نظریهٔ فایده باورانه را تصدیق می کنند که خوش بختی ارزش نهایی است و چیزی است که به زندگی انسان ارزش می دهد. برخی از فیلسوفان معاصر به جد استدلال کرده اند که وقتی انسانی امید خوش بختی نداشته باشد، و نتواند در خوش بختی دیگران سهیم شود، در این صورت باید «مرگ او را تسریع کرد».

فایده باوری کلاسیک (نگاه کنید به فصل نهم) مبتنی بر این برنهاد است که هر کس بیش از هر چیز دیگر در طلب خوشبختی است. ولی رفتار روزمرهٔ مردم عادی با این برنهاد در تضاد است. مردم عادی حتّی وقتی که بسیار بدبخت اند مایلند به زندگی ادامه دهند. در واقع مردم به گونه ای رفتار میکنند که گویی معتقدند فقط زنده بودن ذاتاً خوب و مطلوب است. در واقع مردم عادی طوری رفتار میکنند که گویی خود زندگی ارزش نهایی است.

چنین رفتاری کاملاً ممکن است غریزی باشد، ولی این دلیل نمی شود که آن را غیرمعقول بدانم. آرزوی بهروزی، سلامتی و خوشبختی نیز غریزی اند. مکتب فایده باوری در انساب ارزش نهایی به خوشبختی سرنا را از سر گشاد آن می زند. ما به طور غریزی آرزو نمی کنیم که زنده بمانیم تا سالم و خوشبخت باشیم، بلکه به طور غریزی می خواهیم سالم و خوشبخت باشیم زیرا این ما را کمک می کند تا زنده بمانیم.

فیلیپا فوت (۱۲) یکی از اندک فیلسوفانی است که مسألهٔ ارزش ذاتی زندگی را مورد بحث قرار داده و در مقابل مکتب فایدهباوری چنین استدلال میکند که زندگی عاری از خوشبختی ارزش زیستن دارد. فقط در موارد حاد است که مرگ گزینهٔ بهتری است، و حتّی در آن وقت نیز مرگ گزینهای نیست که شخص سوّمی مجاز باشد برای دیگری انتخاب کند. او در مقالهٔ خود به نام «بهٔ کشی» (۱۲) توضیح می دهد که چرا و چگونه امکان پذیر است که حتّی زندگی تو أم با ناکامی را واجد ارزش تلقّی کرد. او مقانهاش را با اشاره به این نکتهٔ مهم آغاز می کند که باید معنای

عبارت زندگی ارزش زیستن دارد این باشد که زندگی برای شخصی که زندگی میکند ارزش زیستن دارد. خواه زندگی شما برای دیگری (مثلاً

#### ٣٧٢ 📧 فلسفه به زبان ساده

دولت) ارزشی داشته باشد خواه نداشته باشد نباید اجازه داد تا مخالف ارزشی که برای شما دارد به شمار آید، شمایی که از حیات بهرهمندید. (همچنین می توانیم اشاره کنیم تصوّر این که ارزش زندگی هر فرد تنها در سودمندیاش برای دیگری است به تسلسل منتهی شده و نهایتاً بی معنی می باشد).

چه چیزی به زندگی ارزش زبستن میدهد؟ فیلیپا فوت بهحق میگوید حتی وقتی که کفهٔ بدبختی کاملاً بر کفهٔ خوشبختی می چربد، مردم معمولاً می خواهند به زندگی ادامه دهند و برخی از چنین زندگیهای ممکنی را مورد بررسی قرار می دهد.

زندگی در اسارت می تواند خوب باشد، یعنی بهتر از مرگ زودرس است؛ زندگی تو أم با بیماری طولانی می تواند خوب باشد، یعنی بهتر از مرگ زودرس است؛ و کسانی که از زندگی بهره مندند معمولاً زندگی تو أم با کمبودهای دائمی (از جهت غذا، مسکن و مراقب بهداشتی) را بهتر از مرگ زودرس می دانند. او می نویسد:

درباره افراد به شدّت معلول چه می توان گفت، آیا زندگی برای آنها می تواند خوب باشد؟ جواب کاملاً مثبت است، زیرا حتّی اگر فردی ... با ریهٔ مصنوعی زندگی می کند ... و اگر مبی گوید که فرد نبکوکاری زندگی اش را نجات داده است ما نمی توانیم از او صوف نظر کنیم اتأکیداز من ا

## او ادامه میدهد:

دربارهٔ معلولیت ذهنی نیز هیچ فرقی نمیکند. انسانهای زیادی هستند که می شود گفت به شدّت معلولاند به مانند افراد مبتلا به سندرم داون (۱۱۱ ـ و برای آنها زندگی محبت آمیز ساده ای امکانپذیر است.

او نتیجه میگیرد که نفس زندگی انسان خوب است. با این حال بعضی از انواع زندگی جنان وحشتناکاند که در مورد آنها آرزوی مرگ معقول خواهد بود. بنا بر این، هرچند می توان گفت که زندگی انسان فی نفسه خوب و مطلوب است افزودن این نکته ضروری است که زندگی باید به معنایی زندگی حقیقتاً انسانی باشد. آن باید به معنای حداقلی کلمه زندگی «متعارف» انسانی باشد. او نظر خودش را دربارهٔ «زندگی متعارف انسانی» این گونه توصیف می کند:

منهومی که نیاز داریم ظاهراً عبارت از مفهوم زندگی است که از جنبهٔ زیر زندگی متعارف انسانی میباشد ـ یعنی شامل حداقلی از محاسن عمدهٔ انسانی است. آنچه در زندگی انسان ـ حتی در زندگی های بسیار سخت ـ متعارف است این است که انسان بیش از تواناییاش ناگزیر از کار نمی شود؛ این که از سوی خانواده یا جامعه حمایت می شود؛ این که کم و بیش می تواند امیدوار باشد که گرسنگی اش برطرف می شود؛ این که می تواند در شب به استراحت بپردازد.

فوت استدلال می کند که این تبیین از زندگی «متعارف» انسانی حاکی از ارتباطی میان مفهوم زندگی و مفهوم خیر است. زندگی «متعارف» انسانی آنگونه که در بالا توصیف شد فی نفسه خوب و مطلوب است و نباید حتماً خوشی در کار باشد تا به زندگی ارزش دهد. شاید بتوان به اختصار خاطرنشان کرد که مراد او از کلمهٔ «متعارف» تا حدّی عجیب است. «زندگی های متعارف» او امبور زیادی را شامل خواهد بود که از دیدگاههای دیگر خیلی غیرعادی هستند. به عنوان نمونه، زندگی بتهون از جهات بسیاری غیرعادی بود، با این حال زندگی او بر حبیب مراد فوت از کلمهٔ «متعارف» هنوز متعارف بود. به همین نحو زندگی انسانی با ریهٔ مصنوعی از جهات متعدد غیرعادی است، ولی به نظر

#### ۳۷۴ 🖭 فلسفه به زبان ساده

میرسد که آن زندگی بر حسب تلقی فوت از کلمهٔ «متعارف» می تواند «متعارف» باشد.

نتیجه گیری فیلیپا فوت دربارهٔ ارزش ذاتی زندگی با احساساتی که اکثر مردم در مورد زندگانی شان دارند هماهنگ است. بدین ترتیب همان طور که ارتباط مفهومی میان زندگی و خیر را تبیین مینماید از فهم عرفی نیز تبعیّت می کند ـکه در فلسفه چیز بدی نیست.

خلاصهٔ كلام اين كه:

مفهوم هدف ارتباط خاصًى با مفهوم ابديّت ندارد.

اگر خدا وجود دارد اهداف او با اهداف ما فرق میکند، و این درست نیست که بدون وجود خدا هیچ هدف انسانی و هیچ اخلاقی نمی تواند وجود داشته باشد. «مرگ خدا» مساوی مرگ ارزش نیست.

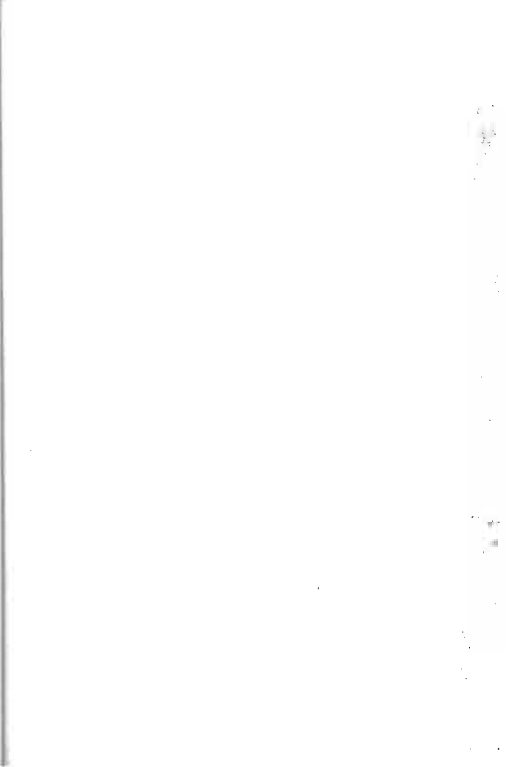
به نظر می رسد بدبینی فلسفی تا حدّی بر این پیش فرض مبتنی است که ما می توانیم بهتر و بدتر را بدون داشتن منظر و دیدگاهی مقایسه کنیم؛ و تا حدّی بر این تصوّر مبتنی است که مقایسه وجود و عدم فرد از منظر خود فرد امکان پذیر است، و تا حدّی بر این فرض که خوشبختی تنها ارزش نهایی است. منتها از میان این پیش فرض ها پیش فرض سوّم ثابت نشده است، دو پیش فرض نخست نیز به وضوح کاذبند.

خوش بینی فلسفی راسل بیش تر بر مدار فهم عرفی است تا فلسفی، ولی بعضی از توصیههایی که برای مردم بدبخت سیکند توصیههای خوبی هستند.

نهایتاً، معقول است که خود زندگی، اعم از این که با خوشبختی توأم باشد یا نباشد، دارای ارزش قلمداد شود؛ و در واقع بیشتر مردم معمولاً چنین تلفّیای از زندگی خودشان دارند.

#### معنای زندگی 😰 ۲۷۵

- L The Brothers Karamazov
- 2 Dostojevsky
- 3 Tractatus Logico-philosophicus
- 4 Schubert
- 5 Smerdvakov
- 6 Judas
- 7 philosophical pessimist
- 8 The World as Will and Rpresetation.
- 9 optimism
- 10 The Conquest of Happiness
- 11 king Solomon
- 12 Philippa Foot
- 13 Euthanasia
- 14 Down's Syndrome
- 15 Beethoven



# فصل ۲۵

# تأثیر فلسفه بر زندگی

آیا فلسفه با مسایل زندگی واقعی ارتباط دارد؟ آری، و به طرق متعدد. فلسفه از مسایل ابهامزدایی میکند، و وقتی که فرد در مواجهه با گزینشهای زندگی واقعی است ابهامزدایی مفید است.

فلسفه افکار پیچیده را تحلیل میکند، و وضوح بنخشیدن به افکار پیچیده اغلب مقدّمهای ضروری برای اتخاذ تصمیمهای آگاهانه و عاقلانه است

فلسفه خود را وقف بررسی تبیینهای ممکن دربارهٔ کثیری از امور انتزاعی میکند مانند استدلال درست و نادرست، عدالت و ظلم و معنا و ارزش. انسان با دستیابی به فهمی بهتر از اینچنین مفاهیم انتزاعی میتواند فهم و دانش خود را از زندگی و امکانات زندگی افزایش دهد.

فلسفه همچنین پرسشهای دیرینهای را که فراموش شده اند پیش میکشد و پرسشهای جدیدی را که قبلاً مطرح نشده اند برمی انگیزد. ارتباط یا عدم ارتباط پرسشهای فراموش شده و پرسشهای تازه را با زندگی نمی توان پیش از مورد توجه قرار دادن آن پرسشها تعیین نمود.

#### ۳۷۸ 🗷 فلسفه به زبان ساده

## دیدگاههای وسیع و تنگ دربارهٔ فلسفه

فیلسوفان در برخی از دوره های تاریخ دیدگاه وسیعی نسبت به موضوع پژوهششان اتخاذ کرده اند، و در برخی از دوره ها دیدگاهی تنگ. در طول نیمهٔ نخست قرن بیستم روی هم رفته فلاسفه نسبت به موضوع پژوهششان بیش تر دیدگاه تنگ و محدودی را برگزیدند. همان طور که معمول است به نظر می رسد که نظریّه های پوزیتیویسم حلقهٔ وین، (۱) و روش های تحلیل زبانی، (۱) یا به اصطلاح «فلسفهٔ آکسفورد»، (۱) همر دو، دیدگاه تنگ و محدودی را توصیه و تأیید کرده اند. شاید این امر تا حدّی معلول رشد و پیشرفت علم در قرن بیستم باشد، که چه بسا حاصل احساسات ناشناختهٔ تهدید عقلانی در زوایای پنهان قلوب تنی چند از فیلسوفان حرفه ای بوده است.

بروز عدم رضایت نسبت به دیدگاههای تنگ و محدود دربارهٔ فلسفه گاه اجتناب ناپذیر است. در سال ۱۹۵۹ نارضایی قابل توجهی نسبت به دیدگاه تنگ و محدود در کتاب منفی، ویرانگر ولی بیش تر سرگرم کنندهٔ ارنست گِلنر<sup>(1)</sup> به نام کلمات و اشیا<sup>(2)</sup> بیان شد. گِلنر مدّعی شد که فیلسوفان حرفهای در آکسفورد و جاهای دیگر هرگز موضوع پژوهششان را به عنوان چیزی تلقّی نکردهاند که هیچ ارتباطی خواه با پرسشهای اصلی مابعدالطبیعی و خواه با سؤالات واقعی زندگی دربارهٔ اخلاقیات و سیاست ندارد. به نظر گِلنر این اساتید دانشگاه، یعنی این به اصطلاح فیلسوفان، تمام کوشش خود را وقف تحلیل پایان ناپذیر قضایای «زبان عادی» که اساساً فاقد جذابیّت است می کنند.

# فلسفه كاربردى

ظاهِراً در آن زمان انتقاد گِلنر در گوش کسی فرو نرفت. امّا اخیراً فیلسوفان

# تأثیر فلسفه بر زندگی 🗉 ۳۷۹

تحلیلی به سؤالات «مهم» مابعدالطبیعی روی نمودهاند، و کسانی که دربارهٔ مسایل «واقعی زندگی» اندیشیده و قلم میزنندکم نیستند.

پیتر سینگر (۱٬۶ استرالیایی در دههٔ ۱۹۷۰ اثری به نام آزادی حمیوان<sup>(۱۷)</sup> انتشار داد و در آن به دفاع از حقوق حیوانات پرداخت. شاید این اوّلیّن کتاب فلسفی در تاریخ جهان است که دارای تصاویری از کشتارگاهها است، سوای تعدادی دستور یخت (بدون گوشت)؛ این کتاب باعث شد شماری از خوانندگان آن به گیاهخواری روی آورند. فیلسوفان دیگری که دربارهٔ فلسفهٔ کاربردی مطلب می نویسند عبارتند از جی. ای. ام. آنسکام (دربارهٔ جلوگیری از بارداری)، سیسلا باک(۱۱ (دربارهٔ دروغگویی و رازداری در زنندگی اجتماعی و شخصی)، استفن کلارک<sup>(۹)</sup> (دربارهٔ حقوق حيوانات)، فيليها فوت (دربارهٔ قتل ترحمي)، جبوديث جارويس تامسون(۱۰۱ (دربارهٔ سقط جنین)، ماری میدلی (دربارهٔ حیوانات، شرارت، فمينيسم، و نظريّهٔ تطور)، راجر اسكروتن (دربارهٔ سياست محافظه كارانه و رفتار جنسی)، آمارتیا سن (۱۱) (دربارهٔ فلسفه و علم اقتصاد) و برنارد ويليامزالاً (دربارة ابتذال). مجلات فلسفى اختصاصي جـديدي مستشر شدهاند که به مسایل واقعی زندگی می پر دازند؛ به عنوان نمونه، مجلهٔ امریکایی فلسفه و مسایل اجتماعی.(۱۳) در دهه ۱۹۸۰ «انجمن انگلیسی فلسفهٔ كاربردى» به همراه نشريهٔ اختصاصي خود، يعني مجله فلسفهٔ *کاربردی،(۱۲)* تأسیس و شروع به کار کرد.

#### فلسفه در رندگی احتماعی

هر ازگاهی فیلسوفان وسوسه میشوند مجموعههایی برای قانونگذاران فراهم کنند تا مربوط به تدوین دستور العملها در قلمروهای بیاشند که شامل موضوعات اخلاقی هستند. نمی توان مدّعی شید که مشارکت



فلسفی همیشه طراز اوّل بوده است، زیرا فیلسوفان هیچگاه عاری از ابهام و غموض نیستند، و گاهی اوقات پیش داوری های اجتماعی و نگرش های روان شناختی، به ویژه نگرش های شکاکانهٔ فلسفی دارند، که می توان به واسطهٔ فهم عرفی به آنها پی برد. هنوز بیش تر تفکّر قرن ببستم متأثر از هیوم است، و کم نیستند فیلسوفان معاصری که آگاهانه یا نیاآگاهانه شکاکیّت هیوم دربارهٔ علّیت را پذیرفته!ند (نک. فصل ۱۷). وقتی این فیلسوفان بیا میوضوعات اجتماعی روبه رو می شوند کمیتشان ننگ می شود، ادّعا می کنند که هیچ کس نمی داند آیا (مثلاً) تبلیغات فرد نادپرست یا فرد قابل به تبعیض جنسی موجب آثار بدی می شود یا نه: زیرا (آنها بی سر و صدا فرض را بر این می گذراند که) هیچ کس واقعاً نمی داند آیا چیزی دیگری می شود یا نه.

مهمتر این که، اغلب چنین بوده است که گروههای تأسیس شده تروسط حکومت برای بررسی موضوعات اخلاقی با تکالیف و پرسشهای محالی روبهرو می شوند. مثلاً، چه بسا در عمل از آنها خواسته شود تا پی آمدهای تجدیدنظر بخشهایی از قوانینی را که اصول اخلاقی کهن را بیان می کنند برآورد و پیش بینی نمایند. یا شاید انتظار رود که برای از میان برداشتن محرمات فوقالعاده مهم دلایلی بیاورند. فیلسوفان ضرورتاً در ارزیابی نتایج عملی (مثلاً، نتایج عملی رفع ممنوعیت از هرزهنگاری شدید) شایستهتر نیستند، هم چنین ضرورتاً در حکم به این که محرمات بنیادی ما چه چیزهایی باید باشد از هیچ کس دیگری بهتر نمی باشند.

فیلسوفان، به رغم این نقاط ضعف موردی، می توانند در زندگی اجتماعی منشأ خیر شوند. فلسفهٔ کاربردی «اجتماعی» وقتی بتواند از برخی اصول محوری آغاز کند که کم و بیش مورد پذیرش هر جامعهٔ

متمدن است ـ مثلاً، اصول منشور سازمان ملل متحد دربارهٔ حقوق بشر ـ بهترین وضع را دارد. اگر برخی از چنین اصول اساسی در آغاز پذیرفته شود، کمیته یا هیأتی که نگرش فیلسوفانه دارد می تواند مشخص کند که کدام یک از مفاهیم مهم بوده و با مسألهٔ مورد بحث ارتباط دارند، و هم چنین احتمالاً می تواند اقدام به ارائه راههای عملی برای اجرای تصمیمات خود نماید.

یک نمونهٔ خوب عبارت است از طرح مقدماتی مقالهای دربارهٔ توافق آگاهانه در سال ۱۹۸۹، که توسط گروه تحقیق انجمن بهداشت زلاند نو<sup>(۱۵)</sup> انتشار یافت. این مقاله نمونهای از زندگی واقعی است دربارهٔ این که چگونه می توان از فلسفه در تصمیمگیری های اجتماعی ای که بیش تر مردم را تحت تأثیر قرار می دهند به طور مفیدی استفاده کرد؛ در ادامه به شرح آن می پردازیم.

این گروه تحقیق تشکیل شده بود از پزشکان، پرستاران و حقوق دانان، و تعدادی از افراد غیرحرفهای که از میان بیماران و جامعهٔ بومیان زلاند نو انتخاب شده بودند، و بقیه از مردم عادی. یکی از اعضای غیرحرفهای فیلسوف دانشگاهی بازنشستهای بود که خارج از زلاند نو هیچ شهرت خاصی نداشت ولی سرش به تنش می ارزید.

طرح مقدماتی مقاله بهسادگی و ناآگاهانه از تحلیل و ابهامزدایی فلسفی آغاز کرده، به راههای عملی و ابزارها میرسد، و دوباره باز میگردد. این طرح چهار حوزهٔ پزوهش عمده را شامل میشود:

۱ ـ مقاله نخست توضیح می دهد که چرا این موضوع اهمیّت دارد. میگوید:

توافق آگاهانه مسألهٔ اخلاقی و قانونی اساسی است. این تبوافق مربوط می شود به استقلال افراد، حق افراد برای تصمیمگیری دربارهٔ

#### ٣٨٢ : فلسفه به زبان ساده

اعمالی که آنها را تحت تأثیر قرار می دهد، به طرقی که با اهداف و ارزشهای خیاص آنهما هممسو بیاشند، حتی آنهما برای آزادی و مصونیت از مداخلهٔ بیجای دیگران.

تأکیدات جدید بر توافق آگاهانه از نظامنامهٔ ۱۹۴۷ نورمبری الاکه خود حاصل محاکمات نازی ها بعد از جنگ جهانی دوّم بود)، و توافق ۱۹۶۴ هلسینکی ۱۱٬۱۱ آشکار گشت. این ها آشکارا لزوم کسب توافق شخص برای مشارکت در پژوهش درمانی و غیردرمانی را به رسمیّت شناختند... اصل بنیادی این است که باید از شخصیّت و تمامیّت وجودی فرد در مقابل برخورد با تجاوز غیرقانونی محافظت کاد.

۲ ـ مقاله بس از تعیین اصول بنیادی به فهرست کردن و طبقه بندی راه های مختلفی می پردازد که بر طبق آن ها توافق آگاهانه موجب افزایش نظارت و اشراف مردم بر زندگانی شان می شود. توافق آگاهانه اعتماد میان حرفهٔ پزشکی و مشتریانش را افزایش می دهد؛ مردم را از معالجهٔ غیرضروری و تشریفات پزشکی زاید رها می سازد؛ با بالا بردن امکان این که بیماران از روی اراده و مشارکت کامل در معالجه شرکت خواهند کرد بر موفقیت آمیز بودن نتیجهٔ معالجه تأثیر می گذارد؛ و تضمین می دهد که بیماران با زور و دوز و کلک وادار به مشارکت در پروژههای آزمایشگاهی سود آور تجاری نمی شوند. توافق آگاهانه هم چنین تضمین می کند که ارزش های متخصصان سلامتی، انسانی باقی مانده و با خواست های بیماران و ارزش های کل جامعه، از جمله ارزش های اقلیتها هم سو بر می ماند؛ و بالاخره، اگر اشتباهاتی در کار باشد، توافق آگاهانه، متخصص پزشکی را از آزها حفظ می کند.

۳ ـ طرح مقدمانی مقاله سپس به تحلبل تعداد زیادی از آرای فرعی

## تأثیر فلسفه بر زندگی 😨 ۳۸۳

مرتبط با موضوع می پردازد. و در انجام این کار از فلسفه یاری می گیرد تا آگاهی از موضوعات عملی با اهمیّت را افزایش دهد. شاید آرایی که در این جا مورد توجه قرار می دهد خسته کننده و یکنواخت بنماید، ولی اگر آنها به پیش گاه آگاهی عرضه نشده و وضوح نیابند، نمی توان اصول اصلی مورد قبول را به مرحله اجرا در آورد. این مفاهیم مهم و مربوط به موضوع عبارتند از: توافق صریح، توافق ضمنی، توافق عام، توافق خاص، توافق کتبی، توافق شفاهی؛ وضع اضطراری؛ خطر، پر خطر، اثر فرعی؛ شایستگی (یعنی شایستگی برای تصمیم گیری)، مسؤولیت، اطلاع؛ شاوت زبانی، تفاوت فرهنگی.

۴ - نهایتاً مقاله راهها و ابزارهای مورد نیاز برای به اجراگذاتستن یافته هایش را بررسی میکند. به سؤالاتی از این دست پاسخ می دهد که چگونه در عمل و واقعاً مطمئن شویم که بیماران (یعنی کسانی که از نظر زبان، سن، آگاهی و غیره اختلاف دارند) همیشه آگاهی درستی دربارهٔ معالجات، مِنْ جمله از آثار ثانوی و خطرهای احتمالی آنها، دارند. از این قسمت مقاله روشن می شود که گروه تحقیق چرخش ذهنی عملی و متواضعانهای داشته اند که از لحاظ فلسفی زیرکانه است.

#### آثار فلسفه

آغاز فصل با این پرسش بود که آیا فلسفه می تواند هیچ ارتباطی با زندگی واقعی داشته باشد. چند پاسخ به این پرسش داده شد، نخست به بیان کلی، و سپس در قالب مثالهایی که طرق به کارگیری فلسفه در مسایل زندگی واقعی امروزی را نشان می دهند. ولی تأثیر فلسفه بر زندگی چیز تازهای نیست. آراه فلسفی اغلب آثار درازمدت ژرفی بر جوامع انسانی داشته است ـ اعم از این که جوامع از آن آگاهی داشته باشند یا نداشته

#### ۳۸۴ 🖭 فلسفه به زبان ساده

باشند. تأثیر فلسفه گاهی اوقات خوب ر مطلوب، و بی تردید گاه نامطلوب است؛ ولی این مسألهٔ دیگری است.

# نمونههایی از دوران باستان: عبریان و یونانیان

اغلب گفته شده، ولی به تکرارش میارزد، که کلّ تمدّن غربی بر اخلافیّات عبرانیانِ(۱۸) باستان و علم و مابعدالطبیعهٔ یونانیان باستان مبتنی است.

نه کاتبان و فرزانگان اورشلیم، (۱۹۱ که «ده فرمان» و ادبیّات حکمت آمیز قوم عبری را جمع آوری و ثبت کرده اند، فیلسوف صِرف بوده اند و نه عیسای ناصری. (۲۰۱ این معلّمان بزرگ چیزی بیش از فلسفه تعلیم می دادند. (یک دلیلش این است که در آن ایام هیچ کس الاهیّات را از فلسفه، یا اخلاق را از مابعد الطبیعه تفکیک نمی کرد. با این حال، این نکته تقریباً که اهمیّت است).

اساساً نمی توان دربارهٔ تأثیر گستردهٔ قوانین اخلاقی بنیادی بیان شده در عهد عتیق (۱۱۰ تردید داشت، و همچنین نمی توان دربارهٔ نفوذ چشمگیر شخصیّت و تعلیمات عیسی، که آن قوانین اخلاقی را اغلب به وسیلهٔ حکایات تفسیر کرده و توضیح داده، تردید کرد. تعالیم یهودی و مسیحی، که عمدتاً صبغهٔ فلسفی دارند، شالودهٔ قوانین ملّی و بین المللی، و به طور کلّی تفکر اخلاقی تمدّن غربی را تشکیل سی دهند. ایس که سردم و حکومتهای آنها بیش تر اوقات از این معیارها منحرف می شوند بدین معنی نیست که درستی خود معیارها از لحاظ نظری مورد قبول نمی باشد.

امًا دربارهٔ یونانیان، عموماً اقرار میکنند که فلسفه و علم یونان پایهگذار «روش شناسی عقلی» است، که نه تنها به فلسفه و علم، بلکه به پیشر ساخههای تحقیقی دبگر نیز قابل اِعمال است. یونانیان اوّلین و از

#### تأثیر فلسفه بر زندگی 🖪 ۳۸۵

بعضی جهات، اساسی ترین آراء و تصوّرات ما را فراهم کردند: یعنی این که چگونه نظام فلسفی بسازیم، چگونه به تحقیق دربارهٔ طبیعت و جامعه بپردازیم، چگونه علم تأسیس کنیم، و خلاصه چگونه بیندیشیم.

در این جا، بیش از هر کس دیگر می توانیم به ارسطو بیر دازیم؛ زیرا او بی چون و چرا تأثیرگذارتبرین معلم حرفهای فلسفه در تاریخ است. او هم چنین یکی از پُر نفو ذترین اندیشمندانی است که جهان به خود دیده است. به جهت وسعت و تنوّع موضوع، به دست دادن چیزی از قبیل نظر کلی و اجمالی دربارهٔ آراء و افکار ارسطو محال است، ولی شاید بتوانیم طرحي از اين وسعت و تنوّع رائه دهيم. همان طور كنه پيش تر ديديم، ارسطو نه تنها قواعـد مـنطق را تـدوين نـمود، بـلكه آثـار بـزرگي دربـارهٔ مابعدالطبیعه، اخلاق و شعبههای زیادی از آنچه امروزه علم نامیده می شود، از جمله: مکانیک،(۲۲) زیست سناسی (۲۳) و روان شناسی به رشتهٔ تحریر در آورد و رساله های مهمّی دربارهٔ سیاست، دین و ادبیّات نوشت. در قرن سیز دهم، تو ماس آکوئیناس <sup>(۲۲)</sup> اقدام به تطبیق آثار مفقودِ تازه كشف شده ارسطو با الاهيّات كليساي مسيحي كرد. او با اقناع مراجع کلیسای آن زمان، از عهدهٔ این کار بر آمد و پدین ترتیب، ارسطوگرایی <sup>(۲۵)</sup> فلسفهٔ رسمی مسیحیّت شد. به همین جهت، تأثیر افکار ارسطو بر آراء و ایدئولوژیهای اروپا تا به امروز ادامه داشته است.

#### جان استوارت میل

کسانی که در کشورهای انگلیسی از اصول آزادی مطبوعات و آزادی بیان دفاع میکنند، غالباً دیر یا زود به آراء جان استوارت میل اشاره میکنند. فمینیستها نیز برخی از بهترین دلایل خود را مدیون میل و همسرش هریت (۲۰) هستند.

#### ۳۸۶ 🝺 فلسفه به زبان ساده

#### پوزیتیویسم منطقی

در سال ۱۹۲۰ حلقهٔ وین، یا پوزیتیویسم منطقی، از علم به عنوان فعالیّتی که برتر از همهٔ فعالیّتهای دیگر انسانی است دفاع و طرف داری کرد. دولتهای معاصر نیز می پذیرند که علم نقش مهم فوق العادهای در زندگی جدید ایفا می کند، نه صرفاً به این جهت که تصوّر می شود ثروت می آورد. پوزیتیویسم طرف داران حرفهای و دولتی از «ایده آل علمی» را به درجه ای از توجیه نظری دربارهٔ موضع خودشان مجهز می کند، به طوری که گاهی اوقات می توان اقوال تحریف شده یا تحریف نشده از اصول پوزیتیویستی را در مباحث عمومی راجع به علم و تأمین بودجه علم شنید.

#### منطق و صنعت رايانه

خوانندگانی که چیزهایی دربارهٔ رایانه ها می دانند احتمالاً فصل ۲۲ این کتاب را فوقالعاده آشنا و عادی می یابند. جهتش این است که بعضی از مخترعان رایانه ریاضی دانانی بودند که به مطالعهٔ منطق صوری جدید اشتغال داشته اند. نظام دوتایی موجود در رایانه در اصل همان نظام دوتایی («صادق /کاذب») است که کارکردش را در جدولهای ارزشی منطق محمولها دیدیم. صنعت عظیم رایانه به واسطهٔ آراهٔ ریاضی دانان و مهندسان و فیلسو فان دامکان ظهور یافته است.

آیا فلسفه روی زندگی واقعی تأثیر میگذارد؟ یقیناً آری. یکی از دلایل این که چرا فلسفه ارزش مطالعه دارد همین است.

- 1 Viennese positivism
- 2 linguistic analysis
- 3 Oxford philosophy
- 4 Ernest Gellner

## تأثیر فلسفه بر زندگی 🔹 ۳۸۷

- 5 Words and Things
- 6 Peter Singer
- 7 Animal Liberation
- 8 Sisela Bok
- 9 Stephen Clark
- 10 Judith Jarvis Thompson
- II Amartya Sen
- 12 Bernard Williams
- 13 Philosophy and Public Affairs
- 14 The Journal of Applied Philosophy
- 15 New Zealand
- 16 Nuremberg
- 17 Helsinki
- 18 Hebrews
- 19 Jerusalem
- 20 Jesus of Nazareth
- 21 Old Testament
- 22 mechanics
- 23 biology
- 24 Thomas Aquinas
- 25 Aristotelianism
- 26 Harriet

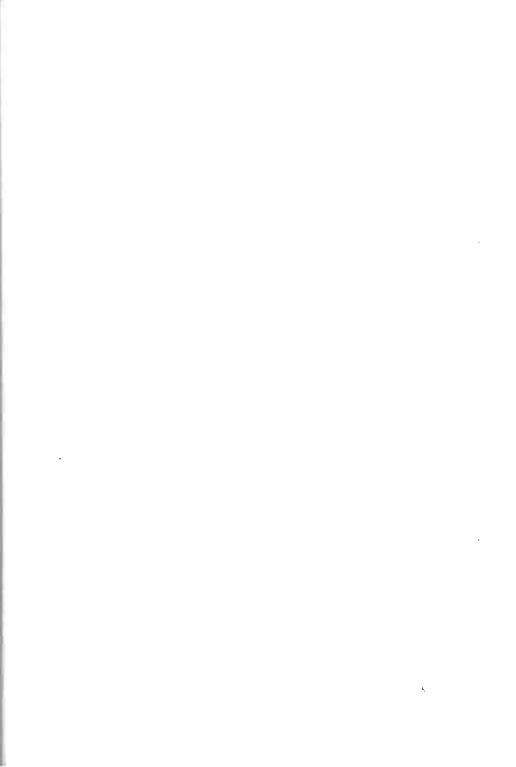


پيوستها:

۱ ۔فیلسوفان بزرگ

٢ ـ فيلسوفان قرن بيستم

٣-برخى از فيلسوفان مشبهور معاصر



# پیوست ۱

# فیلسوفان بزرگ

#### سقراط و افلاطون

سقراط به سال ۴۶۹ پیش از میلاد مسیح در آتن متولد شد و در ۴۹۹ ق. م. اعدام گردید. او هیچ کتابی ننوشت و تقریباً همهٔ اطلاعاتی که دربارهٔ زندگی، تعلیمات و شخصیت او در دست می باشد به واسطهٔ نوشنههای شاگردش افلاطون است.

افلاطون (۴۲۷ ـ ۳۴۷ ق. م.)، چيزی حدود سی و پنج اثر فلسفی در حجمهای مختلف نوشت، که همگی در قالب مکالمه است. در بيش تر اين مکالمات سقراط قهرمان داستان است. او سقراط را به عنوان مردی که از نظر جسمانی زشت ولی با اين حال ستودنی و دوست داشتنی، شجاع، متواضع، عاقل، شوخ، خوش بين و از لحاظ عقلی صادق معرفی میکند.

عموماً تصور می شود که مکالمات اولیّهٔ افلاطون از لحاظ روش و محتوا کاملاً محدود به فلسفه ورزی خاص سقراط است. آنها عمدتاً به ماهیّت و امکان شناخت، به ویژه شناخت فضیلت، و به پرسش هایی دربارهٔ نفس می پردازند.

باور بر این است که مکالمات متأخر افلاطون بیانگر فلسفهٔ خود او است. موضوعات این مکالمات عبارتند از شناخت، ادراک، دستور زبان، پارادکس ها، جاودانگی و تعالیم فیلسوفان دیگر. افلاطون نظریّهای به نام نظریّه صور یا مُثُل ساخته و پرداخته کرد، که از آن برای تبیین امور فراوانی استفاده می کند، از جمله امکان شناخت، اهمیّت خیر، و فرق میان جزئیت و کلیّت. دو تا از مکالمات طولانی او ـ یعنی جمهوری و قوانین ـ به فلسفهٔ سیاسی و توصیف دولتهای آرمانی می پردازند. افلاطون در رسالهٔ جمهوری استدلال می کند که هرگز حکومت خوب روی کار نخواهد آمد مگر این که یا یادشاهان فیلسوف شود یا فیلسوفان پادشاه.

سقراط در هفتاد سالگی به اتهام این که «جوانان آتن را فاسد میکند» در آتن به پای میز محاکمه کشیده شد. او مجرم شناخته شده و به مرگ محکوم گردید، و از همکاری با دوستانش که میکوشیدند او را از زندان فراری دهند خودداری کرد. حکم اعدامش با نوشیدن زهر شبوکران به اجرا در آمد. ظاهراً افلاطون، که در آن زمان بیست و هشت ساله بود، در مراسم اعدام حضور نداشت؛ ولی شرح سبوزناکی دربارهٔ آن صحنه نوشت. پس از مرگ سقراط، افلاطون مدرسهای به نام آکادمی (۱) در آتن بیاد نهاد که ارسطو یکی از دانشجویانش بود.

# زنون اليايي<sup>(۲)</sup>

این زنون پنج قرن پیش از میلاد زندگی میکرده است. او چند معما ابداع کرده که هموز گاهی اوقات در تعلیم ریاضیات به آنها اشباره می شود. مشهورترین معماهای زنون عبارتند از: «آشیل<sup>۳)</sup> و لاک پشت» و «تیر در حال یرواز».

# زنون رواقی تن

این زنونِ متأخّر (۳۴۲ ـ ۲۷۰ ق. م.) تعلیم داد که اهداف آرزوهای دنیوی اگر خوب هم باشند. خوب بودنشان نسبی است و این که فرد تا حدّ امکان باید آرزوهای خود راکم کند. او در هفتاد و دو سالگی اقدام به خودکشی کرد.

#### ارسطو

ارسطو به سال ۱۹۸۴ ق. م. در استاگیرای (۱۵ مقدونیه ۱۹ به دنیا آمد. پدرش پزشک دربار پادشاه مقدونیه بود. در هفده سالگی به آتن رفت و مدّت بیست سال به عنوان شاگرد و همکار افلاطون در آنجا ماند. وقتی که افلاطون در سال ۱۹۲۷ ق. م. درگذشت او یکی از سه نفری بود که برای ریاست آکادمی کاندید شده بودند؛ ولی او به این مقام نرسید، کاندید موفق، اسپوزیپوس، (۱۱ خواهرزادهٔ افلاطون، ببود. ارسطو بعد از آن به همراه تنی چند از شاگردانش آتن را ترک گفت و چندین سال در بخشهایی از آسیای صغیر (۱۱ و مقدونیه زندگی کرد. برای مدّت کوتاهی معلّم خصوصی اسکندر کبیر (۱۱ بود، در آن وقت چهل سال داشت. در سال ۱۳۵۵ ق. م. به آتن باز گشت و مدرسهای را به نام لوکیوم (۱۱) تأسیس کرد. در سال ۱۳۲۳ ق. م. نزد آتنیان آشوبهای ضد مقدونی اوج گرفت، و کرد. در اسلو تهیه شد. او بر خلاف سقراط منتظر محاکمه نماند بلکه در امرع وقت از شهر خارج شد. ارسطو در شصت و دو سالگی در اوبوئیا (۱۱ در گذشت.

ارسطو کمابیش منطق را ابداع کرد، دربارهٔ موضوعاتی سخنرانی کرد که بعداً به صورت مابعدالطبیعه، اخلاق و رواناشناسی در آمدند، و در

#### ۳۹۴ 🙃 فلسفه به زبان ساده

مسوضوعاتی به تحقیق و پیژوهش پیرداخت که بعداً به مکانیک، زیست شناسی و علم سیاست تبدیل شدند. او در لوکیوم شاگردانش را تشویق میکرد تا اطلاعاتی برای او جمع آوری کنند، و از این رو، می توان گفت که فکر انجام برنامهٔ تحقیقاتی را او طرح و ابداع کرده است.

هزاران شرح و تفسیر دربارهٔ آراه ارسطو نوشته شده است، از جمله آثار جامعی توسط این رشد، ۱<sup>۲۱</sup> این میمون و آکوئیناس (به صفحات بعدی نگاه کنید). کلیسای مسیحی چندین قرن بعد از مرگ وی آموزههایش را به عنوان مبنای فلسفهٔ خود پذیرفت. هم چنین بعدها، یعنی در زمان نهضت اصلاح دینی، ۱<sup>۲۱</sup> به جهت همین ارتباط، واکنش فلسفی بر ضد ارسطو شروع شد. موضع ضد ارسطویی تقریباً برای مدّتی دوام آورد ولی اواخر قرن بیستم شاهد واکنش علیه این واکنش بود.

#### اقليدس

اقلیدس ریاضی دانی یونانی بود که در حدود سال ۳۰۰ ق. م. در اسکندریه زندگی می کرد. هندسهٔ او تأثیر مهمّی بر تفکّر فلسفی مربوط به روش داشته است.

#### چيچرو

مارکوزه تولیوس چیچرو<sup>(۱۱)</sup> (۱۰۶ - ۴۳ ق. م.) دولتمرد و ادیب رومی بود. او رسالات فلسفی متعددی نوشت، از جمله مقالهای دربارهٔ طبیعت خدایان، دربارهٔ وظیفه شناسی و دربارهٔ دوستی.

#### أندرونيكوس

آندرونیکوس رودزیایی فیلسوفی یونانی بودکه در حدود سال ۶۰ ق. م.

## پیوست ۱: فیلسوفان بزرگ 🖭 ۳۹۵

در روم زندگی میکرد. او آثار ارسطو را جمع آوری و تصحیح کرد.

#### أكوستين

آگوستین فیلسوف و متأله افریقایی بود که ۳۵۴ سال بعد از میلاد مسیح در المجزایر (۱۶) کنونی به دنیا آمد و در سال ۴۳۰ ب م. در هیپو (۱۶) (افریقای شمالی) در گذشت. قدیس آگوستین در حدود هفده سالگی خانه را ترک کرد، و نخست در کارتاژ (۱۷) ساکن گردید، سپس در روم و میلان؛ (۸۱) در میلان به مطالعهٔ کتاب مقدس و آثار افلاطون پر داخت. بعد از چندین سال اقامت در ایتالیا (۱۹) به افریقا برگشت و اجتماع پارسایانه ای را تأسیس کرد؛ او بعداً اسقف (۱۰) هیپو شد.

آگوستین در دورانی زندگی می کرد که امپراطوری روم توسط گاتها، (۲۱) هونها (۲۲) و واندالها (۳۱) سقوط کرد. وقتی خود روم مورد تاخت و تازگاتها قرار گرفت او پیشبینی کرد که روزی امپراطوری مسیحی جدید («شهر خدا») جایگزین شرک و بندعت مهاجمان بربر خواهد شد. نوشته های خود او به ایجاد ایدئولوژی حکومت مسیحی که در واقع نهایتاً یا به عرصهٔ وجود نهاد یاری رساند.

در حدو ه ۸۰ سال آگوستین به عنوان مرجع اصلی تعالیم مسیحی به شمار می آمد، به طوری که وقتی آثبار ارسطو در قرن دوازدهم دوباره کشف شد در دانشگاه پاریس تحریم گردید. با این حال، آکوئیناس موفق شد که میان فلسفهٔ ارسطو و الاهیّات آگوستین نوعی نظر تلفیقی و ترکیبی جعل کند که نهایتاً به تحریم آثار ارسطو پایان داد.

در سال ۴۳۰ ب م. واندالها شهر هیپو را تحت محاصره قرار دادند و آگوستین در طول دورهٔ محاصره از دنیا رفت.

#### بوئتيوس

بو تثیوس (۴۷۵ ـ ۵۲۴)، آآ فیلسوف رومی، در دورانی زندگی می کرد که گات ها بر امپراطوری روم حکمرانی می کردند. او با یادشاه گات در افتاد، پادشاه او را زندانی کرد و سپس به قتل رساند. بو تثیوس معروف ترین اثر خود را به نام تسلای فلسفه (۲۵ در زندان نوشت. او به یونانی مسلط بود و بعضی از آثار ارسطو را به زبان لاتینی ترجمه کرد.

#### أنسلم

قدیس آنسلم (۱۰۳۳ ـ ۱۰۹۹) در پایدمونت انه ه دنیا آسد و در دورهٔ ساطنت ویلیام بور و هنری اوّل سر اسقف کانتربری شد. مورّخان او را به جهت منازعاتش با این پادشاهان می شناسند، و فیلسوفان به واسطهٔ برهان وجودی او برای اثبات وجود خدا (به فصل دوّم مراجعه کنید).

#### أبلار

پیتر آبلار (۱۰۷۹ ـ ۱۱۴۲)، که در خانوادهای از نجیبزادگیانِ بِرنن''' متولّد شد، احتمالاً امروزه از او بیش تر به خاطر ساجرای عاشقانهٔ مصیبتبارش با شاگرد خود، اِلوئیز،''' یاد می شود.

آبلار در باب الاهیات، منطق، اخلاق و مابعدالطبیعه تالیفاتی دارد، و در طول حیات خود به عنوان یکی از بزرگترین اندیشمندان عصر به شمار می آمد. ولی الاهیات او توسط عددای از مخالفان محکوم شد، از جمله توسط قدیس برنار کلروویی، ۲۹۱ بینانگذار صومعهها و طرفدار جنگهای صلیبی. آبلار در سال ۱۱۴۲ برای دفاع از خود علیهٔ اتهام بدعت آوری عازم روم شد. او در ژانویهٔ همان سال در گذشت.

## پیوست ۱: فیلسوفان بزرگ 💌 ۳۹۷

#### ابن رشد

ابن رشد ( ۱۱۲۶ ـ ۱۱۹۸) در قرطبه <sup>۱۳۱</sup> متولّد شد، فرزند قاضی آنجا بود، و خودش نیز در قرطبه، سویل <sup>۱۳۱۱</sup> و موروکو <sup>۳۳۱</sup> قاضی الفضات شد. ابن رشد شروحی بر آثار ارسطو نوشت و قرآن را بر مبنای فلسفهٔ

ابن رشد شروحی بر آثار ارسطو نوشت و قرآن را بر مبنای فلسفهٔ ارسطو تفسیر کرد؛ این کار موجب شد که بهطعنه لقب «شارح» به او بدهند. فلسفهٔ او در تکامل الاهیّات مسیحی قرون وسطا مؤثر افتاد، و همچنین مبنایی گست برای برخی از بدعتهای مسلمانان.

## ابن میمون

ابن میمون (۱۱۳۵ - ۱۲۰۴) در اسپانیا<sup>۱۳۱</sup> به دنیا آمد و در مصر<sup>۱۳۱</sup> از دنیا رفت. ای گوید: رفت. ای گوید: «سکل، ۱۳۵ زندگی نامه نویس او در بارهاش چنین می گوید: «ابن میمون ابه عنوان رهبر جامعهٔ یهودیان اموقعیّت سیاسی ممتازی داشت؛ او بزرگ ترین پزشک عصر خود، مهم نرین پیرو شریعت یهود در هسزارهٔ سلطنت مسیح، فیلسوفی دورانساز، ریاضی دانی برجسته، دانشسمند و حقوق دان به شمار می رفت؛ توده ها از را می ستودند، شاهزادگان به او احترام می کذاشتند دانشوران از او تجلیل می کردند...

ابن مبمون تفاسیری بر آتار ارسطو نوشت که به همراه تفاسیر ابن رشد نهایتاً موجب ترکیب و تلفیق تعالیم ارسطو با فلسفهٔ مسیحی و به طور کلّی با فلسفهٔ غربی شدند. کتاب مشهور از به نام دلالة الحائرین هنوز بعد از ۸۵۰ سال خوانده می شود.

## أكونيناس

قــديس تــوماس أكــوئيناس (١٢٢٥ ـ ١٢٧۴)در ايـتاليا ر در خــانوادهاي

#### ۳۹۸ 🕫 فلسفه به زبان ساده

اشرافی به دنیا آمد. پدرش اجازهٔ پیوستن به فرقهٔ دومینیکنها<sup>(۲۲)</sup> را به او نداد، ولی او با این همه به آنها پیوست، و سپس برادرانش او را گرفته و به مدّت دو سال در قصر خانوادگی زندانی کردند. بالاخره او فرار کرد و عازم فرانسه گردید و در آنجا معلّم فلسفه شد. از جملهٔ آثار فراوان او مجموعهٔ الاهیّات است، که قرار بود نظام کاملی از الاهیّات باشد. این مجموعه هنوز در کلیسای کاتولیک روم مرجع اصلی دربارهٔ الاهیّات است.

#### دانز اسكاتس

يوهانس دانز اسكاتس، (۳۷ م ۱۲۶۵ ـ ۱۳۰۸) يا جان دانِ اسكاتلندى، (۴۸ كشيش فرانسيسكن (۳۰ بود. او در آكسفورد درس خواند و متعاقباً در همانجا به تدريس فلسفه پرداخت. اسكاتس بر آثار ارسطو و كتاب مقدّس، و هم چنين بر آثار آكوئيناس، كه با او مخالف بود، شرح و تفسير نوشت.

#### أكام

ویسلیام اُکامی (۱۳۰۰ - ۱۳۴۹) در سوری (۱۳۰۱ متولّد شد. او به فرقهٔ فرانسیسکن پیوست و در آکسفورد و پاریس به تحصیل پرداخت. میان او و پاپ شکر آب شد و پاپ او را در آوینیون (۲۰۱ زندانی کرد، ولی اُکام از آنجا فرار کرد و به باواریا (۲۰۱ گریخت، و در آنجا مورد علاقهٔ پادشاه قرار گرفت. او ادّعاکرد که فرمانروایان دنیوی مشروعیّت الاهی دارند بی نیاز از هر مشروعیّت الاهی دارند بی نیاز از هر مشروعیتی که پاپها به آنها اعطا می کنند. او هم چنین رسالاتی دربارهٔ منطق، و تفاسیری بر آراء ارسطو نوشت. ضرب المثل مشهور او، که به

#### پیوست ۱: فیلسوفان بزرگ 🍺 ۳۹۹

«استرهٔ اُکام»(۲۳) معروف است، میگوید «بدون ضرورت نباید بر شمار موجودات بیفزاییم».

#### گروتيوس

هوگو گروتیوس <sup>۱۲۱</sup> (۱۵۸۳ - ۱۶۴۵) حقوق دان و متألّه آلمانی بود که کتاب بزرگی دربارهٔ فلسفهٔ حقوق تألیف کرد به نام دربارهٔ قانون جمنگ و صلح این «قانون» عنوانی است که بر قانون طبیعی یا قانون اخلاقی دلالت دارد، نه بر قانون ساختهٔ دست بشر (موضوعه). هم هابز و هم لاک تحت تأثیر اثر گروتیوس بودند.

توماس هابز (۱۵۸۸ ـ ۱۶۷۹)، فيلسوف انگليسي، كنه در سال جنگ

#### ھابر

ناوگان اسپانیایی به دنیا آمد، در طول جنگهای داخلی انگلستان زندگی کرد - تجربهای که فلسفهٔ سیاسی او را شدیداً تحت تأثیر قرار داده است. نظریّهٔ هابز دربارهٔ حکومت شامل این نهاده است که پادشاه یا رییس دیگر دولت باید دارای قدرت مطلقه باشد، زیرا تقیم قدرت می تواند به جنگ داخلی منجر شود. آراه هابز طبیعتاً در مقابل آراه کسانی است که سرانجام دستور گردن زدن چارلز اوّل را دادند. او در مراحل اوّلیّهٔ نزاع میان پادشاه و مجلس (۱۶۴۰) به پاریس گریخت، و به مدّت دوازده سال در فرانسه ماند، و فرصت یافت تا به بحث و مشاجره با دکارت بپردازد. مدّتی معلّم خصوصی چارلز دوّم شد، که او نیز یک تبعیدی بود. در دوران بازگشت پادشاهی، توسط چارلز دوّم برای او مستمری تعیین شد. مهم ترین کتاب هابز به نام لویاتان در سال ۱۶۵۱ انتشار یافت.

### ۴۰۰ 📭 فلسفه به زبان ساده

#### دکار ت

«شک روشی با با سکاکیت روش شناختی ارنه دکارت (۱۵۹۶ ـ ۱۶۵۰)، که آن را در کتاب تأملات دربارهٔ فلسفهٔ اُولی (تشاطرح کرد، تأثیر عمیقی بر تفکّر جدید داشته است. او در همان کتاب دلایل متعددی برای اثبات وجود خدا می آورد، از جمله تفسیر و تعبیر خاص او از برهان وجودی (نگاه کنید به فصل دوّم). دکارت همچنین مخترع هندسهٔ دگارتی است

#### جان لاک

جان لاک (۱۶۳۲ ـ ۱۷۰۴)، فیلسوف انگلیسی، بخش قابل ملاحظهای از زندگی خود را در آکسفورد سپری کرد. او بنیانگذار تجربه گرایی انگلیسی است، فلسفهای که هر نظریّهای را بر تجربه مبتنی میکند. لاک معتقد بود که ذهن انسان لوح نانوشته (۱۲) یا صفحهٔ سفیدی است که به اصطلاح قلم تجربه اطلاعات را روی آن می نویسد.

کتاب و مه نام دو رساله دربارهٔ حکومت مدنی نویسندگان قانون اساسی امریکا را نحت تأتیر قرار داد، ولی در مورد این که آیا خود او طرفدار و مدافع افکار دموکراتیک بود و یا نه میان محفقان اختلاف نظر وجود دارد. کتاب اصلی او جستار دربارهٔ فهم آدمی نام دارد.

#### اسيينوزا

باروخ اسپینوزا (۱۶۳۲ ـ ۱۶۷۷)، ۱٬۰۰۰ فرزند خانواده ای از یهودیان مهاجر اسپانیا، در آمسنردام ۱۰۰۰ متولد شد. او در بیست و جهار سالگی از طرف کنیمه تکفیر گردید، احتمالاً به جهت آن که بیش از حدّ به مطالعات غیر شریعت یهود از قبیل نجوم و علم سناظر و مرایا علاقه مند بود. او

## پیوست ۱: فیلسوفان بزرگ 🍺 ۴۰۱

مردی غیرمادی و قانع بود که با تراشیدن عدسی امرار معاش میکرد.

کتاب اخلاق اسپینوزا بر اساس کتاب اصول اقلیدسی تنظیم شده است. و مانند آن، با «اصول موضوعه» آغاز می شود و با توجّه به آنها «قواعدی «زا به دست می آورد. نوشته های دیگر او عبارتند از تفاسیری بر هندسهٔ دکارت، و رساله ای دربارهٔ خدا و انسان (۱۰۰)

#### لايبنيتس

گوتفرد ویلهلم لایبنیتس (۱۶۴۶ ـ ۱۷۱۶)، (۱۲۱ که پدرش در لایپزیک (۱۲۵ استاد فلسفه بود، یکی از افراد جامع الاطراف بزرگ بود. از جملهٔ کارهای او عبارتند از ساخت ماشین حساب، نقشه ای برای حملهٔ فرانسه به مصر (که ۱۰۰ سال بعد ناپلئون به آن مراجعه کرد)، طرحی برای آشتی دادن کلیساهای کاتولیک و پروتستان، و رسالات فلسفی بسیار. لایبنیتس هم فیلسوف بود هم ریاضی دان، و (تصور می شود که) مستقل از نیوتن (۱۲۵ فیلسوف بود هم ریاضی دان، و (تصور می شود که) مستقل از نیوتن (۱۲۰ حساب دیفرنسیال را اختراع کرد. ولتر این سخن مشهور او را که ااین جهان بهترین همهٔ جهانهای ممکن است، در داستان کاندید هجو و ریشخند کرد.

#### بركلى

جورج برکلی (۱۶۸۵ ـ ۱۷۵۳) (۱۲۵ (اسقف برکلی) که در کیلکمی (<sup>۵۵)</sup> متولَد شد، عضو ایرلندی (<sup>۵۶)</sup> تجربه گرایان انگلیسی بود، دو عضو دیگر م عبارتند از جان لاک و دیوید هیوم اسکاتلندی.

برکلی معتقد بود که جهان متشکل از ارواح (مردم و خدا)، و تصوّرات است. تصوّرات انسان گذرا و ناپایدارند، تصوّرات خداوند پایدار و منظم.

#### ۴۰۲ 🗈 فلسفه به زبان ساده

برکلی آموزهٔ خود را در قالب این شعار بیان میکند esse est percipi یعنی، وجود عبارت است از مدرک بودن. آثار اصلی فلسفی او عبارتند از نظریّهٔ جدید رویت، (۱۵۲ اصول طبیعت انسانی (۱۵۸ و سه گفت و شنود میان هیلاس و فیلونوس. (۱۵۹ )

#### هيوم

دیوید هیوم (۱۷۱۱ ـ ۱۷۷۶) کتابهایی دربارهٔ تاریخ بریتانیا منتشر نمود و در آنها از پادشاهان استوارت طرفداری کرد. ولی از او عمدتاً به عنوان فیلسوف یاد می شود.

هیوم در ایام جوانی به وضع دنیوی و مادّی خود پر داخت، نخست در مقام نمایندهٔ سیاسی جزء، سپس به عنوان معلّم خصوصی نجیبزادهای جوان و دیوانه، و بعد باز در مقام یک کتابدار. او پول خود را پس انداز و سرمایه گذاری کرد و می توانست بخش اعظم عمر باقیماندهٔ خود را وقف نوشتن کند. هیوم تبیین شکاکانه خود از ماهیّت علّیت را (نگاه کنید به فصل هفده) در رساله دربارهٔ طبیعت انسان، و دوباره در تحقیق نخست از تحقیقات سه گانهاش توضیح داد. او در گفت و گوهایی دربارهٔ دین طبیعی «برهان نظم» معروف برای اثبات وجود خدا را مورد بحث و انتقاد قرار داد (نگاه کنید به فصل دوّم). جستارهای او دامنهٔ وسیعی از موضوعات را شامل می شود، فلسفی، تاریخی و عمومی.

#### كانت

ایمانوئل کانت (۱۷۲۴ ـ ۱۸۰۴) در کونیگسبرگ<sup>(۱۱)</sup> آلمان متولّد شد.گفته می شود وی در طول عمر خود هرگز به مسافرتی دورتر از ده مایلی شهر خود نرفته است. کانت میگوید که با خواندن آثار هیوم «از خواب جزمی بیدار شد». از آن زمان به بعد کوشید تا راههایی برای تأیید و حمایت از مفاهیمی بیابد که ظاهراً شکّاکیّت هیوم تهدیدشان کرده بود. بدین ترتیب، سعی کرد تا اثبات کند که بر جهان تجربی، ضرورت علی حاکم است و بر جهان اختیار انسانی، آزادی و اخلاق. او همهٔ براهین سنّتیِ اثبات وجود خدا را مورد. بررسی قرار داده و در نهایت، حکم میکند که عقل انسانی نمی تواند از عهدهٔ اثبات خدا، جاودانگی نفس و یبا نیامتناهی بودن جهان بر آید. کتابهای اصلی او عبارتند از سنجش خرد ناب (۱۳۰۱ دربارهٔ مابعدالطبیعه) کتابهای اصلی او عبارتند از سنجش خرد ناب (۱۳۰۱ دربارهٔ مابعدالطبیعه)

#### ولستن كرافت

ماری ولستن کرافت (۱۷۵۹ ـ ۱۷۹۷)، فیلسوف سیاسی و فیمینیست، را نیکی از معاصرانش چنین توصیف کرد «زنی به صفت کفتار». او امروز هم نیم موجب خشم می شود، و حتّی (ریچارد کوب (۴۶) مورّخ) به خاطر داشتن لقب به خصوص از او انتقاد کرده است.

ولستن کرافت حیات علمی خود را به عنوان مؤلّف با انتشار کتاب توجیهٔ حقوق مرد<sup>(دن)</sup> در سال ۱۷۹۰ آغاز کرد. این کتاب در اصل پاسخی افراطی به کتاب ضدافراطی ادموند بورک<sup>(نز)</sup> به نام تاملاتی دربارهٔ انقلاب فرانسه<sup>(۲۲)</sup> است. او در سال ۱۷۹۲ مهم ترین کتابش، یعنی توجیه حقوق زن،<sup>(۲۸)</sup> را منتشر کرد، که او را هم مشهور ساخت هم بدنام، او کتابش را با در هم کوبیدن روسو<sup>(۱۱)</sup> آغاز میکند، که نظام پیشنهادی تعلیم و تربیت او (آنگونه که در امیل،<sup>(۲۱)</sup> و امیل و سوفی<sup>(۲۱)</sup> شرحش داده) صریحاً این هدف را دنبال میکند که از همان آغاز کودکی جنس مؤنت را تابع جنس مذکر کند. کتابهای دیگر ولستن کرافت عبارتند از چشمانداز انقلاب

#### ۴۰۴ 📜 فلسفه به زبان ساده

فرانسه، (۷۲) تبیینی مبتنی بر گواهی مستقیم، و یک جلد داستانهای کوتاه دربارهٔ زندگی واقعی». او هنگام زایمان مرد.

#### هگل

گنورگ ویلهلم فردریش هگل (۱۷۷۰ - ۱۸۳۱)(۱۳۰۱ به احتمال قوی برجسته ترین نظام ساز در تاریخ فلسفه است. او ادّعا می کند که همهٔ دانشها را می توان به طور نظام مندی تحت سه عنوان منطق، فلسفهٔ طبیعت و فلسفهٔ ذهن مرتب کبرد. هگل همچنین تلقی جدیدی از «دیالکتیک» ارائه می دهد. او می گوید که تاریخ نوعی پیشرفت است که به واسطهٔ تضاد دیالکتیکی «برنهاد» و «برابرنهاد» که به «هم نهاد» منجر می شود به وجود آمده است. عناصر این پیشرفت روحانی یا عقلانی اند، نه مادّی.

هگل در دوران جوانی طرف دار انقلاب فرانسه و ناپلئون بود، ولی به زودی از هر مؤسسهٔ دموکراتیک احساس انزجار کرد و به ستایش فراوانی از دولت استبدادی پروس پرداخت. طبق نظر او «دولت سیر خدا بر روی زمین است». آثار عمدهٔ او عبارتند از (به اصطلاح) منطق او، دایرة المعارف علوم فلسفی، (۲۲) و فلسفهٔ حق (۲۷)

#### ريكاردو

دیـوید ریکـاردو (۱۷۷۲ ـ ۱۸۲۳)، (۱۰ اقتصاددان انگلیسی، و فرزند کارگزار بورس لندن که خودش تا چهل و دو سالگی ثروت شخصی هنگفتی جمع کرده بود. پنج سال بعد، یعنی در سال ۱۸۱۹، به عنوان نمایندهٔ رادیکال به مجلس راه یافت. کتاب اصلی او، که شهرتش به واسطهٔ

## پیوست ۱: فیلسوفان بزرگ 🌸 ۴۰۵

آن است، و تأثیر چشمگیری بر مارکس گذاشت، اصول اقتصاد سیاسی و مالیات بندی این دارد. این کتاب شامل تحلیلهای مهمّی از مفاهیم گوناگون اقتصادی از جمله فایده، درآمدها و اجاره است.

## شوينهاور

آرتور شوپنهاور (۱۷۸۸ - ۱۸۶۰) هگل را شیادی بیش نمی دانست و مکتب هگل را یک سره ابلهانه و بی معنی می شمرد: او در جلد دوّم کتاب خود به نام جهان همچون اراده و بازنمود از این سخنان زیاد می گوید. او وقتی مرد جوانی بود در ساعتی از روز که هگل مشغول تدریس بود به سخنرانی می پرداخت ولی موفق نشد که دانشجویان را از حلقهٔ دیکتاتور فلسفی جدا کند. شوپنهاور در سال ۱۸۲۱ تدریس را رها کرد و بقیهٔ عمرش را به نوشتن پرداخت.

شوپنهاور یکی از اولین کسانی در اروپا بود که به مطالعهٔ ادیان هندی پرداخت و آراء و افکارش نشان دهندهٔ تأثیر تفکّر هندی بر او است. به نظر شوپنهاور ذهن و اراده واقعی هستند، بر خلاف جهان مادّی که به یک معنا صحنهٔ خیالات است. واقعیّت زشت است نه خوب، زیرا تمایلات و اراده تنها باعث رنجند. بدیینی تنها فلسفهٔ واقعی زندگی است.

# جیمر میل و جان استوارت میل

جیمز میل (۱۷۷۳ - ۱۸۳۶)، پدر جان استوارت میل، شخص ادیبی بودکه نخست به عنوان روزنامه نگار و بعد از آن برای کمپانی هند شرقی کار میکرد. نوشته های او دربارهٔ علم حقوق و فلسفهٔ سیاسی است: او از لحاظ سیاسی را دیکال بود. او تعلیم و تربیت فرزندش را کاملاً به عهدهٔ

خود گرفت. فرزندش در زندگی نامهٔ خودنوشت می گوید تعلیمات خود، از جمله آموزش زبان یونانی را از سه سالگی آغاز کرد.

جان استوارت میل (۱۸۰۶ ـ ۱۸۷۳) کارمند دولت در گمرک هند بود و از این راه امرار معاش میکرد. معروف ترین آثار فلسفی او عبارتند از: اصالت فایده، نظام منطق (۱۸) او، انقیاد زنان (۱۹) و جستار دربارهٔ آزادی. (۸۰)

جان استوارت میل علاوه بر این که فیلسوف و کارمند دولت بود، اصلاح طلب سیاسی فعالی هم بود. او در سال ۱۸۲۴ به خاطر توزیع نیوشته هایی دربارهٔ کنترل زاد و ولد در میان فقرا دستگیر شد. او از تحصیلات دانشگاهی و توسعهٔ حق رأی (از جمله حق رأی برای زنان) پشتیبانی می کرد. وی به تأسیس نیوهام کالج کمبریج، (۱۸۱۱) یکی از اوّلین کالجهای مخصوص زنان در انگلستان، کمک کرد. جان در سال ۱۸۶۵، از حوزهٔ انتخابی وست مینستر و به عنوان «کاندید مرد حزب کارگر» با مرفّقیّت به مجلس راه یافت. او بیش تر دورهٔ نمایندگی اش در مجلس را صرف مبارزه برای حق رأی زنان کرد، و چون این کار مقبول طبع رأی دهندگان قرار نگرفت در انتخابات دور بعد کرسی خود را از دست داد.

## ماركس

کارل مارکس (۱۸۱۸ ـ ۱۸۸۳)، فیرزند یک مشاور حقوقی، بنیانگذار کمونیسم بینالمللی جندید بود. او در بن(۱۲۱ و بنرلین(۱۳۱ به تحصیل پرداخت و به فلسفه هگل علاقه مند شد. او متوجّه شدکه می توان به تاریخ اقتصاد و سیاست رادیکال نوعی فلسفه هگل را اعمال کرد.

به عنوان پناهندهٔ سیاسی به لندن رفت، و در آنجا مورد حمایت مالی کارخانهداری ثروتمند به نام فردریش انگلس(۸۲۱ قرار گرفت.

## یبوست ۱: فیلسوفان بزرگ 🍺 ۴۰۷

فلسفهٔ مارکس نوعی هگارگرایی وارونه است. بدین سان در حالی که هگل می گوید دولت سیر خدا بر روی زمین است، مارکس اظهار می دارد که دولت ها و حاکمان صرفاً ابزار ظلم و ستمند. و در حالی که هگل می گوید «نیروهای دیالتیکی تاریخ» عبارت از تضاد آراء و افکار است، مارکس بر آن است که این نیروهای دیالتیکی مادی اند.

فلسفهٔ مارکس اهمیّت فلسفی چندانی ندارد بلکه بیش تر به جهت تأثیر فوقالعادهاش بر تاریخ سیاسی قرن بیستم دارای اهمیّت است. این سخن او را خوشحال خواهد کرد، زیرا او نوشت «مسألهٔ اصلی نه فهم جهان بلکه دگرگون کردن آن است».

## ويليام جيمز

ویلیام جیمز (۱۸۴۲ ـ ۱۹۱۰)، (۱۰۱ روان شناس و فیلسوف امریکایی، و برادر هنری جیمز (۱۸۴ رمان نویس، نخست در نیویورک، (۱۸ و سپس در هاروارد به مطالعهٔ پزشکی پرداخت.

جیمز روانشناسی رفتارگرا بود، که استدلال میکند عواطف عبارتند از ادراک تغییرات روانشناختی، و فیلسوفی عملگرا، که ادّعا میکند باورها به جهت صادق بودنشان مفید و کارا نیستند بلکه به جهت مفید و کارا بودنشان صادقند.

#### نىچە

فردریش نیچه (۱۸۴۴ ـ ۱۹۰۰)، فرزند یک کشیش لوتری، در بن و لایپزیک تحصیل کرد، و چنان نبوغی از خود نشان داد که قبل از تکمیل تحصیلاتش، کرسی فلسفهٔ کلاسیک دانشگاه بازل (۱۲) به او پیشنهاد و به عنوان استاد یذیرفته شد. در جوانی شوینهاور را (که اصلاً ندیده بود) و

#### ۴۰۸ : فلسفه به زبان ساده

ریچارد واگنر<sup>(۹۰)</sup> را (که با او مراوده داشت) بسیار می ستود، ولی سرانجام از هر دوی آنها سرخورده شد.

نیچه کار دانشگاهی را رها کرد تا در جنگ پروس با فرانسه به عنوان کارگر بیمارستان خدمت کند، و بهزودی بعد از این که بهطور کلّی از کار دانشگاهی کنار کشید تا زندگی سیّاری داشته باشد، دانشگاه به جهت بیماری برایش مستمری تعیین کرد. او احتمالاً هنگام خدمت در ارتش پروس به سیفایس مبتلا شده بود. نیچه دوازده سال پیش از مرگش دچار جنون شد.

نیچه میکوشد تا زیر آب ارزشهای اخلاقی سنتی را بزند، و نوعی خودمدارانگاری اشرافی را جایگزین آنها سازد (نگاه کنید به فصول ۷ و ۸). ولی برنامهٔ کلی او این است که، علاوه بر اخلاق، مابعدالظبیعه، منطق و ظاهراً خود عقلانیّت را نیز براندازد. او اغلب طوری مینویسد که گویی معتقد است دین، فلفه، علم و در واقع تمامی نظامهای فکری چیزی نیستند جز تلاشهای ریاکارانهٔ مشتی استاد دانشگاه برای کسب قدرت.

نازیها آموزههای نیچه را با شور و شوق پذیرفنند، و مشوقشان در این کار خواهر نیچه و دوست هیتلر، الیزابت<sup>۹۱۱</sup> بود.

## فرگه

'n

گوتلوب فرگه (۱۸۴۸ ـ ۱۹۲۵) ۱۹۲۱ ریاضی دان و منطق دان آلمانی بود که در ینا ۱۹۳۱ ندریس می کرد. دانشوران فراوانی او را مهم ترین منطق دان از ارسطو به ابن سو می دانند. او در سال ۱۸۷۹ طرح کلّی نظام منطق نمادین را ریخت که، بنا ابن حال، تناقض یا پارادکسی را دربارهٔ طبقات در برداشت. راسل به این تناقض پی برد و در صدد رفع آن بر آمد.

فرگه در نظریّهٔ معنا میان مفهوم و دلالت قایل به تمایز می شود،

# پیوست ۱: فیلسوفان بزرگ 🖦 ۴۰۹

تمايزي كه نقش مهمي در فلسفهٔ جديد ايفا ميكند.

تمایز مفهوم ـ دلالت را می توان به یاری مثالها به بهترین صورت توضیح داد. مثلاً، این دو تعبیر، «ستارهٔ صبحگاهی» و «ستاره شامگاهی»، توضیح دلالت واحدی دارند (زیرا هر دو به سیارهٔ واحدی، یعنی ناهید دلالت می کنند)، ولی مفهوم (یا معنای) متفاوتی را می رسانند.

- 1 Academy
- 2 Zeno the Eleatic
- 3 Achilles
- 4 Zeno the Stoic
- 5 Stagira
- 6 Macedonia
- 7 Speusippus
- 8 Asia Minor
- 9 Alexander the Great
- 10 Lyceum
- II Euhoa
- 12 Averroes
- 13 Reformation
- 14 Marcus Tullius Cicero
- 15 Algeria
- 16 Hippo
- 17 Carthage
- 18 Milan
- 19 Italy
- 20 bishop
- 21 Goths
- 22 Huns
- 23 Vandals
- 24 Boethius
- 25 The Consolation of Philosophy

#### ۴۱۰ 🖦 فلسفه به زبان ساده

- 26 Piedmont
- 27 Breton
- 28 Eloise
- 29 Bernard of Clairvaux
- 30 Cordova
- 31 Seville
- 32 Morocco
- 33 Spain
- 34 Egypt
- 35 A. J. Heschel
- 36 Dominican Order
- 37 Johannes Duns Scotus
- 38 John Dun of Scotland
- 39 Franciscan
- 40 Surrey
- 41 Avignon
- 42 Bavaria
- 43 Ockham's Razor
- 44 Hugo Grotius
- 45 De Jure Belli et Pacis
- 46 Meditations on First Philosophy
- 47 tabula rasa
- 48 Baruch Spinoza
- 49 Amsterdam
- 50 Treatise on God and Man
- 51 Gottfried Wilhelm Leibniz
- 52 Leipzig
- 53 Newton
- 54 George Berkeley
- 55 Kilkemy
- 56 Irish
- 57 A New Theory of Vision
- 58 Principles of Human Nature

# پیوست ۱: فیلسوفان بزرگ 🖪 ۴۱۱

- 59 Three Dialogues between Hylas and Philonous
- 60 Dialogues on Natural Religion
- 61 Konigsberg
- 62 The Critique of Pure Reason
- 63 Emile and Sophie
- 64 Richard Cobb
- 65 Vindication of the Rights of Man
- 66 Edmund Burke
- 67 Reflections on the French Revolution
- 68 Vindication of the Rights of Woman
- 69 Rousscan
- 70 Emile
- 71 Emile and Sophie
- 72 View of the French Revolution
- 73 Georg Wilhelm Friedrich Hegel
- 74 Encyclopaedia of the Philosophical Sciences
- 75 Philosophy of Right
- 76 David Ricardo
- 77 Principles of Political Economy and Taxation
- 78 System of Logic
- 79 The Subjection of Women
- 80 On Liberty
- 81 Newnham College Cambridge
- 82 Bonn
- 83 Berlin
- 84 Friedrich Engels
- 85 William James
- 86 Henry James
- 87 New York
- 88 Harvard
- 89 Basel
- 90 Richard Wagner
- 91 Elisabeth

# ۴۱۲ = فلسفه به زبان ساده

92 - Gottlob Frege

93 - Jena

# پیوست ۲

# فيلسوفان قرن بيستم

#### ھوسىرل

ادموند هرسرل (۱۸۵۹ - ۱۹۳۸) ۱٬۰۰۰ در سال ۱۹۱۶ استاد دانشگاه فرایبورک بود. او بنیانگذار پدیدارشناسی آست، نظر به یا مکتبی فکری که امروز در بیش تر فرهنگستانهای قارهای اروپا، هند و ژاپن پذیرفته شده است. هوسرل اصطلاح اپوخه آرا بار دیگر وارد فلسفه کرد. اپوخه، که از شکاکان فلسفی یونان باستان اقتباس شده است، به معنی تعلیق حکم آن است. اصل اوّل پدیدارشناسی در این حکم خلاصه می شود که برای کشف حقیقت دربارهٔ چیزی تعلیق حکم نسبت به چیزهای دیگر ضروری است.

#### دبونى

جان دیوئی (۱۸۵۹ ـ ۱۹۵۲)<sup>(۱۵)</sup> در سال ۱۹۰۴ استاد دانشگاه کلمبیا<sup>(۱)</sup> (نیویورک) شد. او تأثیر چشمگیری بر ایدئولوژی تعلیم و تربیت در ایالات متحده داشت. دیوئی استدلال میکند که اهداف آوُلیَّهٔ تعلیم و تربیت باید

#### ۴۱۴ 🗐 فلسفه به زبان ساده

تضمین این امر باشد که کودک از نظر اجتماعی و روانی پرورش مییابد، و عضو سازگار جامعهاش میشود.

#### راسيل

برتراند راسل (۱۸۷۲ ـ ۱۹۷۰) رقیب فرگه برای عنوان مهم ترین منطق دان بعد از ارسطو تا به حال است. او ریاضیات و فلسفه را در کمبریج و اقتصاد را در برلین خواند، و با فرگه مکاتبه داشت. در سال ۱۹۱۰ (به همراه ای. ان. وایتهد) (۲) کتاب بزرگ اصول ریاضیات (۱) را منتشر کرد، که نقطهٔ عطفی در منطق به شمار می آید. راسل در طول نیمهٔ دوّم زندگی اش کتابها و مقالات عامه پسند فراوانی نوشت، از جمله چیرگی خوشبختی، از دواج و اصول اخلاقی، (۹) چرا مسیحی نیستم، (۱۱) و دربارهٔ تعلیم و تربیت. (۱۱)

راسل منتقد سیاسی تقریباً سرشناسی بود. او در سال ۱۹۰۷ به عنوان طرف دار حق رأی زنان نامزد مجلس شد (که موفقیتی کسب نکرد). در ع طول جنگ جهانی اوّل آرمان صلح طلبی را دنبال کرد، و به خاطر توزیع جزوات ضد خدمت نظام زندانی شد. بعد از جنگ جهانی دوّم دربارهٔ خطر جنگ هسته ای چندین نامه به رهبران جهان نوشت. در پیری به خاطر مسدود کردن بزرگراه لندن در مقابل وزارت دفاع دوباره زندانی شد.

#### ويتكنشتاين

لودویک ویتگنشتاین (۱۸۸۹ ـ ۱۹۵۱)، که در وین متولّد شد، در برلین و منچسترا الله مهندسی خواند، سپس به منطق ریاضی علاقه مند شد. او با

فرگه ملاقات کرد و فرگه به او توصیه کرد با راسل تماس بگیرد. ویتگنشتاین در سال ۱۹۱۲ به کمبریج رفت و شاگرد راسل شد. راسل تحت تأثیر ویتگنشتاین جوان قرار گرفت و نام و آوازه خود را به عنوان فیلسوف به مقدار زیادی افزایش داد.

ویتگنشتاین در جنگ جهانی اوّل به عنوان افسر توپخانه در ارتش اتریش (۱۳۱ خدمت کرد. او به دست قوای ایتالیایی اسیر شد، و در حالی که زندانی جنگی بود، اوّلین کتاب خود، یعنی رسالهٔ منطقی ـ فلسفی، را نوشت. این کتاب در سال ۱۹۲۱ منتشر شد و نظریّهای را مطرح ساخت که راسل عنوان «اتمیسم منطقی» به آن داد.

آراه ویتگنشتاین در دههٔ ۱۹۳۰ از بیخ و بن تغییر کرد. او معتقد شد که پرسش ها و مسائل فلسفی ناشی از بدفهمی ها دربارهٔ زبان یا بدفهمی های مشتق از زبان است. ولی، همان طور که در پیشگفتار می نویسد، خود را عاجز از این یافت که کتاب منسجمی با استفاده از این مفاهیم جدید تألیف کند. پس از مرگش دست نوشته هایش توسط جی. ای. ام. آنسکام، جی. اچ. فون رایت (۱۲) و راش ریس (۲۰) گرد آوری و ترجمه شد. آن ها شامل کستابهای آبسی و قهوه ای، (۱۲) پژوهش های قلسفی استانی دربارهٔ بنیادهای ریاضیات (۱۸) و دربارهٔ یقین (۱۲) می شوند.

# پوزیتیویسم منطقی یا حلقهٔ وین

حلقهٔ وین که در اوایل دههٔ ۱۹۲۰ به وجود آمد، گروهی از دانشمندان، ریاضی دانان و فیلسوفان بودند که بهطور منظم جلسه تشکیل می دادند تا سؤالات فلسفی و منطقی را مورد بحث قرار دهند. اعضای آن، از جمله عسبارت بودند از موریس شلیک (بنیانگذار)، کورت گودل، (۱۱)

#### ۴۱۶ 🖭 فلسفه به زبان ساده

رودلف کیارناپ، آس اُتیو نیوراث، (۲۳ هیربرت فیایگل، (۲۰ فردریش وایزمن (۲۵ و فیلیپ فرانک. (۲۶)

در سال ۱۹۲۹ حلقهٔ وین نوعی بیانیه انتشار داد و در آن نام تعدادی از متفکّران پیشین و معاصر را آورد که تصوّر می شد چهره های شاخص موضع پوزبتیویستی هستند. در این فهرست نام هیوم، میل، انیشتن، راسل و ویتگنشتاین به چشم می خورد. پوزیتیویست ها معتقد بودند که خودشان به روش «علمی» فلسفه ورزی می کنند، و به نظر می رسد روی هم رفته تصوّر می کردند که کار اصلی فلسفه من حیث هی فراهم کردن بنیادهای مطمئنی برای علم است. این گروه در دههٔ ۱۹۳۰ پس از ترور شلیک مطمئنی برای علم است. این گروه در دههٔ ۱۹۳۰ پس از ترور شلیک

## ماركوزد

هــربرت مــارکوزه (۱۸۹۸ ـ ۱۹۷۹) ۱<sup>۲۷۱</sup> در بــرلین مـتولّد شــد، در دانشگاه های برلین و فرایبورگ به تحصیل پرداخت، و در تأسیس مؤسسهٔ پژوهش های اجتماعی فرانکفورت مؤثر بود. پس از آن که ایـن مؤسسه توسط نازی ها بسته شد مارکوزه به ایالات متحده گریخت و نخست در ماساچوست، ۲۱۱ سیس در کالیفرنیا (۲۱۱ استاد فلسفه شد. اثر او، عمدتاً، عبارت از نقدهای گسترده ای است دربارهٔ جامعهٔ مدرن و فرهنگ معاصر.

#### هايدگر

مارتین هایدگر (۱۸۹۹ ـ ۱۹۷۶)، فیلسوف آلمانی، که طرف دار نازیسم بود، در فرایبورگ به عنوان استاد فلسفه جانشین ادموند هوسرل شد. او در سال ۱۹۴۵ به جهت ارتباطتی با رژیم هیتلر از مقام دانشگاهی اش برکنار گردید.

## ييوست ۲: فلسفه در قرن بيستم 📧 ۴۱۷

اثر هایدگر عمدتاً در ارتباط با مطالعهٔ وجود یا هسنی است، که او تصوّر می کند نوعی فرا ـ صفت است. بدین ترتیب فلسفهٔ او درست نقطهٔ مقابل تحلیل راسل از وجود است که بر اساس آن وجود اساساً صفت یا ویژگی نیست (نگاه کنید به فصل ۱).

نوشته های هایدگر مبهم اند و به نظر می رسد که ترجمهٔ آنها از زبان آلمانی دشوار است. ترجمهٔ بعضی از قضایای او، به عنوان نمونه ایس جمله که «عدم می عدمد»، به زبان انگلیسی او فارسی انامفهوم می نماید.

## آدورنو

تئودور آدورنو (۱۹۰۳ ـ ۱۹۶۵) ۱۹۰۳ عضو سرشناس مؤسسهٔ اجتماعی فرانکفررت بود. وقتی که پس از به قدرت رسیدن هیتلر این مؤسسه تعطیل شد آدورنو نخست به آکسفورد و سپس به ایالات متحده گریخت. او استاد برجستهای بود که چندبن تن از شاگردان پس از جنگ او نامهای بزرگی در فلسفهٔ آلمان به شمار می آیند. علاقهٔ اصلی آدورنو به نقد فرهنگ و زیبایی شناسی، بهویژه زیبایی شناسی موسیقی بود؛ او نزد آرنولد شوئنبرگ ۱۳۱۱ آهنگ سازی خواند و خودش تعداد قابل تنوجهی آمنگ ساخت.

#### پوپر

کارل پوپر (۱۹۰۲ ـ ۱۹۹۴)، که قبلاً استاد دانشکدهٔ اقتصاد لندن<sup>۲۲۱)</sup> بود، بیش تر به عنوان فیلسوف علم مشهور است. او مؤلّف کتاب منطق اکتشاف علمی می باشد، که تبا حدودی نقدی بر پوزیتیویسم سنطقی است. او هم چنین کتاب بزرگی در فلسفهٔ سیاسی به نام جامعهٔ باز و دشمنان آن<sup>۲۲۱)</sup> نوشته است.

## ۴۱۸ 🗃 فلسفه به زبان ساده

# سارتر و دو بووار

ژان پل سارتر (۱۹۰۵ ـ ۱۹۸۰) و سیمون دو بووار (۱۹۰۸ ـ ۱۹۸۶)، که با هم زندگی میکردند، اعضای سرشناس مکتب اگزیستانسالیست فرانسه، و در طول سالهای پس از جنگ جهانی دوّم از چهرههای برجستهٔ روشنفکران جناح چپ پاریس بودند.

سارتر، که در اصل پیرو هایدگر بود، معتقد بود انسان چیزی بیش تر و برتر از مجموع انتخابهایش نیست، که هم جایزالخطا هستند هم آزادانه. او بر اهمیّت نداشتن عذاب وجدان به خاطر آیمان بد»، که نوعی تفکّر مضاعف است، تأکید می کرد. سارتر سالهای زیادی با حزب کمونیست فرانسه است، تأکید کرد داشت ولی از اعضای آن نبود.

دوبووار در سوربن ا<sup>۳۵۱</sup> به تحصیل فلسفه پرداخت و برای مدّت کوتاهی در همانجا استاد بود. او در سال ۱۹۴۹ کتاب مهمّی دربارهٔ فلسفهٔ فمینیست منتشر کرد، که در سال ۱۹۵۶ با نام جنس دوّم ا<sup>۱۳۶۱</sup> به انگلیسی ترجمه شد. نوشتههای دیگر او شامل رمانها و خاطرات است.

تا همین اواخر تصور می شد که از میان این دو نفر سارتر فیلسوف بسیار مهمتری است. ولی ساحث جاری توسط فیلسوفان فیمینیست و دیگران، چنین فرضی را در معرض چون و چرا قرار داده است. از سوی دیگر چه بساکار سارتر کاملاً باکار دوبووار قابل مقایسه نباشد. کار سارتر مبینی بر مابعدالطبیعهٔ هایدگری است در حالی که کار دوبووار در مسیر جدیدی جریان می بابد، مهمترین کتاب او اثری بنیادی در حوزهٔ فمینیسم فلسفی مدرن است.

رايل

دوران بزرگسالی گیلبرت رایل (۱۹۰۰ ـ ۱۹۷۶)، جز چند سالی که

## پیوست ۲: فلسفه در قرن بیستم 🌸 ۴۱۹

در طول جنگ جهانی دوّم در ارتش بود، به تدریس و نوشتن فلسفه در آکسفوردگذشت. کتاب مفهوم ذهن (۲۸۱ او، که در ۱۹۴۹ منتشر شد، یکی از پر فروش ترین کتابهایی است که مکرراً تجدید چاپ شده است. رایل شماری از فیلسوفان مشهور، از جمله ای. جی. ایر، (۲۹۱ را تربیت کرد.

#### رَند

آین رَند (۱۹۰۵ ـ ۱۹۸۲) در روسیه متولّد شد. او به امریکا مهاجرت کرد و در آنجا به تحصیل فلسفه پرداخت. رَند استاد حرفهای فلسفه نبود بلکه نویسندهای عامه پسند بود که نشریهای دائمی انتشار داد و در آن به بیان آراء سیاسی و فلسفی خود پرداخت (خبرنامهٔ آین رند).

آین رند مدافع سرسخت سرمایه داری بود و ظاهراً تما حدودی بر اوضاع سیاسی ایالات متحده تأثیرگذار بوده است. از آنجا که فیلسوفی آموزش دیده بود، و از این گذشته سبک ادبی روان و گاه با مزه و شوخی داشت، مسی توانست برای فعالیتهای بازرگانان جناح راست امریکا توجیهات نظری فراهم کند.

نوشته های مابعد الطبیعی رَند، که تا حدودی مبتنی بر ارسطو است، عقل سلیم صحیح و سالمی را مجسم می سازد. او نبوعی دو گانه انگار مطابق با فهم عرفی است، که (همانند برکلی) به اید تالیست ها لقب «عارفان روح» می دهد، و به ماتریالیست های جدید لقب «عارفان عضله». فلسفهٔ اخلاق او بر ایمان عمیقش به برتری اخلاقی سرمایه داری تأکید می ورزد.

إير

ای. جی. ایر (۱۹۱۰ ـ ۱۹۸۹) در آکسفورد نزدگیلبرت رایل فلسفه خواند.

#### ۴۲۰ 😇 فلسفه به زبان ساده

در سال ۱۹۳۲ رایل او را تشویق کرد تا به وین رفته و با پوزیتیویستهای منطقی هم صحبت شود. حاصل این سفر مشهورترین کتاب ایبر به نام زبان، حقیقت و منطق بود، که مدخلی است به زبان انگلیسی بر آراه اصحاب حلفهٔ وین. اینک فلسفهٔ پوزیتیویسم منطقی تا حدود زیادی جایش را به دستاوردهای دیگری داده است، ولی کتاب زبان، صدق و منطق یکی از مشهورترین آثار فلسفی قرن محسوب می شود.

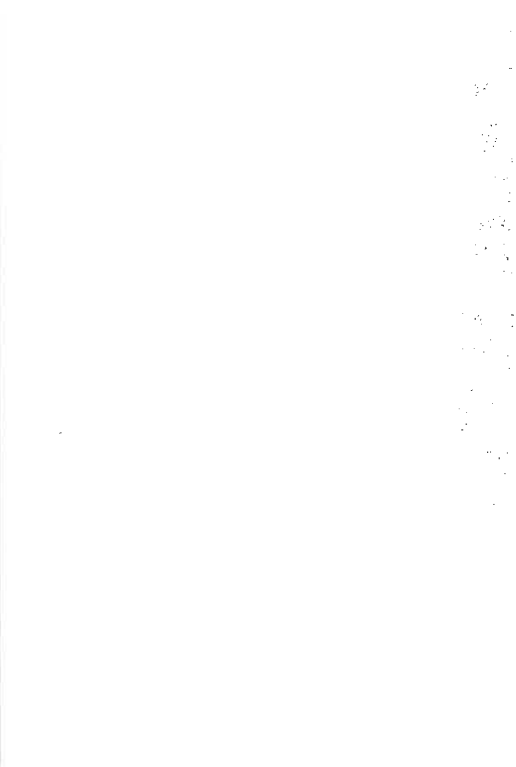
این کتاب مفهوم اثبات صدق علمی را به عنوان راهنمایش میپذیرد: مفهوم محوری عبارت است از «اصل تحقیق پذیری»، که میگوید هیچ قضیهای دارای معنی نیست مگر این که یا (الف) متعلّق به ریاضیات یا منطق باشد، یا (ب) بتوان آن را به روش علمی، که بنا به فرض مبتنی بر تجربهٔ مستقیم حسّی است، تحقیق کرد.

ایر، که نخست در دانشگاه لندن، و سپس در اکسفورد استاد فلسفه شد، متعاقباً کتابهای متعدد دیگری نوشت، که برای همیشه در سننگستردهٔ تجربه گرایی انگلیسی ماندگار است، و خودش نیز به عنوان وارث دیوید هیوم و برتراند راسل تلقی می شود.

- L Edmund Husserl
- 2 phenomenology
- 3 Epoché
- 4 suspending judgement
- 5 John Dewey
- 6 Cotumbia University
- 7 A. N. Whitehead
- 8 Principia Mathematica
- 9 Marriage and Morals
- 10 Why I not a Christian?
- 11 On Education

# پیوست ۲: فلسفه در قرن بیستم 📧 ۴۲۱

- 12 Manchester
- 13 Austrian army
- 14 G. H. von Wright
- 15 Rush Rhees
- 16 Blue and Brown Books
- 17 Philosophical Investigations
- 18 Remarks on Foundations of Mathematics
- 19 On Certainty
- 20 Morris Schlick
- 21 Kurt Gödel
- 22 Rudolf Carnap
- 23 Otto Neurath
- 24 Herbert Feigl
- 25 Friedrich Waismann
- 26 Philip Frank
- 27 Herbert Marcusc
- 28 Massachusetts
- 29 California
- 30 Theodor Adorno
- 31 Arnold Schoenberg
- 32 London School of Economics
- 33 The Open Society and its Enemies
- 34 French Communist Party
- 35 Sorbonne
- 36 The Second Sex
- 37 Gilbert Ryle
- 38 The Concept of Mind
- 39 A. J. Ayer
- 40 Ayn Rand's Newsletter



# پیوست۳

# برخى از فيلسوفان مشبهور معاصر

این پیوست سیاههٔ موجزی است از فیلسوفان معاصر، که بیش تر آنها در سنت تحلیلی مشغول فعالیتند، و بهنظر ما یا به عنوان استاد، یا به عنوان مؤلف، و یا به هر دو عنوان با نفوذ هستند. طبعاً نمی توان ادّعا کرد که چنین فهرستی تنام و کامل است. صرفاً فهرستی انتخابی است. این فهرست به ترتیب الفبای انگلیسی مرتب شده است.

## أنسكام

جی. ای. ام آنسکام (الیزابت آنسکام)، که سابقاً در کمبریج اسناد فلسفه بود، در آکسفورد و سپس نزد ویتگنشتاین در کمبریج تحصیل کرد. او مترجم اصلی نوشته های متأخر (مابعد رسالهٔ منطقی - فلسفی) ویتگنشتاین است. آنسکام هم چنین مستفلاً آثار اصیل فراوانی در حوزهٔ وسیعی از موضوعات فلسفی منتشر کرده است.

#### ديويد سُن

دونالد دیویدشن، (۱) فیلسوف امریکایی، که در پیرنیستون (۲<sup>۱</sup> و جاهای

### ۴۲۴ 患 فلسفه به زبان ساده

دیگری از ایالات متحده تدریس کرده است، بیشرتر به خاطر مقالاتش در باب مابعدالطبیعهٔ تحلیلی معروف است. این مقالات شامل جستارهایی است دربارهٔ ماهیت وقایع و ماهیت ذهن.

#### دامت

میشل دامِن، (۳) استاد سابق آکسفورد، صاحبنظر جهانی دربارهٔ فرگه است.

#### فو ت

فیلیپا فوت در آکسفورد تحصیل کرد و سپس در کالیفرنیا مشغول به کار شد. بیش تر به اخلاق گرایش دارد، و منتقد اصالت فایده و نظریههای شبه ذهنگرا از قبیل تجویزگرایی ایا اصالت تجویزا<sup>(۱)</sup> است. بیش تر مقالات او در کتابش به نام فضایل و رذایل ادا چاپ شده است.

#### گِتيير

ادموند گتیبران مبدع «مسألهٔ گتیبر» ۱۷ یا «معدن نمک گتیبر» ۱۱ است. مسألهٔ گتیبر عبارت از موارد نقضی هوشمندانه ای هستند که ویرانگر تعریف سه بخشی سنتی از شناخت می باشند.

#### كودمن

نلسون گودمَن ۱۱ «مشکل جدید استقراء» را ابداع کرد. او مفهوم جدیدی را تصوّر میکند، «grue» (۱۱ («الاَن سبز ولی در آینده آبی»)، و استدلال میکند که محال است الاَن بدانیم که آیا زمردهای فعلی سبز هستند یا

#### پیوست ۳: برخی از فیلسوفان مشهور معاصر 📧 ۴۲۵

آبی. او نتیجه میگیرد که هر پیش بینی مبتنی بر استقراء را باید بـه دیـدهٔ شک نگریست.

#### هر

ریسچارد هسر، (۱۱ قبلاً استاد آکسفورد بوده، و اینک در فلوریدا (۱۱ تدریس میکند. نفوذ هس بیش تر در زمینهٔ فلسفهٔ اخلاق است. او در کتابهای اوّلیّه خویش نظریّهای موسوم به اصالت تجویز را مطرح کرد، که در همین اواخر آن را با نوعی اصالت فایدهٔ آرمانی ترکیب کرده است.

#### كرييكى

سائول کریپکی مؤلّف مقالاتی اثرگذار دربارهٔ منطق فیلسفی و شـرح و تفسیر آرای ویتگنشتاین است.

#### كوهن

اثر توماس کوهن در باب فلسفهٔ علم را عموماً به عنوان پیشرفت بزرگی در این زمینه میدانند.

#### لوئيس

دیوید لوئیس، (۱۳) فیلسوف امریکایی، مبدع «نظریّهٔ جهانهای ممکن» است.

#### مكاينتاير

ای. مکاینتایر(۱۲)کتابهای پرخوانندهای دربارهٔ اخلاق و فلسفهٔ قرون

#### ۴۲۶ 🗉 فلسفه به زبان ساده

وسطا نوشته است. او که در آکسفورد و فرانسه تحصیل کرده، در حال حاضر استاد دانشگاه نوتردام دن است.

#### ميدلي

فیلسوف انگلیسی، ماری میدلی، مؤلّف تماموفتی است که کتابهایی دربارهٔ فلسفهٔ کاربردی برای خوانندگان غیرحرفهای مینویسد.

#### نازیک

رابرت نازیک، که پیرو فیلسوف راستگرا، آین رند، است، کتاب پر نفوذی به نام بی دولتی، دولت و آرمان شهر نوشت، و در آن به لیبرالیسم امریکایی و آرای «طرح جدید» (۱۴) حمله کرد.

### بلیس

فیلسوف و روانشناس انگلیسی، یبو. تی. پلیس (۱۱) برای میدتی در استرالیا تدریس کرد، و در آنجا به طرح و ارائه چیزی پرداخت که از آن به بعد به «نظریهٔ اینهمانی ذهن و مغز» (۱۱) مشهور شده است، که فیزیک باوری (۱۹) نیز نامیده می شود. او به عنوان پایه گذار مکتب فلسفی ماتریالیستی استرالیا مورد تشویق و تحسین همکارانش (به عنوان نمونه جی. جی. سی. اسمارت (۱۲) ـ نک. پایین) قرار گرفت.

#### کواین

ویلارد فان اُرمن کواین (۲۱) پـدر بنزرگ فـلسفهٔ آمـریکا است. او بـیش تر دربارهٔ منطق و طبیعت وجود به فعالیت میپردازد. او همچنین زندگی نامهٔ خودنوشتی به رشته تحریر در آورده است.

#### پیوست ۳: برخی از فیلسوفان مشهور معاصر .

#### رالز

جان رالز<sup>۱۲۲</sup> آمریکایی در باب فلسفهٔ سیاسی مینویسد، و مشهورترین اثرش کتابی است به نام نظری*هٔ عدالت*.(۲۳)

#### سينگر

پیتر سینگر استرالیایی عقیده به گیاهخواری را وارد بحث فلسفی کرد. یک استرالیایی سرسخت، که پرهیز از درد و رنج را تنها وظیفهٔ اصلی اخلاقی می داند؛ او از قتل ترحمی به عنوان سیاستی اجتماعی طرف داری می کند.

#### اسمارت

جی. جی. سی. استمارت، فیلسوف انگلیسی - استرالیایی در آدلاید، ۱٬۲۰ التروب (۲۵) و کنبرا (۲۶) استادی کرده است. او همکار سابق یو. تی. پلیس و شارح نظریّهٔ فیزیک باوری ذهن است. فلسفهٔ او علمی و ماتریالیستی است.

#### استراوسن

پیتر استراوسن، استاد سابق آکسفورد، بیش تر به خاطر نوشته هایش دربارهٔ منطق فلسفی و مابعدالطبیعه، و حمله اش به نظریَهٔ توصیفات راسل مشهور است. او هم چنین مقالهٔ مهمی دربارهٔ اختیار نوشته، و متخصص فلسفهٔ کانت است.

- 1 Donald Davidson
- 2 Princeton
- 3 Michael Dummett
- 4 prescriptivism

#### ۴۲۸ 🖭 فلسفه به زبان ساده

- 5 Virtues and Vices
- 6 Edmund Gettier
- 7 Gettier problem
- 8 Gettier Saltmine
- 9 Nelson Goodman

۱۰ راین کنمه مرکب است از دو حرف اوّل green به معنای سبز و دو حرف آخر blue به معنای آبی: (م).

- 11 Richard Hare
- 12 Florida
- 13 David Lewis
- 14 A. Macintyre
- 15 Notre Dame
- 16 New Deal
- IT II T Disco
- 17 U. T. Place
- 18 the mind brain identity Theory
- 19 physicalism
- 20 J. J. C. Smart
- 21 Willard van Orman Quine
- 22 John Rowls
- 23 A Theory of Justice
- 24 Adelaide
- 25 Latrobe
- 26 Canberra

# كتابنامه

# و راهنمای مطالعات بیشتر

در این بخش عناوین بیش تر کتابها و مقالاتی که در این کتاب به طور مستقیم یا غیرمستقیم به آنها اشاره شده است، و هم چنین تعدادی از آثار مربوط به موضوع ارائه می شود. هر بخش را می توان در حکم راهنمایی برای مطالعات بیش تر دربارهٔ موضوعات فصول مربوطه دانست.

یک ستاره بدین معنا است که کتاب معرفی شده ساده و غیرتخصصی است. دو ستاره به معنای آن است که کتاب مورد اشاره در اصل بیرای مبتدیان و دانش جویان نوشته شده است.

# فصل ۱: چند معمّا دربارهٔ وجود

Aristotle, Categories (trans. J., L. Ackrill). Oxtrord, Clarendon Press, 1962. G. R. Lloyd, Aristotle: The Growth and Strength of his Thought, Cambridge, CUP, 1968.

B. Russell, 'Lectures on Logical Atomism'\*\*, in his Logic and Knowledge (ed. R. C. Marsh), London, Unwin Hyman, 1988.

#### ۴۳۰ 😸 فلسفه به زبان ساده

#### فصل ٢: وجود حدا

- R. Descartes, *Meditations*, in his Selected writings (trans. J. Cottingham, R. Stoothof and D. Murdoch), Cambridge, CUP, 1988.
- J. Hick *Philosophy of Religion\*\**, London, Prentice-Hall International, 1990.
- J. Hick and A. McGill (eds), The Many-Faced Argument, London, Macmillan, 1968.
- D. Hume, *Dialogues on Natural Religion*, Harmondsworth, Penguin, 1990.

### فصل ٣: وجود اينهماني اشخاص

- J. Locke, Essay Concerning Human Understanding (ed. Alexander Campbell Fraser), New York, Dover, 1959; book II, ch. 27.
  - P. F. Strawson, Individuals, London, Methuen 1959; ch. 3.
- J. Teichman, 'The Definition of Person', in Philosophy (London), vol. 60, no. 232, April 1985.
- M. Tooley, 'A Defense of Abortion and Infanticide', in the Problem of Abortion (ed. J. Feinberg), California, Belmont, 1973.

## فصل ۴: مسألة اختيار

- M. Hollis, Invitation to Philosophy, Oxford, Blackwell, 1986.
- D. Hume, 'On Liberty and Necessity', in his *Treatise of Human Nature*, Harmondsworth, Penguin, 1969.
- I. Kant, Grounding for the Metaphysic of Morals, (trans. J. W. Ellington), Indianapolis, Hackett, 1983; Part III.
- B. F. Skinner, Beyond Freedom and Dignity, Harmondsworth, Penguin, 1988.

# کتابنامه و راهنمای مطالعات بیش تر 🗷 ۴۳۱

# فصل ٥: وجود شرّ

1 -

.

A. Heschel, Maimonides\* (trans. J. Neugroschel), New York, Farrar, Straus and Giroux, 1982.

D. Hume, *Dialogues Concerning Natural Religion*, Harmondsworth, Penguin, 1990.

Maimonides, A Guide for the Perplexed\* (trans. M. Friedlander), London, Routledge and Kegan Paul, 1942.

Voltaire, Condide\* (trans. J. Butt) Harmondsworth, Penguin, 1947.

#### فصل ٤: مسألة شيئاخت

D. M. Armstrong, Belief, Truth and Knowledge, Cambridge, CUP, 1973; PartIII.

E. Gettier, 'Is Justified True Belief Knowledge?', in Knowledge and Belief (ed. A. Phillips Griffiths), Oxford, OUP, 1967.

Plato, Protugoras and Meno (trans. W. C. K. Guthrie), Harmondsworth, Penguin, 1956.

Frank Ramsey, Foundations of Mathematics (ed. D. H. Mellor), Cambridge, CUP, 1990.

# فصل ٧: اخلاق و توهم

- A. J. Ayer, Language, Truth and Logic, Harmondsworth, Penguin, 1982.
- J. L. Mackie, Ethics: Inventing Right and Wrong, Harmondsworth, Penguin, 1990.
- F. Nietzsche, *The Genealogy of Morals\** (trans. W. Kaufmann), New York, Rondom House, 1969.

#### ۴۳۲ 🖪 فلسفه به زبان ساده

#### فصل ۸: دگرخواهی و خودخواهی

- R. Dawkins, The Selfish Gene\*, Oxford, OUP. 1989.
- F. Nietzsche, Beyond Good and Evil\* (trans. R. J. Hollingdale), Harmondsworth, Penguin, 1990.

## فصل ۹: سود و اصول اخلاقی

- I. Kant, Grounding for the Metaphysic of Morals, (trans. J. W. Ellington), Indianapolis, Hackett, 1983; PartI.
- J. S. Mill, *Utilitarianism\** (with other works), London, Dent, 1993.
- J. J. C. Smart and B. A. O. Williams, *Utilitarianism For and Against*, Cambridge, CUP, 1973.

## فصل ۱۰: مرگ و زندگی

- G. E. M. Anscombe, 'War and Murder', in her Collected *Papers* III, Oxford, Blackwell, 1981.
- T. Hobbes, *Leviathan*, Harmondsworth, Penguin, 1968; chs 12 16.
- R. Holland, 'Suicide', in *Moral Problems* (ed. J. Rachels), New York, Harper and Row, 1979.
- A. J. P. Kenny, A Path from Rom\* Oxford, OUP, 1985; ch. XIII.
  - T. Nagel, Mortal Questions\*\*, Cambridge, CUP, 1991.

#### فصل ۱۱: اقتدار و بی دولتی

G. E. M. Anscombe, 'On the Source of the Source of the Authority of the State', in her *Collected Papers* III Oxford, Blackwell, 1981.

#### کتاب نامه و راهنمای مطالعات بیش تر 🖦 ۴۳۳

- J. Aubrey, *Brief Lives\**, London, Mandarin Books, 1992; the 'Life' of Hobbes.
- T. Hobbes, *Leviathan*, Harmondsworth, Penguin, 1968; chs 12 16.
- J. Locke, Two Treaises on Civil Government (ed. P. Laslett). London, Dent, 1963.
- P. J. Proudhon, The Genteral Idea of Revolution in the Nineteenth Century (trans. J. B. Robinson), London, Zwan Publications, 1988 and New York, Free Press, 1988.

# فصل ۱۲: آزادی

- T. Jefferson, Selections From the Writtings of Thomas Jefferson (ed. M. Peterson), Combridge, CUP, 1984.
- J. Locke, Two Treatises on Civil Government (ed. P. Laslett), London, Dent, 1963.
- J. S. Mill, On Liberty\* (with Utilitarianism), London, Collins, 1979.
- J. Milton, *Prose Selections* (ed. C. A. Patrids), Harmondsworth, Penguin, 1977.
- T. Paine, Common Sense (ed. l. Kramnik), Harmondsworth, Penguin, 1982.

#### قصل ۱۳ : برابری

- K. Dixson, Freedon and Equality, London, Routledge, 1986.
- R. Nozick, Anarchy, State and Utopia\*, Oxford, Blackwell, 1990.
- A. Rand, *The Ayn Rand Lexicon\** (cd. Howard Binswanger), New York, Meridian, 1986.
  - M. Walzer, Spheres of Justice, New York, Basic Books, 1983.

#### ۴۳۴ . فلسفه به زبان ساده

## فصل ۱۴: مارکس و مارکسیسم

- T. W. Adorno, *Problems of Modernity* (ed. A. Benjamin), London, Routledge, 1989.
- V. I. Lenin, What is to be Done? (trans. J. Feinberg and G. Hanna), Harmondsworth, Pengjin, 1988.
- H. Marcuse, One-dimensional Man: Studies in the Ideology of Advanced Industrial Society, London, Routledge, 1991.
- K. Marx and F. Engels, *The Communist Manifesto\**, Oxford, OUP, 1992.

#### فصل ۱۵: سياست و چنستيت

- S. de Beauvoir, *The Second Sex* (trans. H. M. Parshtey), London, Pan Books, 1993.
  - M. Mead, Male and Female, London, Gollancz, 1994.
  - K. Millett, Sexual Politics\*, London, Virago, 1977.
- C. Tomalin, Mary Wollstonecraft\*, Harmondsworth, Penguin, 1974.
- M. Wollstonecraft, Vindication of the Rights of Woman, London, Dent, 1992.

# فصل ۱۶ : روش علمی

- P. Feyerabend, Against Method, London, Verso, 1993.
- C. Hempel, Aspects of Scientific Explanation, New York, Free Press, 1970.
- K. Popper, The Logic Of Scientific Discovery, London, Routledge, 1992.

# فصل ۱۷ : علَّبت

D. A. T. Gasking, 'Causes and Recipes', in *Mind*, vol, 64, 1955.

#### کتاب نامه و راهنمای مطالعات بیش تر ام ۴۳۵

- D. Hume, *Treatise of Human Nature*, Harmondsworth, Penguin, 1969; book, I, Part 3.
- J. S. Mill, A system of Logic, London, Longmans Green, 1961; vol. 1, book, 3, chs 4 6, and vol. II, book 3, ch. 21.
- B. Russell, 'on the Notion of Cause', in his *Mysticism and Logic*, London, Unwin, 1986.

#### فصيل ١٨ : استقراء

B. Russell, The Problems of Philosophy, Oaford, OUP, 1991.

# فصل ۲۰: منطق قباسی(۱)

Aristotle, Prior Analytics (trans. A. J. Jenkinson), in J. Barnes (ed.) The Complete Works of Aristotle (vol. I), New Jersey, Princeton, Up, 1985. OR:

Aristotle, Prior and Posterior Analytics (trans. W. D. Ross). Oxford, Clarendon Press, 1994.

J. N. Keynes, Formal Logic With Exercises\*\*, London, Macmillan, 1894.

#### فصل ٢٢: منطق قضايا و فصل ٢٣: منطق محمولها

- S. Guttenplan, *The Languages of logic\*\**, Oxford, Blackwell, 1986.
  - E. J. Lemmon, Beginning Logic\*\*, London, Nelson, 1972.
     W. H. Newton-Smith, Logic\*\*, London, Routledge, 1990.

#### فصل ۲۴: معنای زندگی

F. Compleston, Arthur Schopenhauer, Philosephor of Pessimism, London, Burns, Oates and Washboourne, 1975.

#### ۴۳۶ 🖭 فلسفه به زبان ساده

- F. Dostoievsky, *The Brothers Karamazov\** (trans. Constsnee Garnett), London, Herson Books, 1964.
- P. Foot, 'Euthanasia', in her Virtues and Vices, Oxford, Blackwell, 1977.
- B. Russell, *The Conquest of Happiness\**, London, Allen and Unwin, 1930.
- A> Schopenhauer, The World as Will and Representation (trans. E. F. J. Payne), New York, Dover, 1966.

# فصل ۲۵: تأثیر فلسفه بر زندگی

- S. Bok, Lying\*, Sussex, Harvester, 1978.
- M. Midgely, Evolution as a Religion\*, London, Methuen, 1985.

The New Zealand Health Council Working Party, Informed Consent, Wellington, New zealand Government Printer, 1989.

- R. Rodd, Biology, Ethics and Animals, Oxford, OUP, 1990.
- R. Scruton, Sexual Desire, London, Weidenfeld and Nicolson, 1986.
  - P. Singer, Animal Liberation, London, Cape, 1990.

۱ ـ نویسندگان کتاب برای فصل ۱۹ (موضوع منطق) و بیز قصل ۲۱ (سنطن جدید) منبعی معرّنی نکردداند.

# واژەنامە

| anthronology       | 1. 4.                | Academy             | آکادمی            |
|--------------------|----------------------|---------------------|-------------------|
| anthropology       | المساباشياسي         | •                   |                   |
| anthropomorphism   | تشبيه                | accidenta)          | اتفاقى            |
| anti-statists      | درات ستيزان          | action              | فعل               |
| the argument from  | revelation           | actual              | بالفعل            |
| ٩                  | برهان مبتني بر الها  | ad infinitum        | تا بىنھايت        |
| the argument from  | miracles             | aesthetics          | زيبايىشناسى       |
| جزات               | برهان مبتني بر معج   | affection           | انفعال            |
| the argument from  | ı design             | ageism              | پېرستىزى          |
|                    | برهان القان صنع      | agnostic            | لاادري            |
| Aristotelianism    | ارسطوگرایی           | all-benevolent      | خيرخواه مطلق      |
| astronomy          | نجوم                 | all-loving          | رحيم مطلق         |
| at the back of min | در پَستری ذهن ۱d     | all-or-nothing      | دمه یا میچ        |
| atheism            | خداناباوري           | all-powerful        | حمهنوان           |
| autocracy          | استبداد              | altruism            | دگرخواهي          |
| axiom              | اصل متعارف           | analytic            | تحليلي            |
| axiomatic          | السنن موضوعي         | anarchism           | آذرشيسم           |
| Basic (or atomic)  | propositions         | anar <b>chy</b>     | بىدولتى           |
| biconditional (    | قصایای پاید (یا اتمی | androgynous ideal ی | ايده آل دو جنسيّة |
|                    | دو شرطی              | anthropological     | انسانشناسانه      |

# ۴۳۸ 🗉 فلسفه به زبان ساده

| complex (or molecular)   |                  | biologists                | زيستشناسان             |
|--------------------------|------------------|---------------------------|------------------------|
| propositions             |                  | biology                   | زيستشناسي              |
| قضایای مرکب (یا مولکولی) |                  | bishop                    | اسڤف                   |
| conditional              | شرطى             | bourgeoisie               | بورزوازي               |
| conjunction              | عاطف             | calculi                   | حابان                  |
| connectives              | ادات             | calculus                  | حاب                    |
| consistency              | سازگاری          | Calvinism                 | كالونيم                |
| consuming fire           | آتش بی امان      | Candide                   | كانديد                 |
| continental              | قارّهای          | Capital                   | سرمايه                 |
| contractual rights       | حقوق قراردادي    | capitalism                | سرمايدداري             |
| creation ex nihilo       | خلق از عدم       | capitalist libertarianism |                        |
| customary rights         | حقوق عرفى        | ۰<br>زادیخواهی سرمایهداری |                        |
| cynicism                 | کلبیگری          | case law                  | رویّه قضایی            |
| Dark Ages                | دوران سياه       | caste                     | كاست                   |
| deductive reasoning      | استدلال قباسی ۱g | category                  | مقوله                  |
| democracy                | مردمسالارى       | cause                     | علّت                   |
| deontological            | وظيفه شناختي     | chemistry                 | شيمى                   |
| determined               | تعبّن يافته      | Christianity              | مسيحيت                 |
| determinism              | جبرباوري         | Christians                | مسيحيان                |
| differential             | حساب ديفرانسيال  | Christian triad           | سه پایهٔ مسیحی         |
|                          | calculus         | circular                  | دَور                   |
| dilemma                  | (قیاس) دوحدّین   | citzen                    | شهروند                 |
| disjunction              | فصلي             | civil rights              | جٽوق مدني<br>حٽوق مدني |
| disposition              | نرتيب            | Cold War                  | جنگ سرد<br>جنگ سرد     |
| dogmatie                 | جزمگرايانة       | colonialism               | استعمار                |
| double negation          | نقض مضاعف        | common sense              | عرفى                   |
| eclips                   | خررشيدگرفتگي     | communism                 | كمريسم                 |
| economics                | اقتصاد           |                           | 1 - 3                  |

# واژهنامه 🖫 ۴۳۹

| final causes       | علل غايي                            | Eden                    | دوره نخستين      |
|--------------------|-------------------------------------|-------------------------|------------------|
| first philosophy   | فلسفة اولي                          | efficient causes        | علل فاعلى        |
| forever            | ازل                                 | egalitarian             | مساواتطلبانه     |
| formal causes      | علل صورى                            | ego theories            | خويشننخراهي      |
| formal logic       | منطق صوري                           | egoism                  | خودخواهي         |
| Frankfurt School   | مكتب فرانكفورث                      | emotivism               | عاطفه گرایی      |
| free spirit        | أزاده جان                           | entomological           | حشره شناحتي      |
| free will          | اختيار                              | epistemological found   | ationalism       |
| gender             | جنس                                 | ِ فت شناختی             | بنیانانگاری معر  |
| genetie blueprint  | نفشة ژنتيكى                         | epistemology            | معرفتاشناسي      |
| genetics           | علم ژنتیک                           | Epoché                  | اپوخه            |
| grammatical object | ıs                                  | equality                | برانري           |
|                    | مفعولهاي دستوري                     | Equator                 | استوا            |
| grammatical predic | قزارهٔ دستوری grammatical predicate |                         | ازلى             |
| Hebrews            | بهوديان                             | eternal                 | ازل              |
| Hebrews            | عبرانيان                            | ethical consequentialis | וחז              |
| Hegelian dialectic | دیالکتیک مگلی                       | رقى                     | نتیجه گرایی اخلا |
| Hegelian metaphy   | Hegelian metaphysics                |                         | اخلاق            |
|                    | مابعدالطبيعة هگلي                   | Euler diagram           | نمودار اولر      |
| herd morality      | -<br>اخلاق عوامالناس                | Euthanasia              | بةْكُثىي         |
| hindsight          | ٔ<br>واپسنگري                       | existence-in-the-mind   | وجود ذهني        |
| Hobbesism          | هابزگرای <i>ی</i>                   | existential quantifier  | سور وجودي        |
| homosexuality      | هم جنسگر یی                         | extenuating circumsta   |                  |
| House of Commo     |                                     |                         | جهات مخففه       |
| hypothetico-deduc  | ۔<br>فرضی ۔ قیاسی live              | fatalistic              | تنديرگراياتاي    |
| idealism           | ايدناليسم                           | feminist                | فمينيست          |
| identity           | ،<br>اینهمانی                       | feudal                  | فنير دال         |
|                    |                                     | figure                  | شكل              |

# ۴۴۰ 🗈 فلسفه به زبان ساده

| love                    | محبّت               | identity conditions                  |  |
|-------------------------|---------------------|--------------------------------------|--|
| Mafia                   | مافيا               | شرايط وحدث هويتت                     |  |
| majoritarian            | اكثريت الاله        | تصوّر عقلی                           |  |
| manslaughter            | غيرعمد              | تصوير هويُتى                         |  |
| Marxism                 | ماركسيسم            | ایدئولوژی ideology                   |  |
| Marxist philosop        | فلسفة ماركسيستى hy  | ایدنولوژی جنسیّت   ideology of sex   |  |
| master morality         | اخلاق سروري         | in extremis اضطراری                  |  |
| material causes         | علل مادّي           | منطق استقرابي inductive logic        |  |
| mathematical pro        | obability           | استدلال استفرايي inductive reasoning |  |
|                         | احتمال رياضي        | خطاناپذیری infallibility             |  |
| mathematical log        | منطق رباضی      gic | نوزادكُشي infanticide                |  |
| mathematics             | رياضيّات            | infinite ناستناهی                    |  |
| maxim                   | اندرز               | instincts غرايز                      |  |
| mechanics               | مكانيك              | irresistible اجتنابناپذیری           |  |
| mechanistic determinism |                     | "استِ" دالَ بر وجود ss of existence  |  |
|                         | جبرىاوري مكانيكي    | "استِ" دالٌ بر حمل is of predication |  |
| medieval                | الاهتات قرون وسطا   | يهود Judaisnı                        |  |
|                         | theology            | jurisprudence فقه                    |  |
| mercy killing           | قتل ترحُمي          | دانش چگونگی knowing-how              |  |
| metaphysics             | مابعدالطبيعه        | دانش چیستی knowing-that              |  |
| meteorologists          | هواشناسان           | أزادى liberty                        |  |
| methodological          | روش شناختى          | تحين بياني                           |  |
| methodology             | روشنشناسي           | زبانشیاسی linguistics                |  |
| mnemonic                | استذكاري            | logic منطق                           |  |
| modal logic             | منطق موجُهات        | البتهاي منطقي logical constants      |  |
| modus morons            | فاعده كودن          | پوزیتویست منطقی logical positivists  |  |
| modus ponens            | وضع مقدم            | لوگرس لوگرس                          |  |

# واژهنامه 📵 ۴۴۱

| the ontological argument |               | modus ponendo poi   | iens               |
|--------------------------|---------------|---------------------|--------------------|
|                          | برهان وجودي   |                     | قاعدة وضع مقدم     |
| operators                | عملگر         | modus tollen        | قاعدة رفع تالى ado |
| optimism                 | خوشبيني       | tollens             |                    |
| paradoxical              | متناقض نما    | modus tollens       | رفع تالمي          |
| parliamentaey governn    | nent          | monism              | یگاندانگاری        |
| نی                       | حكومت پارلما  | monistic            | یگاندانگاراند      |
| party officials          | كارگزاران حزب | nionoganiy          | تكاهمسري           |
| pathologists             | آسيب شناسان   | monotheism          | تو حيدي            |
| pharmacists              | داروشناسان    | mood                | ضرب                |
| <br>phenonichology       | پدیدارشناسی   | Mosaic law          | شريعت موسوي        |
| philanthropy             | نوعدوستي      | murder              | قتل عمد            |
| ېخى philology            | زبانشناسی تار | mutually inconsiste | مانعةالجمع nt:     |
| philosophical pessimis   | بدبين فلسفى ا | national liberty    | استفلال            |
| philosophy of science    | فلسفة علم     | Nazism              | نازيسيم            |
| philosophy of subject    | فلسفة مضاف    | necessary existence | ضرورىالوجود ث      |
| physicalism              | فيزيكباوري    | negation            | نقض                |
| Physics                  | طبيعيات       | negative            | سلبى               |
| physiological            | فيزيولوژيكي   | neuroses            | روانائزندىها       |
| place                    | اَیْن         | non-culpable killin | قتل عمد gs         |
| plasmodium               | پلاسما        | non-existence       | عدم                |
| pluralism                | كثرتگرايي     | normal cycle        | جرخة طبيعي         |
| political philosophy     | فلسفة سياسي   | not rigid           | انعطاف پذير        |
| polygamy                 | چندهمسري      | objective           | عينى               |
| polytheism               | چند خدایی     | omniscient          | عالم مطلق          |
| populism                 | مردمباوري     | omniscient          | همهدان             |
| position                 | وضع           | ontology            | هستى ئىناسى        |
|                          |               |                     |                    |

# ۴۴۲ 🖪 فلىقە بە زېان سادە

| reincarnation        | تناسخ                | positive               | ايجابى               |
|----------------------|----------------------|------------------------|----------------------|
| relation             | نبت                  | positive               | و جو دی              |
| reliabilism          | اعتمادبا <b>ر</b> ري | potential              | بالقزه               |
| representative gov   | ernment              | potentiality           | استعداد              |
|                      | حكومت مشروطه         | pragmatist             | پراگماتیست           |
| reproduction         | توليد مثل            | predicate calculus \   | منطق محموله          |
| resurrection         | رستاخيز              | prescriptivism         | تجويزگرايي           |
| Ricardian            | اقتصاد ريكاردوبى     | prescriptivism         | اصالت تجويز          |
| economics            |                      | proof                  | برمان                |
| rigid                | خشک                  | property               | ويژگى                |
| rule of distribution | قاعدة تقسيم ١        | propositional calculus | منطق قضايا           |
| sacred               | مقدّس                | psychoanalytical       | روانكاوانهاي         |
| saintly              | پارسايانه            | psychological          | روانشناختي           |
| Sceptics             | شكاكان               | Purists                | پيرايشگرايان         |
| scholars             | دانش وران            | quality                | كيفيت                |
| Scripture            | كتاب مقدّس           | quantifiers            | قضايا                |
| self-caused cause    | علّت خود             | quantity               | كميّت                |
| self-consistent      | سازوار               | quantum physics        | فيزيك كوانتوم        |
| self-destructive     | و يرانگر             | racism                 | نژادپرستى            |
| self-government      | حكومت خودگردان       | radioactive            | رادبواكنيو           |
| self-interested      | خويشكام              | randomness             | اتّفاق               |
| self-interestedness  | خويشكامگي            | rationality            | عقلانيت              |
| self-sustaining      | خودتابي              | reasonableness         | معقوليت              |
| selfish gene         | ژن خودخواه           | recipes                | دستورالعملها         |
| selfishness          | خودمدارانگاري        | reductio ad absurdum   | برهان خلف            |
| sexism               | جنئت گرایی           | دینی Reformation       | نهضت اصلاح           |
| sexual perversion    | اتحراف جنسى          | regress of reasons     | _<br>تـــلـــل دلايل |

# واژهنامه 🗈 ۴۴۳

| terms                 | حدود                               | slave morality                 | اخلاق بردگي                 |
|-----------------------|------------------------------------|--------------------------------|-----------------------------|
| the elite             | نخيدگان                            | slavery                        | بر دهداری                   |
| the first-cause argur | ·                                  | socialism                      | بر رق<br>سوسیالیسم          |
| the mar cause organ   | بر مان علّت اوّل                   | socialist                      | سوسياليست                   |
| the furniture of the  |                                    | soundness                      | صغت                         |
|                       | عناصر تشکیل دم                     | The Source of the Authority of |                             |
| -                     | عناصر سمعيل ده<br>نظريهٔ توصيفات)د |                                | منشأ اقتدار دو              |
| theory                | نظریہ توصیفات،<br>descriptions     | spatial arrangement            | مست معدار دو<br>آرایش مکانی |
| the mediatorial       | descriptions<br>کارگر              | Stacking                       | ازایس محابی                 |
| the proletariat       | <b>y</b> -                         | state                          | البوهس<br>دولت              |
|                       | فرض<br>                            |                                | دونت<br>مل <i>ک</i>         |
| time                  | مُتیٰ                              | state                          | •                           |
| totalitarianism       | تماميت خواهي                       |                                | احتمال آماري                |
| truth                 | حقيقت                              | statists                       | دولتبارراني                 |
| truth-values          | ارزش                               | sub-atomic                     | زيراتمي                     |
| turnstile             | نردهٔ گردون                        | subjective                     | ذهني                        |
| uncreated Being       | نامخلوق                            | subjetive value                | بنياد                       |
| unicorn               | ت <i>ک</i> شاخما                   | substance                      | جوهر                        |
| uniformity            | يكنواختي                           | suicidal                       | انتحاري                     |
| universal quantifier  | سور کلّی                           | suspending judgement           | تعليل حكم                   |
| universality          | كليت                               | symbolic logic                 | منطق نمادين                 |
| unsound               | نادرست يا عقيم                     | symbolism                      | نمادآفريني                  |
| unsoundness           | عدم صحّت                           | tabula rasa                    | لوح نانوشته                 |
| utilitarians          | فايدءباوران                        | task rights                    | حقوق كارى                   |
| utilitarinaism        | اصالت فايده                        | tautology                      | نمرنة صادق                  |
| verbalism             | زبانېردازى                         | teleological                   | غايت شناختي                 |
| verbalistic           | سخنپردازانه                        | temporal arrangement           | آرایش زمانی                 |
| vulcanologists        | آتشفشانشناسان<br>آتشفشانشناسان     | tense logic                    | منطق زمانها                 |
|                       |                                    |                                |                             |

## ۴۴۴ 🖪 فلسفه به زبان ساده

World Spirit

روح جهان

well-formed formula

Zoology

جانورشناسي

زنجيرة درستْساخت

WFF

زدس

# نمایهٔ اعلام و موضوعات

اسبسی، فرانسیس (Trancis Assisi). V٩ اکسنورد (Oxford)، دی، ۲۷۸، ۴۳۸، · · \*, 'Y/ \*, P/ \*, · / \*, 7/ \*, // \*, // \*, // \*, // \*, // \*, // \*, // \*, // \*, // \*, // \*, // \*, // \*, // \*, // \*, // \*, // \*, // \*, // \*, // \*, // \*, // \*, // \*, // \*, // \*, // \*, // \*, // \*, // \*, // \*, // \*, // \*, // \*, // \*, // \*, // \*, // \*, // \*, // \*, // \*, // \*, // \*, // \*, // \*, // \*, // \*, // \*, // \*, // \*, // \*, // \*, // \*, // \*, // \*, // \*, // \*, // \*, // \*, // \*, // \*, // \*, // \*, // \*, // \*, // \*, // \*, // \*, // \*, // \*, // \*, // \*, // \*, // \*, // \*, // \*, // \*, // \*, // \*, // \*, // \*, // \*, // \*, // \*, // \*, // \*, // \*, // \*, // \*, // \*, // \*, // \*, // \*, // \*, // \*, // \*, // \*, // \*, // \*, // \*, // \*, // \*, // \*, // \*, // \*, // \*, // \*, // \*, // \*, // \*, // \*, // \*, // \*, // \*, // \*, // \*, // \*, // \*, // \*, // \*, // \*, // \*, // \*, // \*, // \*, // \*, // \*, // \*, // \*, // \*, // \*, // \*, // \*, // \*, // \*, // \*, // \*, // \*, // \*, // \*, // \*, // \*, // \*, // \*, // \*, // \*, // \*, // \*, // \*, // \*, // \*, // \*, // \*, // \*, // \*, // \*, // \*, // \*, // \*, // \*, // \*, // \*, // \*, // \*, // \*, // \*, // \*, // \*, // \*, // \*, // \*, // \*, // \*, // \*, // \*, // \*, // \*, // \*, // \*, // \*, // \*, // \*, // \*, // \*, // \*, // \*, // \*, // \*, // \*, // \*, // \*, // \*, // \*, // \*, // \*, // \*, // \*, // \*, // \*, // \*, // \*, // \*, // \*, // \*, // \*, // \*, // \*, // \*, // \*, // \*, // \*, // \*, // \*, // \*, // \*, // \*, // \*, // \*, // \*, // \*, // \*, // \*, // \*, // \*, // \*, // \*, // \*, // \*, // \*, // \*, // \*, // \*, // \*, // \*, // \*, // \*, // \*, // \*, // \*, // \*, // \*, // \*, // \*, // \*, // \*, // \*, // \*, // \*, // \*, // \*, // \*, // \*, // \*, // \*, // \*, // \*, // \*, // \*, // \*, // \*, // \*, // \*, // \*, // \*, // \*, // \*, // \*, // \*, // \*, // \*, // \*, // \*, // \*, // \*, // \*, // \*, // \*, // \*, // \*, // \*, // \*, // \*, // \*, // \*, // \*, // \*, // \*, // \*, // \*, // \*, // \*, // \*, // \*, // \*, // \*, // \*, // \*, // \*, // \*, // \*, // \*, // \*, // \*, // \*, // \*, // \*, // \*, // \*, // \*, // \*, // \*, // \*, // \*, // \*, // \*, // \*, // \*, // \*, // \*, // \*, // \*, // \*, // \*, // \*, // \*, // \*, // \*, // \*, // \*, // \*, // \*, // \*, // \*, // \*, // \*, // \*, // \*, // C77. 277. V77 أكونياس. تومايو (Thomas Aguinas) 77. 37. . 3, 16, 617. 497. 697. TAX TAV آگویی (Augustine)، ۲۲، ۱۹۵ آنسو (Alphonso), ۲۱۷ المسلودام (Amsterdam)، ۲۰۰۰ الرئيسم ۱۸۱ مرد ۱۸۱ مرد ۱۸۱ آندرونیکوس (Andronicus)، ۲۰ أنسكام (Anscombe). ۱۸۸ اداد

· PI . 1 PI . 7 PI . PyT, 514. 774

تا ، کلمنت (Clement Attle)، ۲۱۲ آدلاند. (Adelaide)، ۲۲۷ آدورنو، تنودون (Theodor Adorma). \*1V TICE , TT. VC. TV. 44. 84. VV. XV. PY. 71. 41. 61. 4P. 671. 481. 111. 11.1. 71.1. VXI. 191. CP1. 391. VP1, 1.P1, PP1, 1.7, 1.7, 4.7. 7,7, 4.7. 6.7. 4.7. V.7, 117. 717, 717, 617, 917, 917, 917, . 77. 177. 777, 477, PYT. 7AT. 4.9 4.7 712 آزادي خواهم . ١٨١

Tys (Abelaid) N.7, 2PY

اسرای صنغیر (Asia Minor). ۲۹۲

#### ۴۴۶ 重 فلسفه به زبان ساده

آنسلم (Anselm). ۵۱، ۵۲، ۵۲، ۵۴، ۵۳، ۹۹۶ ۲۹۶ ارینیون (Avignon). ۲۹۸

ابن رشد (Averroes)، ۲۹۲، ۲۹۷ ۱ بن سیمون (Maimonides)، ۲۹۲، ۲۹۷ ۱ بهام. ۱۰۸، ۱۳۱، ۲۶۳، ۲۷۲، ۲۰۵۰ ۲۸۲، ۲۲۲، ۲۵۲، ۲۵۲، ۲۵۲، ۲۸۲،

اتيوپى (Ethiopia)، ۳۱۷

ﺍﺧﻼﻕ, ४٨٣, ٣٩٣, ٤٢٤, ٢٢٥ ﻧﺮﺍﺕ, ١٣٦, ٢٣٢, ٢٣٢, ٢٣٢،

 $rr_{\Lambda}$ 

ارزش رسکی ۲۷۲

VPT. APT. A.Y. 414. PIY

اسپانیا (Spain)، ۳۹۷، ۲۹۹، ۲۹۹ اسپوزیبوس (Speusippus)، ۲۹۲

اسپيتوزاه باروح (Baruch Spinoza).

استاگیرای (Stagira)، ۲۹۳ استالین، ۷۹، ۹۰، ۹۰، ۳۶۷، ۳۶۷، ۳۶۸ استدلال قیاسی، ۲۵۵، ۲۸۹، ۲۹۰، ۲۹۴.

التنگاري. ۱۹، ۲۱۷. ۳۲۳. ۲۲۶

استوارشان. پیتر (Peter Strawson)، ۴۲۷،۷۰،۷۲۲

استقراء، ۱۹۸۶ ۱۸۲۷ ۱۸۲۸، ۱۶۹۰ (۱۹۹۰ ۱۹۶۳ ۱۹۶۲، ۱۹۶۵ ۱۹۶۶ ۱۹۶۷ ۱۰۳

أستين (Austin)، ۲۶

ایکات (Scott)، ۱۶۸

الکانس، دانز (Duns Scotus)، ۲۰۸ ۲۹۸

اسخاندیناری (Scandinavian). ۲۰۲ اسکروتن، راجر (Roger Scruton). ۲۲۳ ۳۷۹

اسکندر کاری (Alexandor the Great). 79۳

اسکیتر (Skinner)، ۱۸۴ اسمارت (Smart)، ۴۲۶، ۴۲۷

إشعياء (Isaiah). ۲۱۷

## نمایهٔ اعلام و موضوعات 🗉 ۴۴۷

\* 1 \*

T91

1.7. 717. 1.7. 1.7. 1.7. 1.7. اورول جورج (George Orwell)۔ ۲۱۲ 74° 74° 74° 74° 74° 74° ایتال (Italy)، ۳۹۵ ر۲۱۵ ایر (Ayer)، ۱۱۸ (Ayer) ایر اعتبار، ۲۴، ۲۰۲، ۲۲۲، ۲۶۲ این همانی، ۶۱، ۶۱، ۴۶، ۴۶، ۵۹ وی ۷۶ افلاطون (Plato). ۲۲، ۲۲، ۱۱۷، ۱۱۷ 175 . V. 077. 007. 474 777, 184, 797, 797, 597 این همانی شخصی ۲۰ وی ۶۷ وی اقتداره ۱۹۲، ۱۹۸، ۱۹۱، ۱۹۱، ۲۹۱ اقليدس، ٣٠٢ بابا نونا (Father Xmas))، ۴، أكام. ٢٩٨، ٢٩٩ بازبارا (Barbora)، ۲۱۶، ۲۱۷ اكاسى، ويليام (William of Ockham). بارزکو (Baroco)، ۲۱۶ チャソ (Basel) 力に الجزاير (Algeria)، ۲۹۵ باک (Bok)، ۲۷۹ الوئير (Eluise)، ۲۹۶ باواريا (Bavaria)، ۲۹۸ ایات (Elisabeth) د ۲۲۲ کا بایرون (Beyron)، ۱۹۷ اليوت (Fliott)، ٣١٧ بتهرن (Beethoven)، ۲۷۲ امکان، ۲۲. ۲۵، ۵۰، ۶۶، ۸۶، ۷۱، ۸۲، بدبيني، ۱۹۶۶، ۲۷۰، ۲۷۴، ۲۰۵ CN 7711 7711 8711 7211 PC1. 5811 برابری، ۲۲، ۱۹۲، ۲۰۹، ۲۰۱، ۲۱۱، VITE ATT. FOTE 1ATE TATE TITE 717, 717, 317, VIT, KIT, PIT, 117, 777, 677, 777, 127, 224, 177, 977 717, 217, 197, 797 براهه. تیکو (Tycho Brahe)، ۲۸۷ انبوهش، ۳۴۷، ۳۴۸، ۲۵۱ برایش (Brighton)، ۲۶۲ انگلب (Engels)، ۲۰۶ برتن (Breton) ۲۹۶

ابت (Einstein) ۱۹۱۶ وكني George) جوزج اوالز، کاترین (Katherine Evans)، ۱۷. \*19, \*. \* . \* . 1. (Berkeley برگلی یا لین (Berlin)، ۲۰۶، ۲۱۴، ۲۱۶ اربری، جان (John Aubrey)، ۸۳۰ برنادت (Bernadette) جانادت ارب نیا (Euboa)، ۲۹۳ برهان العان مسع. ۷۷ ارزشنیم (Jerusalem)، ۳۸۴ برهان خلف، ۲۰۳. ۲۰۴

#### ۴۴۸ الله فلسفه به زبان ساده

برهان وجودی. ۲۰ ، ۲۰ ، ۲۲ ، ۲۷ ، ۲۸ ، ۲۹۶ 💎 بیبان ۲۰۵

+ . .

تامسون (Thompson)، ۳۷۹

نجریدگای ۲۲۰،۴۰۰

تراسیماخوس (Thrasymachus)، ۱۱۷

تسلأي فلسفه ٢٩٦

تبليا ، ۹۰۱، ۱۱۱، ۱۱۱، ۲۷۲، ۲۷۲

تصادف، ۵۶، ۷۲، ۷۲۶، ۷۷۲، ۲۸۲

تند ـ ، ۱۷۲ ، ۱۶۷ ، ۲۰۱

تورنت (Toronto)، ۲۲۲

تولی، ۶۹ ، ۷۱ ۷۱

تېچىس جنى (Jenny Teichman). ۱۸

جالينوس (Galen)، ۲۵۸

جروال (Gervase) ج

جفرسن، توماس (Thomas Jefferson).

---- 171. 1.7, 747. 447, C47,

217, 717, .67, 167, 7.4, 1.14

جررج سؤم (George III). ۱۹۸

جيس، زبليام (William James)، ۱۲۳

\* · V

چرچیا: (Winston Churchili) ۶۸ ۶۷

چمىرلىر، ويلت (Wilt Chamberbin)

T97 .T. 1. 197

چين (China). ۲۳۷ ،۱۲۹

TTT TIT FV (Britain) LAS

Y+7, TTV

ر (Bonn). ۲۲۶ ۲۲۶ و ۲۰ ۱۲۰۰

412

ىنتام. جرمى (Jeremy Bentham). ۲۲.

بوئنيوس، (Boethius). ۳۹۶

بررک، ادمرند (Edmund Burke) ۲۰۳۰

تاریز، (Bocardo) در،

بروار، (Simone de Beauvoir)، ۲۳۶.

447 V47 114

بی دولتی، ۱۸۳. ۲۱۳ ۲۲۶

پائنام، دیداری (Hilary Putnam)، ۲۶

بانے (telepathy), بانے

باقتاه فرانسه، ۲۲. ۲۲

پالىء ويىيام ( William Paley). وي

پائکلوس (Pangloss)، ۹۳

يايدمونت (Picdmont)، ۲۹۶

چىستون (Princeton). ۲۲۳

يرودن (Proudhon). ١٧٤

يا يات. ١٩٨ ، ٢١٢

try (Place) ........

پریر، کارل (Karl Poper)، ۲۱۲ ۲۱۶ ۲۱۲ ۲۱۲

727, 727, 727, 627, 1,27, 1/4

ے تے ہے۔ سعنے ، ۱۱۸، ۱۱۹

#### نمایهٔ اعلام و موضوعات 📧 ۴۴۹

حقوقي. ۲۲، ۲۵، ۷۰، ۲۲۱. ۱۵۱. ۱۶۲. ARI. 771. 471. RAI. VAI. 181. 191. VPI. 7.7. 4.7. CIT. 777. 717, 977, 177, 997, 7.1, 6.1 حندًا ريار ۲۷۸، ۲۸۶، ۲۱۶، ۲۲۰ خودخواهم ، ۱۲۷، ۱۲۸، ۱۲۹، ۱۳۰۰ 171. 771. 471. 271. 771. X71. 141

PRI. 171. 171. 771. 771. 471. 641. 447. 787

خودکشی، ۱۲۵، ۱۵۹، ۱۶۷، ۱۶۸

141. VYI. XYI. PYI. 761. 761. 161. Col. 961. 981. Val. Cyl. 114. 014. 914. VIA. 114. VIA 7,7, 737, 837, ,77, 177, 177, 717 TVY

دائیسے (Datisi)، ۳۱۶

داستایرفسکی (Dostoievsky). ۲۶۱ رایت، (Wright)، ۲۶۱

787. 78T

داست، ۲۲۲

دانز اسکاتس، ۲۰۸

دریدا (Michael Dummett). ۲۶ ژند، ۱۸۲، ۲۰۰، ۲۰۲، ۲۹۹ ያያያ (Derrida)

> دکارت. ۱۵. ۵۳ ،۱۱۰ ،۱۲۴ ، ۹۶۳ ، ۲۰۱ ،۱۲۲ + . 1 . 4 . .

> > دگرچه آنسی، ۲۱. ۱۲۷، ۱۲۹، ۱۳۰، ۱۳۱،

171. 771. 471. 671, 871, P71. 141

دو بووار، ۲۲۶، ۲۲۲، ۲۲۷، ۴۱۸

دو جنسيتي، ۲۴۷

دوجسيتني، ۲۲۷، ۲۲۸

ديزاميس (Disamis). ۳۱۶

دین، ۱۹۶ ، ۱۹۶ ، ۱۹۵ ، ۱۹۷ ، ۱۹۲۱ ، ۱۹۷۱

1.7. 787. 617. 1.1

ديوئي، جان (John Dewey)، ۲۱۳ ديويدلس، درنات (Donald Davidson)، 477,774

خونسبختی، ۱۲۲، ۱۲۲، ۱۲۵، ۱۲۲، زاسل، ۲۱، ۲۲، ۲۲، ۲۷۱، ۲۷۶، ۲۸۱، VAT, PAT, PET, -VT. TVT, A.T. راف ، و سیاد (William Rulus)، ۵۱ رالز. جان (John Rawls)، ۲۲، ۲۲۷

رامزی، فرانک (Frank Ramsey)، ۱۱۱

794.117

رايش سۇم، (Third Reich)، م

رایل، گیلبرت (Gilbert Ryle)، ۲۶،

1.17. 111. 774

روزولت (Roosevelt)، ۱۹۵، ۱۹۶،

روسو (Rousseau) روسو

رزسیه (Russia)، ۲۲۷، ۲۲۲، ۲۲۹

#### ۴۵۰ 📧 فلسفه به زیان ساده

روش علمي. ۲۵۸، ۲۲۰

زلاند نو (New Zealand)، ۲۱۹ زىبور. ۱۸۴

سارتر، زان بل (Jean-Paul Sartre)، 411. NT

الاص كينگ (king Solomon)، ٣۶٩ (

سفر تکوین، ۹۱، ۹۲، ۱۶۷

ستراط. ۲۶. ۱۶۵ وی ۱۲، ۱۶۸ ۱۶۶ ۱۶۸ ۲۶۰

197. 797. 797

سمر دیاکت (Smerdyakov) سمر دیاکت سوئد (Sweden)، ۲۱۹

سور، ۲۰۹، ۲۱۰، ۲۱۲، ۲۱۲، ۲۲۲، عاطنه این ۱۲۰،۱۱۹

ידב פודה עודה יכדה וכד דבד. 700

سورين (Sorbonne)، ۲۱۸

سویل (Seville)، ۲۹۷

سینگر، بیتر (Peter Singer)، ۲۷۹ (

10, 79, 40, 60, 30, 11, 171, 161, 781. 481. 581. 181. 171. 771. 261, 791, 2.7, 117, 717, 747. 277, 727, VPT, 717, NOT, 227,

787, PYT. NPT. 1.4. 571

ریکاردو، دیوید (Morris Schlick). ۴۰۴. (David Ricardo). ۴۱۵. تىرئنىرگ. آرىولد (Schoenborg

\*1y .(Arnold

شويرت (Schubert)، ۲۶۲

شوینهاور (Schopenhauer)، ۲۶، ۱۱۸ 141. 747. 747. 697. 997. 617.

4.1

غيرورت، ٥٢، ٥٤، ٥٥، ١٩١٠ ١٩١٠ 477. SYT. 187. 187. PPT.

۱۶۹، ۲۸۵. ۲۸۹، ۳۰۳، ۲۰۸، ۲۲۵، صرورت علی و معلولی- ۸۲، ۲۲۵

طور بے: Mount Small)، ۲۶

عنت ، ۲۰ ، ۲۷ ، ۲۸ ، د. ۱۱ ۳۰ ۳۰ ۲۸ CV, TN, YN, VN, 1P, 171. 301, 181. Py1, 7.7, 1'7, 787, 177, 777. 777, 777, CVT, RVT, VVT, XVT.

PYT. - AT. 1AT. TAT. - AT

عيم اخلاق، ٢١.١١١

17. 79. . V. 7A. YA. VA. AA. PA. . P. . PA. . P. . PA. . PA.

عهد جدید (New Testiment)، ۴۶

عيساي ناصري (Jesus of Nazareth)، 714

عیسی مسیح، (Jesus Christ)، ۴۶

177 JTL 771 V77

484 .488

فرانسيسكر (Franciscan). ۲۹۸ ناک، نلب (Philip Frank)، ۴۱۶ و سیان (Fresison) و سیان

414, 514, 474

ناوی (Froud). ۲۴۲.۱۰۳ فارس فریسون (Fenson)، ۲۱۶

نے کہ (Perioque)، ۲۱۶

TIF .(Fesapo) ....

نستر (Wooster)، د۶ نيت (Festino) ج

يلانون (Felapion). ۳۱۶

فاستة أكسفورد، ٣٧٨

فلسفة سيسي. 19. ٢١٣، ٢٩٢، ٢٩٩، كالبفرنيا (Caliform)، ٢٢٢، ٢١٤ 411 41V 453

> فلسفهٔ کاربردی، ۲۲۹، ۳۸۰ ۲۲۶ فلوريط (Fhorida): ۲۲۵

inime. VI. 747, 447, 147, PVT. 411

يرت. ۲۷۱. ۲۷۲. ۲۷۲، ۲۷۲، ۲۷۹،

ور بي ميشل (Michel Frucault). ۲۲۶ کذب، ۱۲۴، ۲۶۱، ۲۶۲، ۲۰۲، ۲۰۲، ۲۰۲، نيجي (Fiji)، ۲۷

Ed . PA. POI. 191. 191. 791. 791. 14. USV 188 189 184 TV9 JFF JTT JAA JVO JVF JFFT (Paul Feyerchend) & wild 3PT. 777

فایگا . هربرت (Herbert Feigl). ۱۶۶ مفرت، ۷۲ ،۷۶ ،۷۹ ،۸۲ ،۹۶ ،۹۶ 771. SYL. 781. 481. 881. VAL AP1. PP1. 7.7. 2.7. .17. 717. 177, 777, 777, 277, 777. 777. فرگه گرطرت (Gotten) Frege) خرک کرطرت (۲۸۲ میری ۲۸۲ میری کرطرت (Gotten) برگ FPT, VIT

ترطه (Cordova)، ۲۹۷

توانيو عليه ٢٨٩

下90 .(Carthage) 地元 کارلیات، ردولت (Rudolf Carnap)۔

گائیترو، نیدل (Fidel Castro). ۲۳۷ کارنیم، ۷۹

۱۹۸ ،(Caligula) کالیگو ۱

۲۱۶ (Camestres) ہے ... ج كاتارا (Canada)، ۲۴۳

کانت، ایمانوتا (Immanuel Kant)، ۵۷۰ 16, 70, 411, 1.1, 7.1, 7.1 ا کے بیری (Canterbury)، اگ ۲۹۶ کیلی (Kepler)، ۲۸۰ ۲۸۹ ز

P.7, PYT, .TT. 6TT. VOT

#### ۴۵۲ 🚁 فلسفه به زبان ساده

داگلاس Douglas) TAY TVA TVA (Gasking کر بیکے ، سال (Saul Kripke)، ۲۶، ۲۵، ۴۲۵ گلبر، ارتبت (Ernest Gellner)، ۳۷۸ گو دن. کورت (Kurt Gödel)، ۲۱۵ گردمن، نئسول (Nelson Goodman). گرنيل (Gaunilo)، ۲۵، ۵۲ کیلات (Laplas)، ۱۸۰۰ الد لارسا (Larissa). ۱۰۰ الماد ۱۰۶ 1.9 J.V لاک، خان (John Lack)، ۲۲، ۶۲، ۶۲، 18. 28. 88. 88. 88. 88. 88. 84. 3x1, VXI, 7.7, 4.7, 617, PP7. 4.1.4. لاکابتت، ۱۰۵ لادِ شا (Lavinia)، ۲۱۷ لايبنيس (Leibniz)، ۹۴، ۲۰۱ لايبريک (Leipzig)، ۲۰۱. (Y البتان (Lebanon) المدن لتروب (Latrahe)، ۲۲۷ لندن (London)، دی، ۲۰۲، ۲۰۶، ۲۱۴، 44, 41V لئيد، ۲۲۷، ۲۲۲ لوئيس، ديويد (David Lewis). ٩٢. 472 لورنت (Lawrence)، ۲۱۷

نرکيوم ۱۹۲۰ ،(Lycoum) ۽ ۲۹۴

كروپتكين. پرينس (Prince Kroptkin)، گنسكىنگ. 145 کلارک، استف (Stephen Clark)، ۲۷۹ کلارنت (Celarent)، ۲۱۶ كلارس (Clarence)، ۳۱۷ کنکته (Calcutta) کنکته کلمنتیا (Clementine). ۲۷ کلینتون، ۲۷ کنیرا (Canberra)، ۲۲۷ Constant) كنسالت، بنجامين す・& (Benjamin کنی، جاں نویل (Neville John TTT JIJ9 J (Keynes کو تین ہارگ (Queenshorough)، ۶۶ کار (Ouine) کار کر ب، ربیجارد (Richard Cobb)، ۲۰۳ کریا (Cuba)، ۲۲۷، ۲۲۷ کر نیگسیرگ (Konigsberg)، ۴۰۲ کو من تو مانی (Thomas Kuhn)، ۲۶۳، 427. 627. 327. 674 کیلکمی (Kilkemy)

> گاندې. (Gandhı)، ۱۸۲ گتبیر، ادموند (Edmund Gettier)، ۲۲۲ گرامشی، آنترنبو (Antonin Gramsci)، TTV گے و تباہے (Grotius)، ۱۶۳، ۲۹۹

## نماية اعلام و موضوعات 📧 ۴۵۳

لِوِياتان (Leviathan). ۲۲. ۱۲۹، ۳۹۹

ماعدالطبیعه، ۱۷، ۱۹، ۲۰، ۲۳، ۱۵۹. ۴۸۳، ۱۹۸۳، ۲۹۳، ۱۹۹۳، ۲۰۴، ۱۹۸۰ ۴۲۴، ۲۲۷

مادر برزا، ۱۴۷ ۱۴۸

مازائن (Marathon)۔ ۱۹۷

مارکورد، هربوت (Herbert Marcuse). ۲۲۲. ۲۲۷

ماساچوست (Massuchusetts)، ۴۱۶ متغیّرها، ۳۲۶، ۳۲۰، ۴۲۷، ۳۲۸، ۳۵۱ محمول، ۲۲۱، ۳۱۲، ۳۱۷، ۳۲۲، ۳۲۷، ۳۲۷،

> مصر (Egypt)، ۲۹۷، ۲۹۷ معجره، ۴۶، ۴۷، ۴۸

> > معرفت ثبناسي. ۲۰

معمای رندگی، ۱۸، ۳۶۱

منتهات، ۱۳۶۶، ۱۸۶۰، ۱۸۶۰، ۱۳۰۳، ۱۳۰۳، ۱۲۰۱۳، ۲۱۲، ۱۳۱۳، ۲۲۲، ۲۲۲، ۲۲۹، ۲۲۲

> مقدونیه (Macedonia)، ۲۹۲ مقولات، ۲۶، ۲۷، ۲۸، ۲۹، ۴۰ مکایتنایر (Macintyre)، ۲۲۵ مکتب ذانگذرن، ۲۲۲، ۲۲۵

مکی (Mackie)، ۱۲۸، ۱۲۰، ۱۲۱. ۲۲۱، ۲۲۲، ۲۲۱ ۱۲۵

> نلزگی (Malachi) ۲۱۷ ملزنکتون (Melancthon). ۲۱۷

میت (Melchior)، ۲۱۷ سجستر (Manchester)، ۲۱۲

منطق، ۱۸، ۱۹، ۲۲، ۲۲، ۲۱، ۱۱۱،

217, VIT. PIT, .TT, 177, 147,

1.45 414. 414. 474. 674. 274.

TTV

منطق جدید، ۲۰۵. ۲۲۲، ۲۲۶، ۲۲۷، ۲۲۷، ۲۲۷

منطق محمولها، ۲۲۲، ۲۲۵، ۲۲۶، ۲۲۸. ۲۲۷، ۲۲۰، ۲۲۰، ۲۲۵، ۲۲۸، ۲۸۲۱

۳۵۶ ۳۵۶ ۵۵۱ ۳۵۶ ۳۵۶ م

مورزکو (Morocco)، ۳۹۷ موسی (Moses)، ۴۶

#### ۴۵۴ 🚊 فلسفه به زبان ساده

نیلے والے دیس (Denis Nilsen) نیلے والے دیسے نبرت (Newton)، ۱۲۵ (۲۶۵ ۲۰۱ نيريران (NewYork) را (NewYork)

وایتهد (Wintchead). ۲۱۴ وايزمن. فردريک Friedrich) ۲۱۶ .(Waismann ولستُن کرفت. مری (Wollstonecraft \*\*\*\*.(Mary

ولف ريوجينا (Virigina Woolf) ۲۴۴ و بتگنشتان (Wittgenstein). ۱۳۶۲ ه 614. 214. 774. 674

ويليامو، برتراه (Bernard Williams)،

رېنېنگي، اُتو (Otto Weininger)، ۲۴۷

هادرماس، يورگو Jürgen) TTV .YF .(Habermas هان و بات (Thomas Hobbes) هان و بات 11/4 11/4 1/8/ 1/8/ 1/7/ 1/7/ MAL. 1P1. PPT

2022 (Herdergert), 27. 217. VIT. KIN

موناکو (Monaco)، ۲۱۷ דוע ג(Miami) 🚁 در ۲۰ ۳۹ . ۲۰

مید، مارگارت (Margaret Mead). ۲۴۵ میدائی . سری (Mary Midgely) TAL PUTE 877

مياء جان استوارت (Mill John Stuart)، ۲۲، ۲۲، ۲۲، ۲۰۶، ۲۴۳، وساليوس (Vesalius)، ۱۹۹ ده. ۱۸۲ که که ده کاری وی (Voltaire). وی (۲۸۱ که ۱۹۳ که ۱۴۰۱ 418

سلان (Milan). ۱۹۵

440

میلت, کنم (Kare Millett)، ۲۴۶ سنتان جان (John Milton). ۲۰۶ ۲۰۶

تازیک، رایات (Robert Nozick)، ۲۲. ویتوری (Vitorio)، ۱۶۳ 761, 461, .... 7.1, 717, 717, 517, 217, 417, +77, 177, 777,

نظريَّةُ توصيفات. ٢٢، ٢٢٧ نظریهٔ هرح و سرح، ۱۵۲ يمودار اولي، ۳۱۱، ۲۱۵، ۳۱۹ نوتر دام (Notre Dame). ۴۲۶ توراث أي Otto Neuroth). ۲۱۶ نے رہےگ (Nuremberg)۔ ۳۸۲ نیچه (Nicizsche). ۱۲۸ ، ۱۲۸ ، ۲۲۱ هاروارد (Harvard). ۲۰۷ 771. 171. 171. 171. 171. 177. 4.1 X.1

بیگا . نوماس (Thomas Nagel ) مو، ۲۲۵

## نماية اعلام و موضوعات 📱 ۴۵۵

هرج و مرح. ۵۸. ۱۵۲. ۱۷۹. ۲۶۷. مینری 🖫 (Henry I)، ۵۱، ۳۹۶ مب انHipp)، ۲۹۵

هیرم، دیا (David Hume)، ۲۲. ۸۲۰ VC- PY. VAI ANI TPI TPI CPI GYTI 377, VYT, AVT, +AT, 1AT, TAT. دگا (Hegel). ۲۲، ۲۲، ۲۲، ۲۲۶، ۲۸۷، ۲۴۹، ۲۵، ۱۸۲، ۱۰۴، ۲۸۰ 7.4. 317, .77

チ・ス・アイア・ア・ア・ハイタ .(Jena) ビュ بالليال (Greeks))، ۱۶۹ ، ۱۲۵ ۵۲۲ ۵۲۳

187. VPT هے سپان (Hermione)، ۳۱۷ هستى ئىللىقى ٢٠٠ مسكا (Heschel) ، ۳۹۷

هنستکی (Helsinki) هنستکی غسیار، کارل (Carl Hempel). ۲۶۰ زکرنواختی طبیعت، ۲۹۰، ۲۹۱

777. 4. 4. 6. 4. 2. 4. 4. 4

هنري، جيمر (Henry James)، ۲۸۴ هرمارل، ادمونا (Fdmund Husserl)، مهودا (Hudas)، ۳۶۴

415 414

487, 687



بهزودی منتشر می شود:

\*تحربه ديني، نوشته توماس مايلز

\*اعترافات قدّيس آگوستين (ويرايش دوّم)

\*فلسفة دين در دوران معاصر، نوشته تاليافرو

\*مرگ و جاودانگی، مقالاتی از هیـوم، راسـل و ...<del>\*</del>

\* گوهر و صدف عرفان اسلامي، نوشتهٔ فريتيوف شووان\*

ﷺ فرهنگ اصطلاحات عرفان اسلامی (فارسی ـ انگلیسی) ﷺ

#فرهنگ اصطلاحات عرفان اسلامی (انگلیسی ـ فارسی)

الله م و تنگناهای انسان متبحدد، نوشتهٔ دکتر سیّد حسین نصر ا

﴿ فرهنگ اصطلاحات فلسفه و كلام اسلامي (فارسي ـ انگليسي) ﴿

«فرهنگ اصطلاحات فلسفه و کلام اسلامی (انگلیسی \_ فارسی)

»

«معرفت و معنويّت (ويرايش دوّم)، ، نوشتهٔ دكتر سيّد حسين نصر «

\*صدرالدّین شیرازی و حکمت متعالیهٔ او، نوشتهٔ دکتر سید حسین نصر

\*تئودیسه و عدل الاهی؛ متایسه ای بین آراء لایب نیتس و شهید مطهری

\*قرآن و کتاب مقدّس؛ درون مایه های مشترک، ۳ جلد، نوشتهٔ دنی ماسون \*

「は、水の湯の湯、水のであ

دفتىر پىژوھىش و ئشىر سھىروردى